

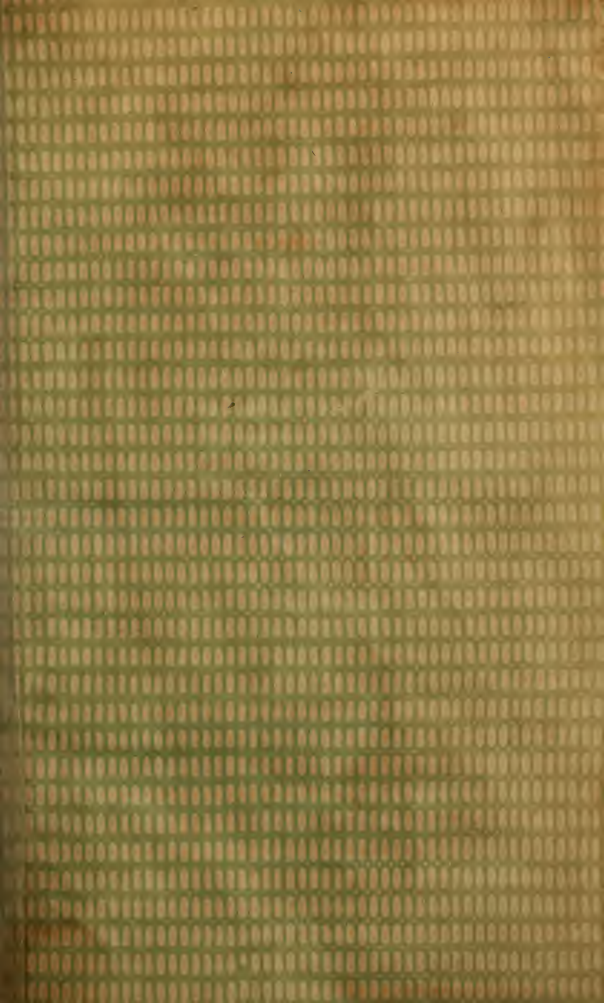


#### UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY

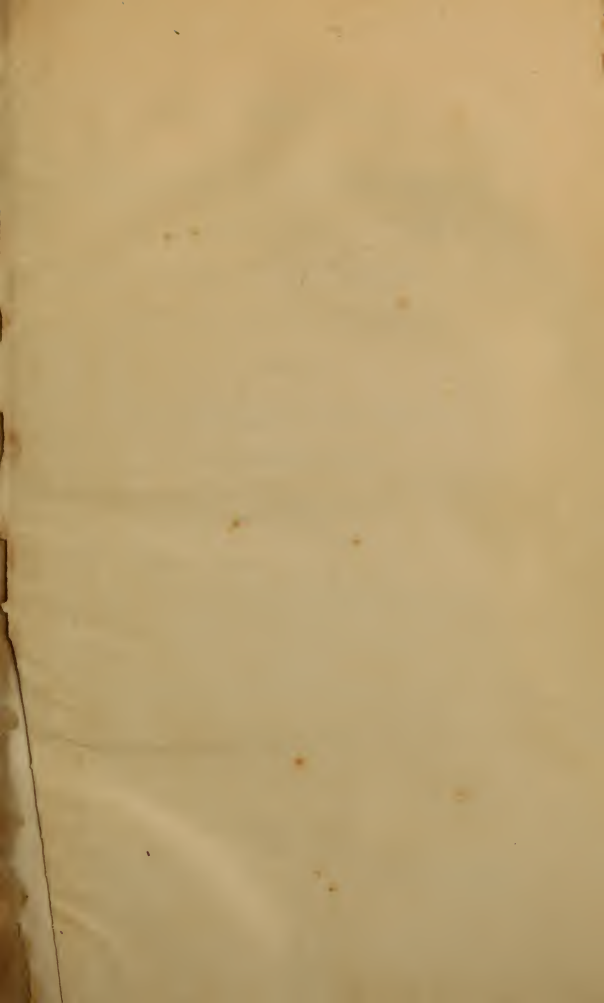
WILLIAM H. DONNER COLLECTION

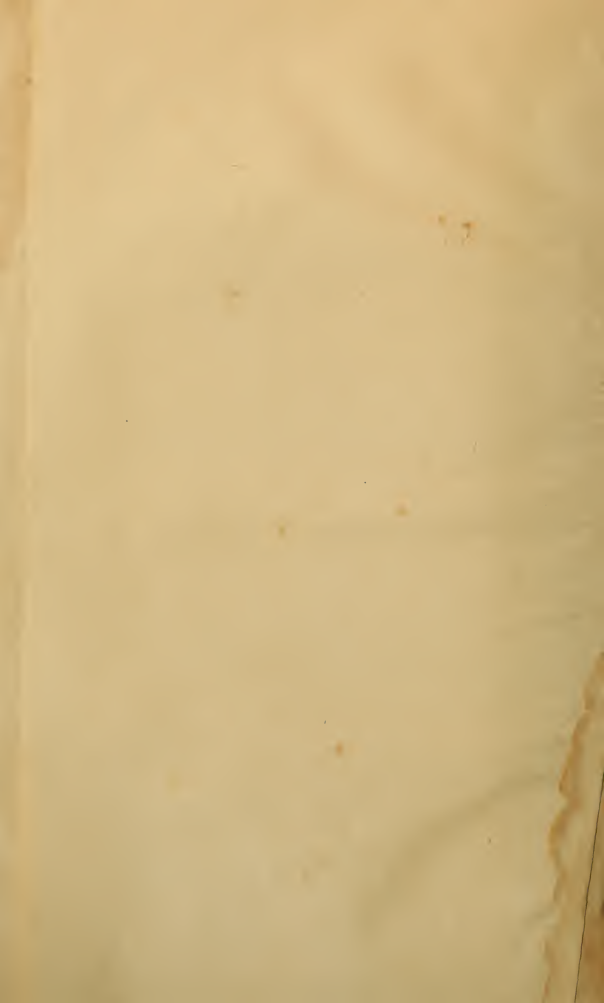
purchased from a gift by

THE DONNER CANADIAN FOUNDATION









### BIBLIOTHECA INDICA;

### COLLECTION OF ORIENTAL WORKS

PUBLISHED UNDER THE SUPERINTENDENCE OF THE

ASIATIC SOCIETY OF BENGAL.

Nos. 186, 194, 195, 198, 199, 200 and 201.

# THE APHORISMS OF THE VEDANTA, By BADARAYANA,

WITH

THE COMMENTARY OF S'ANKARA A'CHA'RYA AND THE GLOSS OF GOVINDA A'NANDA.

Edited by Pandita Ráma Náráyana Vidyáratna.

VOL. II.

ADHYAYA II. PADA III.—ADHYAYA IV.

#### CALCUTTA:

PRINTED BY C. B. LEWIS, AT THE BAPTIST MISSION PRESS.
1863.

β 132 V3 B2 1863 V.2.



# ॐ पर्मात्मने नमः।

# न वियद् श्रुतेः ॥ १॥

वेदानेषु तच तच भिन्नप्रस्थाना उत्पत्तिश्रुतय उपल-भ्यने। केचिदाकाप्रस्थात्पत्तिमामनन्ति केचिन। तथा केचि-दायोक्तपत्तिमामनन्ति केचिन। एवं जीवस्य प्राणानाञ्च। एवमेव क्रमादिदारकोऽपि विप्रतिषेधः श्रुत्यन्तरेषूपलच्यते। विप्रतिषेधाच परपचाणामनपेचितलं स्थापितं तदत् स्वपचस्था-पि विप्रतिषेधादेवानपेचितलमाण्रङ्गोतेत्यतः सर्ववेदान्तगतसृष्टि-श्रुत्यर्थनिमंललाय परः प्रपञ्च श्रारभ्यते। तदर्थनिमंलले च फलं यथोकाण्रङ्गानिवित्तिरेव, तच प्रथमं तावदाकाण्रमाश्रित्य

#### ॐ ब्रह्मणे नमः।

वियदादिविधातारं सीतास्याञमध्रतती नित्यचिदिश्वकत्रीत्माभिन्नं सर्वेश्वरं भजे॥१॥

जीवस्थानुत्यित्तप्रसङ्गेनाकाश्रस्थाप्यत्यसम्भवमाश्रङ्ख परिहरनादावेकदेशिमतमाह । न वियद्श्रुतेः । वियद्याणपादयोरधं सङ्किपन् पूर्वपादेन सङ्गितमाह । वेदान्तिध्वित । भिन्नोपकमत्यमेवाह ।
केचिदित्यादिना । स्तभां त्रुश्रुतीनां मिथोविरोधश्रङ्कानिरासो वियत्यादार्थः । लिङ्गश्ररीरश्रुतीनां तिन्नरासः प्राणपादार्थः । यथा मिथोविरोधात् पूर्वापरिवरोधाच परपच्चा उपच्याः तथा श्रुतिपच्चोऽपि उपच्य इति शङ्कोत्थाने पाददयस्थारमात् पूर्वपादेन दश्चान्तसङ्गितिरिति समदायार्थः । च्याकाश्रवाधोरत्यात्तिमामनिन्त तैतिरी-

चिन्यते किमखाकाशस्थात्यस्ति स्तुत नास्तोति। तच तावत् प्रतिपद्यते। न वियद् स्रुतेरिति। न खल्वाकाशमुत्पद्यते। क-सात् स्रुश्वतेः, न ह्यस्थात्यस्ति प्रकर्णे श्रवणमस्ति। कान्देश्ये हि 'सदेव से म्येद्मश्र श्रासीदेकमेवादितीयं' दति सच्चब्दवाच्यं ब्रह्म प्रकृत्य 'तदेचत तत्तेजोऽस्च तते' दति च पञ्चानां महाभ्रतानां मध्यमं तेज श्रादि क्रवा चयाणां तेजोऽबन्नानामृत्यन्ताः श्राद्यते। श्रुतिश्च नः प्रमाणमतीन्द्रयार्थविज्ञानोत्पत्तीः न चाच श्रुतिरस्थाकाशस्थात्यस्तिपादिनी तस्तान्नाकाशस्थीन्त्यस्तिति॥

# ऋसितु॥ २॥

तुग्रब्दः पचान्तरपरियहे। मा नामाकाग्रख छान्दे। येऽ-भूदुत्पन्तिः अुत्यन्तरे लिखा। तैत्तिरीयकाः समामनित

यकाः, नामनित च्हन्दे। गाः, जीवस्य प्रामानाञ्चात्यति सर्व एत चान्ति व्यवस्तिति वाजिनः, एतसाज्जायते प्रामा ह्याधर्वमिकाञ्चान्ति । नन्वेवमाकाशपूर्विका क्षाचित् स्रष्टिः क्षाचित्तेज पूर्विकेति क्षमिविरोधः। च्यादिपदात् 'स हमाँ खोकानस्रजतेयक्रमः' क्षचित् सप्त प्रामाः क्षचिद्याविव्यादिसङ्घादारकञ्च विरोधा ग्राच्चः, प्रपञ्चः पाद्वयं, तथा च पाददयस्य श्रुतीनां मिथोविरोधनिरासार्थताच्छ्रित-प्राच्चाध्यायसम्भतयः सिद्धाः। च्याकाभस्तेत्वच्यापत्तिश्रुव्यामिधीनिरोधार्थता विरोधार्थता विरोधार्थता विरोधार्थता व्यवस्ति स्ति पूर्वपचिष्यवस्ति व्यवस्ति विष्यस्ति व्यवस्ति व्यवस्ति व्यवस्ति विष्यस्ति व्यवस्ति विषयस्ति व्यवस्ति विषयस्ति स्त्रति विषयस्ति विषयस्ति स्त्रति विषयस्ति स्त्रति विषयस्ति स्त्रति ।

उत्पत्तिश्रुतिर्मुखा नास्ताति गृष्टाभिसन्धिः सम्मति पृर्वपच्चयति स्र-चकारः। चक्ति त्विति। एकवाकालेन प्रामाण्यसम्भवे किमिति शुल्याः 'सत्यं ज्ञानमननां ब्रह्म' इति प्रक्तत्य 'तस्मादा एतस्मादात्मनः च्राकाशः सम्भूतः' दित। ततस्य अत्योविप्रतिषेधः किचित्तेजः-प्रमुखा सृष्टिः किचिदाकाश्रमुखेति। नन्वेकवाक्यताऽनयोः अन्योर्धृका। सत्यं सा युक्ता न तु सावगन्तं शक्यते, कुतः तत्तेजो-ऽस्म्मतेति सक्षच्छुतस्य स्रष्टुः स्रष्ट्यदयेन सस्वस्थानुपपत्तः 'त-त्तेजोऽस्मत तदाकाश्रमस्मत्रत' दिति। ननु सक्षच्छुतस्यापि कर्तुः कर्तव्यदयेन सम्बन्धा दृश्यते \*यथा स स्रपं पत्तीदि। एवं तदाकाशं स्रष्टा तत्तेजोऽस्मनति योजयियामः। नैवं युम्मते, प्रथममन्तं हि स्रान्दे।ग्ये तेजसे।ऽवगस्यते, तैत्तिरीयके चाकाशस्य, न चोभयोः प्रथममन्तं सम्भवति। एतेनेतरश्रुत्य-न्तरिवरोधोऽपि व्यास्थातः। 'तस्मादा एतसादात्मन श्राकाशः सम्भूतः' दत्यचापि तस्मात् श्राकाशः सम्भूतस्यसान्तेजः सम्भूत-मिति सक्षच्छुतस्थापादानस्य सम्भवनस्य च वियन्तेजोभ्यां यु-

रपामाण्यमिति ग्रङ्कते। नन्वेनवाक्यतेति। यनवाक्यलासम्भवादपामाण्यं युक्तमित्याह । सत्यमित्यादिना। यनस्य युगपत् नार्यदयासम्बन्धेऽपि क्रमेण सम्बन्धसम्भवादेनवाक्यतेति मुख्यसिद्धान्ती ग्रङ्कते। ननु सह-दिति। व्यप्रामाण्यवादी दूषयति। नैविमिति। क्रमेग न युज्यते द्योः अतप्रायम्यभङ्गापत्तेरित्यर्थः । यनस्माद्दिकवीजाद्बदयवदक्तूभयं प्रथममित्यत व्याह । न चेति। वायोरिमरिति क्रमञ्जतिभङ्गादिति ग्रेषः। क्रान्दोग्यञ्चतेक्तितिरिञ्जतिविषद्धार्थत्वमुक्ता तित्तिरिञ्जतेक्तदि- क्द्रार्थत्वमाह। यतेनेति। यत्तपदार्थमाह । तस्मादिति। क्रान्दोग्ये अतं तेजसः प्राथम्यं च्यत्र दुर्याज्यमित्यर्थः। किञ्च सत्पदार्थः च्यात्मा क्रान्दोग्ये तेजस उपादानं श्रूयते च्यत्र तु वायुरिति नैकवाक्यते-

<sup>\*</sup> यथेति वर्धः काः पुः नास्ति।

गपत् मम्बन्धानुपपत्तेः, वाचीरमिरिति च पृथगाद्धानात्। श्रीसान् विप्रतिषेधे कश्चिदा ह॥

# गौष्यसम्भवात्॥ ३॥

नासि वियद्त्यत्तः श्रश्नतेरेव। या लितरा वियद्त्यत्तिवादिनी श्रुतिरदाहता सा गाणी भवितुमहित। कस्नात्
श्रमस्वात्। न ह्याकाश्रस्थात्यन्तः सस्भावियतुं शक्या श्रीमत्कणभुगिभग्रायानुसारिषु जीवत्यु। ते हि कार्णसामग्र्यसम्भवादाकाशस्थात्यन्तिं वार्यन्ति। समवायसमवायिनिमित्तकारणेभ्या हि किल मर्वमुत्पद्यमानं समुत्पद्यते। द्रव्यस्य नैकजातीयकमनेकच्च द्रव्यं समवायिकार्णं भवित। न चाकाश्रस्थैकजातीयकमनेकच्च द्रव्यमारस्थकमित्त यसिन् समवायिकार्णे सति
श्रमवायिकार्णे च तत्संयोगे श्राकाश उत्पद्येत। तदभावान्तु

त्याच । वायारिति । एवं श्रुत्याविरोधादपामाण्यमिति पूर्वपचे प्राप्ते स एव वियदनुत्पत्तिवादी समतेन प्रामाण्यं ब्रूत इत्याच । स्यस्मिति॥

एवमध्यायसमाप्तेरिधकर्षेषु प्रथमं विरोधात् श्रुत्यपामाण्य-

मिति पूर्वपद्यमणं तत रमदेशिसिद्धानाः पद्यानुख्सिद्धान्ते श्रुतीन्नामिविरोधेनेकवाकातया ब्रह्मणि समन्वयसिद्धिरिति पाणं क्रम-स्वयवगन्नयं तत्र श्रुव्योविरोधे सत्यथ्ययनिध्युपात्तयोरप्रामाण्या-योगादियदुत्पत्त्यसम्भवरूपतकीन्ग्रद्धीतक् न्दोग्यश्रितमुंखार्था इतरा ग्राणीत्यविरोध इत्येकदेशिमतं विष्ट्योति । नास्तीत्यादिना । स्वाका-श्री नेत्ययते सामग्रीश्रून्यलादात्मवत्, न चाविद्याब्रह्माणोः सत्त्वाद्धेल-सिद्धः विजातीयत्नेनानयारारम्भकत्वायागादसंयुत्तालाच संयोग एव तदनुग्रहप्रवृत्तं निमित्तकारणं दूरापेतमेवाकाणस्य भवति।
उत्यक्तिमताञ्च तेजःप्रस्तीनां पूर्वीत्तरकालयेार्विभेषः समायते प्रागुत्पत्तेः \*श्राकाणादिकार्यं न बसूव पश्चाच भवतोति।
श्राकाणस्य पुनर्न पूर्वीत्तरकालयेार्विभेषः समाविद्यतुं प्रकाते।
श्रिकाणत्पत्तिर नवकाणमग्रुषिरमच्छिद्रं बस्रवेति प्रकाते
प्रथवसातुं। पृथियादिवैधम्याच विस्रवादिलचणादाकाणस्थाजलसिद्धः। तसाद् यथा लोके श्राकाणं कुरु श्राकाणो
जात दत्येवंजातीयको गाणः प्रयोगो भवति, यथा च घटाकाणः करकाकाणे ग्रहाकाण् दत्येकस्थाप्याकाणस्यैवंजातीयको
भेदव्यपदेशो भवति। वेदेऽपि 'श्रारप्थानाकाणेय्यालभेरन्'
दत्येवमुत्पत्तिश्रुतिर्पि गाणी द्रष्ट्या॥

हि द्रथस्यासमवायिकारणमतः समवाय्यसमवायिनेरिभावाद्व हेलसिद्धिरित्यर्थः। प्राग्नभावण्यन्यत्वाचात्मवदाकाणो नेत्ययते द्रत्याच्च।
उत्पत्तिमताचेति। प्रकाण्णचाद्यावानुभवः आदिपदात्तमोष्ट्यंसपाकयोःग्रंच्यां।मूर्तद्रयात्र्यत्वं ह्याकाणस्य कार्यः, तच प्रवयेऽप्यस्ति परमाण्वाश्रयत्वात् खतो न प्राग्नभाव द्रत्यर्थः। प्राग्नभावासत्त्वं स्फुटयति। किं
होति। स्यूवाश्रयोऽवकाणः सृद्याश्रयः किंद्रमण्वाश्रयः सिंघरमिति
भेदः। किंद्यात्मवदाकाणो न जायते विभुत्वादस्पर्णद्रयत्वाचेत्याच्च।
प्रिययादीति। तस्मादुक्ततर्कववाद्गीणी द्रय्येत्वत्वयः। भेदोक्तेगीयत्वे
वैदिकोदाद्दर्यमाच्च। वेदेऽप्यारण्यानिति। खाकाणेष्टिति भेद्यपदेणो गीण द्रति सम्बन्धः॥

<sup>\*</sup> प्रकागेति टी॰ समातः पाटः।

#### शब्दाच॥ ४॥

शब्दः खल्वयाकाश्रस्थाजलं खापयित। यत त्राह 'वायु-श्वानित्वचैतदस्तम्' इति न ह्यस्तस्थात्पित्तरपपद्यते। 'त्रा-काश्रवत् सर्वगतश्च नित्यः' इति च। त्राकाश्चेन ब्रह्मसर्वगतलित्य-लाभ्यां धर्माभ्यामुपिममान त्राकाश्रस्थापि ते। धर्मा स्वच्यति, न च तादृश्वस्थात्पित्तरपपद्यते। स यथानन्तोऽयमाकाश एव-मनन्त त्रात्मा विदित्तय इति चेदाहरणं, त्राकाश्रशरीरं ब्रह्म त्राकाश त्रात्मित च। न ह्याकाश्रस्थात्पत्तिमन्ते ब्रह्मण-स्तेन विश्वषणं मस्भवति नीक्षेनेवात्पकस्य। तस्मानित्यमेवाका-श्चेन साधारणं ब्रह्मीति गस्यते॥

# साचेकसा ब्रह्मग्रव्दवत्॥ ५॥

ददं परोत्तरं स्वं। खारेतत् कयं पुनरेकस्य समूत-शब्दस्य 'तसादा एतसादात्मन श्राकाशः समूतः' दत्यसिन-धिकारे परेषु तेजः प्रस्तिष्वनुवर्तमानस्य मुख्यतं समावति श्रा-

न केवलं तकादाकाशस्यान्त्यत्तः किन्तु श्रुतितोऽपीत्याह सूत्रकारः। शब्दाचेति। नित्यभावस्यानादिलादिति भावः। स्रात्मेति च शब्द हही-दाहरणमित्यन्वयः। स्याकाशः श्ररीरमस्येति बक्जवीहिणात्यन्तसास्यमा-नात् ब्रह्मवदाकाशस्यानादिलमित्यर्थः॥

पदीत्तरिति। श्रङ्कोत्तरिमिति यावत्। तान्येव श्रङ्कापदानि पठित। स्यादेतदिति। स्वधिकारे प्रकर्णो, यथैकिसिन् व्रस्नप्रकर्णो स्वतं व्रस्ना-नन्दे। ब्रस्नेति वाक्ययोर्वस्मशब्दस्यान्ते गाणात्मानन्दे मुख्यता तथैकवा-

काभे च गै। एलमिति। अत उत्तरमुचते। खार्चेक खापि मन्त्रतशब्दस विषयविशेषवशाद्गीणी मुख्यस प्रयोगी ब्रह्म-शब्दवत्। यथैकस्वापि ब्रह्मशब्दस्य 'तपमा ब्रह्म विजिज्ञामस तपा ब्रह्म' दत्यिसिनधिकारेऽन्नादिषु गाँणः प्रयोगः त्रानन्दे च मुखः, यथा च तपि ब्रह्मविज्ञानसाधने ब्रह्मग्रब्दो भत्या प्रयुज्यते श्रञ्जमा तु विज्ञेये ब्रह्मणि तदत्। कथं पुनरनुत्पत्ती नभमः 'एकमेवादितीयम्' इतीयं प्रतिज्ञा समर्थते। नन् नभ-मा दितीयेन मदितीयं ब्रह्म प्राप्नीति कथञ्च ब्रह्मणि विदिते भवं विदितं सादिति। तद् सते। एकमेवेति तावत् सका-र्यापेचयापपद्यते। यथा लाके कि खत् कुकाकारकुले पूर्व-द्युर्मद् एड चक्रादीनि चे। पलभ्यापरे दुः य नानाविधान्यमचाणि प्रमारितान्यपलभ्य ब्रूयात् स्टेवैकाकिनी पूर्वेद्यरामीदिति। म च तयावधारणया मृत्कार्याजातमेव पूर्वेयुनीमीदित्यभि-प्रेयात् न दण्डचकादि तदत्। ऋदितीयश्रुतिरिधष्ठाचन्तरं वार्यति यथा सदोऽमचप्रकृतेः कुमाकारोऽधिष्ठाता दृश्यते नैवं ब्रह्माणा जगत्प्रकृतेरन्याऽधिष्ठातास्तीति। न च नभसाऽपि दितीयेन मदितीयं ब्रह्म प्रमञ्चते। खत्तणान्यविनिमत्तं हि

कास्यस्वेत्रसाऽपि सम्भूतप्रव्यस्य गुणमुखार्थभेदी योग्यतावनादियाह। स्वाचिति। उदाहरणान्तरमाह। यथा चेति। चभेदीपचारी भित्तः। मुख्यसिद्धान्याचिपति। कथं पुनरिति। स स्वाचेपद्यं स्पर्यति। निचिति। चदितीयत्रश्रुतिवाधः सर्वविद्यानप्रतिद्यावाधस्रेत्यर्थः। प्रथमाचोपं दशन्तेन परिहरति। एकभेवेति। कार्यरूपदितीय-

नानालं, न च प्रागुत्पत्तेर्वज्ञानभसीर्वचणान्यलमस्ति। चीरी-दक्योरिव रंस्ष्ययोर्घापिलामूर्त्तलादिधर्मगान्यात्। सर्ग-काले तु ब्रह्म जगदुत्पादिखतुं यतते खिसितिमतरित्तिष्ठति तेनान्यलमवधीयते। तथाचाकाशशरीरं ब्रह्मोत्यादिश्रुतिभ्या-ऽपि ब्रह्माकाश्रयोरभेदोपचारसिद्धिः। त्रत एवंच ब्रह्म-विज्ञानेन सर्वविज्ञानसिद्धिः। श्रिपि च सर्वे कार्यसृत्यद्यसान-मानाशेनाव्यतिरिक्तदेशकालमेवात्पचते ब्रह्मणा चाव्यतिरिक्त-देशकालमेवाकाशं भवति इत्यता ब्रह्मणा तत्कार्येण च विज्ञातेन सह विज्ञातमेवाकाशं अवति। यया चीरपूर्णे घटे कतिचिदब्बिन्दवः प्रचिप्ताः सन्तः चीरयच्णेनैव रहिता भवन्ति। न हि चीरग्रहणादि बन्दग्रहणं परिशिखते। एवं ब्रह्मणा तत्काचेश्वाचितिरिक्तदेशकाललात् ग्रहीतमेव ब्रह्म-ग्रहणेन नभी भवति तसाद्भाक्तं नभसः समावश्रवणित्येवं माप्त देदसा ह ॥

श्रून्यलं प्रागवस्थायामवधारणश्रुव्यर्थः। कुले ग्रहे, समनाणि घटादीनि पात्राणि। एकसेवे त्यवधारणचावत्यं कार्यमिति चाखाया दितीयपद-यावर्षमा इ। यदितीय श्रुतिरिति। याका शस्य दितीयतम द्री करणादि-तीयादिपदसङ्गीचः क्रतस्तदपि नास्तीत्या ह। न च नभसापीति। धर्म-साम्ये ब्रह्मनभसीः कयं भेदक्तवाह । सर्गकाले तिति । धर्मसाम्याद-दितीयलापचार इत्यर्थे श्रुतिमाइ। तथा चानाभेति। दितीयमा-चीपं परिचरति। चात स्वैति। चामेरीपचारारेवेळार्थः। नमसा बद्धतलार्याभामभिवदेशकाललाच तजजाने जानमियाह। यपि चिति॥

# प्रतिज्ञाऽहानिरव्यतिरेकाक्त्रब्देभ्यः ॥ ६॥

'येनाश्रुतं श्रुतं भवत्यमतं मतमविज्ञातं विज्ञातिमिति' 'श्रात्मिन खल्तरे दृष्टे श्रुते मते विज्ञाते ददं मवें विदितम्' दित 'कसिन्नु भगवा विज्ञाते मर्वमिदं विज्ञातं भवति' दित न काचन
\*मदि हिंधा विद्यासीति चैवं रूपा प्रति वेदान्तं प्रतिज्ञा विज्ञायते। तस्याः प्रतिज्ञाया एवमहानिरनुपरोधः स्थात् यद्ययतिरेकः कत्त्रस्य वस्तुजातस्य विज्ञेयाद्वस्त्रणः स्थात्। व्यतिरेके
हि मति एकविज्ञानेन मवें विज्ञायत दतीयं प्रतीज्ञा हीयेत।
म चाव्यतिरेक एवमुपपयते यदि कत्त्वं वस्तुजातमेकसाद्वस्त्रण
उत्पद्येत। ग्रब्देभ्यस्य प्रक्षतिविकाराव्यतिरेकन्यायेनैव प्रतिज्ञासिद्धिरवगम्यते। तथा हि येनाश्रुतं श्रुतं भवतीति प्रतिज्ञाय

यनाकाशस्यानृत्यत्ते सर्वश्रुतीनामिविरोध इत्येकदेशिसिद्धानः प्राप्तः, तं मुख्यसिद्धान्ती दृषयति। प्रतिज्ञेति। च्रहानिरवाधः साम-यज्ञरायवंग्रशाखाभेदज्ञानश्रव्दार्था इति श्रव्दाः। न काचनेति। च्रात्म-भिन्नं ज्ञेयं नात्तीत्यर्थः। ननु सर्वस्य ब्रह्मायतिरेकात् प्रतिज्ञाया चहा-निरित्यस्तु तथापि जीवादिवदनृत्यन्नस्याऽपि नभसे। ब्रह्माण किल्प-तत्नेनायतिरेकात् प्रतिज्ञासिद्धः किं न स्यात् किमृत्यत्येत्यत च्राहः। श्रव्देभ्यचेति। च्य्यतिरेक एव न्यायस्तेनेत्यर्थः। च्ययं भावः जीवस्य तावदात्मत्वात् ब्रह्मायतिरेकः च्यानतत्सम्बन्धयोः किल्पतत्वेनाय-तिरेकः खत्तन्त्राज्ञानायोगादज्ञानायज्ञडन्त्रयस्य तु कार्यत्वेनेवायतिरेक्किसिद्धः स्वतन्त्राज्ञानायोगादज्ञानायज्ञडन्त्रयस्य तु कार्यत्वेनेवायतिरेक्किसिद्धस्त्रस्थाकार्यत्वे प्रधानवत् स्वातन्त्राद्यतिरेकायोगात्। तथाज्ञ-क्यायविदः 'नित्यन्त्याणि स्वतन्त्राणि भिन्नान्यनाश्रितानि' इति, त-स्वात् प्रतिज्ञासिद्धये च्याकाशस्य कार्यत्वेनेवायतिरेको वाच इति

<sup>\*</sup> मद्दिधैति वर्धः काः।

मदादिदृष्टान्तैः कार्यकारणाभेदप्रतिपादनपरैः प्रतिज्ञेषा सम-र्थाते तत्साधनायैव चे तत्रे शब्दाः 'सदेव साम्येदमय श्राधी-देकमेवादितीयं तदैचत तत्तेजें। उद्युजत' दति, एवं कार्यजातं ब्रह्मणः प्रदर्शाचातिरेकं प्रदर्शचन्ति 'ऐतदात्यिमिदं सर्वम्' द्रत्यारभ्याप्रपाठकसमाप्तेः, तद्यद्याकाशं न ब्रह्मकायं स्थात् न ब्रह्मणि विज्ञाते त्राकाभं विज्ञायेत ततस्य प्रतिज्ञाहानिः स्थात्, न च प्रतिज्ञा हान्या वेदस्थाप्रामा एवं युक्तं कर्तुं। तथा च प्रति वेदान्तं ते ते भव्दास्तेन तेन दृष्टान्तेन तामेव प्रतिज्ञां ज्ञापयन्ति 'द्दं मवं यदयमाताा' 'ब्रह्मीवेदमस्तं प्रसाद्' द्रत्येवमादयः, तसात् ज्वलनादिवदेव गगणमयुत्पद्यते। यदुकां श्रश्रुतेर्न वियदुत्पचते इति तद्युक्तं वियदुत्पत्ति-विषयशुत्यन्तरस्य दर्शितलात् 'तसादा एतसादात्मन श्रा-काणः सम्भूतः' दति, सत्यं दर्शितं, विरुद्धन्तु 'तत्तेजोऽस-जत' दत्यनेन श्रुत्यन्तरेण नैकवाक्यलात् सर्वश्रुतीनां भवति, एकवाक्यलमविरुद्धानामिह तु विरोध उताः। सक्तकृतस

द्यान्तस्यिमार्वाक्यम्ब्दाना ह। तथा हीत। तेन तेन द्यान्तेनेत यज्ञि दुन्दुभ्यादिद्यान्तेनायर्व ज्यानाभ्यादिद्यान्तेनेत्यर्थः। यज्ञिष प्रतिचासाधका इदं सर्वमितिम्बद्धाः च्यायर्व मे ब्रच्चेवेद-मिति म्बद्धाः इति भागः। एवमाकाभ्रोत्यित्तकथनादेकदेशिमते दु-धिते श्रुत्यप्रामाण्यवादिनोक्तां स्मार्यत। सत्यं दिभितमिति। मुख्य-सिद्धान्त्या ह। नैकेति। तत्तेजोऽस्वजतेति सक्षच्छतस्य चयुराकाभ्रः तेजोभ्यां युगपत् सम्बन्धे तित्तिरिक्रमवाधात् क्रमेणाकाभ्रं स्वष्टा तेजोऽस्वजतेति सम्बन्धे तेजःप्रायम्यभद्भप्रसङ्गादक्तिनि विकल्पासम्भवेन तथाः

सप्टुः सप्ट यदयमन्धामभवात् दयाश्च प्रथमजलामभवादिक-स्वामभवाचित। नैष दोषः। तेजः मर्गस्य तैत्तिरीयके तिवायक-श्रवणात् 'तसादा एतसादात्मन श्राकाशः मभूत श्राकाशादायुः वायोरिगः' दित। श्रमच्या हीयं श्रुतिरन्थया परिणेतुं, शक्या परिणेतुं कान्देग्यश्रुतिः तदा श्राकाशं वायुञ्च स्ट्या तत्तेजो-ऽस्ट जतेति। न हीयं श्रुतिः तेजोजनिप्रधाना मती श्रुत्यन्तर-प्रमिद्धामाकाशस्थात्पत्तिं वारियतुं श्रकोति। एकस्य वाक्यस्य व्यापारदयामभवात्। स्रष्टा लेकोऽपि क्रमेणानेकं स्रष्ट्यं स्जेत् दत्येकवाक्यलकस्पनायां सभवन्यां न विरुद्धार्थलेन श्रुतिर्दा-

शाखाभेदीन प्राथम्य यवस्थाया अयोगा ने नवा कातेति प्राप्ते मुख्य एष दूषयति। नैष देाष इति। अपामाण्यकत्यनाद्वरं अपीरुषेयश्रुती-नामेकवाक्यत्वेन प्रामाण्यकल्पनं तचेकवाक्यत्वं बलवक्कृत्या दुर्बलश्रुतेः कल्यं, बलवती च तित्तिरिश्रुतिः प्रक्रतिपञ्चम्या पैर्वापर्याख्यक्रमस्य श्रुतलात्, छान्देाग्यश्रुतिस्तु दुर्वला। तेजःप्राथस्यश्रुत्यभावात् तेजःसर्ग-माचन्तु श्रुतं हतीयलेन परिणेयमित्येकवाकातेत्यर्थः। यदुक्तं एकदेशि-ना कान्दायश्रवाकाश्रीत्यत्तिवी यत इति ति इस्तं। किञ्च सा श्रुतिः किं तेजाजनमपरा तत्तेजाजनम वियदनुत्यत्ति श्रेष्यभयपरा, आदो न तदारणमित्याच । न चीति । अविरोधादित्यर्थः। न दितीयः श्रत्यन्तर-विरोधेने।भयपरत्वकत्यनायागादाकाभेदापत्तेश्चेत्यातः। एकस्येति। न-न्वेतस्य सष्ट्रनेकार्थसम्बन्धवद्वात्वस्याप्यनेकार्थता किं न स्यादित्वत चाइ। खरा लिति। एकस्य कर्तुरनेकार्यसम्बन्धे दृष्टः। न लेकस्य वाकास्य नानार्थतं दृष्टं नानार्थकप्रयोगेतु पय चानयेवादावादत्या वाकाभेद एव। चानयनस्य जनचीराभ्यां एयक्सम्बन्धादिवर्षः। पा जितमा ह। इत्येकेति। एक स्य प्रव्दस्या दित्तं विना उनेका घतं ना क्ति दर्स्जेतेति ग्रन्दस्य इ।न्दे।ग्य उपसंह्वानाग्रादिसम्बन्धार्थमार

[ख॰र।पा॰३]

तथा। न चासाभिः सक्षक्रुतस्य स्रष्टः स्रष्टयद्वयसम्बन्धे। अयते, श्रुव्यन्तर्वभेन स्रष्ट्यान्तरोपमंग्रहात्। यथा च 'सर्वे खिल्वदं ब्रह्म तज्जलान्' दत्यच माचादेव सर्वस्य वस्तुजातस्य ब्रह्मजलं श्रूयमाणं न प्रदेभान्तरविहितं तेजः प्रमुखमुत्यन्तिक्रमं वार्यित। एवं तेजसे। ऽपि ब्रह्मजलं श्रूयमाणं न श्रुत्यन्तरविहितं नभः प्रमुखमुत्यन्तिक्रमं वार्यितुमर्हति। ननु समविधाना-र्थमेतदाक्यं 'तज्जलानिति भान्त उपामीत' दति श्रुतेनैतत् स्रिवाक्यं, न तसादेतत्प्रदेभान्तरप्रसिद्धं क्रममनुरोद्धुमर्हति, तत्तेजोऽस्वजतेत्वेतत्सृष्टिवाक्यं तस्मादच यथा श्रुतिक्रमो ग्रही-तथ दति, नेत्युच्यते। न हि तेजः प्राथम्यानुरोधेन श्रुत्यन्तर-प्रसिद्धे वियत्यदार्थः परित्यक्तयो भवति पदार्थधर्मलात् क्र-

तिदीयः स्थादियत चाइ। न चेति। क्रान्दायस्यतेजाजन्म चाकाप्रादिजन्मपूर्वकं तेजोजन्यलात् तित्तिरिस्यतेजोजन्मविद्याकाप्रादिजन्मापसं हारि तदाकाण्मस् जतेति वाक्यान्तरस्थेव कस्पनाद्वारुतिदीय द्रय्यः। श्रुयन्तरस्थः कमः श्रुयन्तरे याद्य द्रयन्न द्रयान्तमाह। यथा चेति। स्रयो तात्पर्यातात्पर्याभ्यां द्रयान्तश्रुतिविषम्यं
प्रकृते। निन्त्यादिना। तेजःप्राथम्यस्वोकारे आकाण्यमंभी धर्मी तद्वमें
प्राथम्यं चेति दयं श्रुतं वाधनीयमिति गौरिवमाकाण्यायम्यलाधिकतेजःसर्गप्राथम्यमात्रवाध द्रित लाघविमिति मलाह। नेयुच्यत द्रित।
किञ्च प्रधानधर्मित्यागादरं गुणभूतस्य तेजःप्राथम्यस्य धर्मस्य त्याग
द्रवाह। न हीति। किञ्च किं स्रयिपरश्रुतिसिद्धलात् तेजःप्राथम्यं
ग्रह्मते उत प्रथमस्याने तेजसः स्वर्गश्रुवाऽर्थात् प्राथम्यभानाद्वाद्य
द्रवाह। स्रिप चेति। दितीयमनूद्य दृष्यति। स्वर्थान्विति। यदुक्तं
वन्तुनि विकल्पासम्भवादुभयोः प्राथम्यं भ्राखाभदेन व्यवस्थितं न भवित

मस। त्रिप च तत्तेजाऽस्जतेति नाच क्रमस वाचकः कञ्च-च्छब्दे।ऽसि त्रर्था नु क्रमे। गम्यते, स च वायोरियिरित्यनेन श्रुत्य-न्तरप्रसिद्धेन क्रमेण निवार्यते। विकल्पममुचया तु वियत्तेजसाः प्रथमजलविषयावसमावान भुपगमाभ्यां निवारिता, तसानास्ति श्रुत्योर्विप्रतिषेधः। श्रपि च कान्दे। ग्ये 'चेनाश्रुतं श्रुतं भवति' द्रहोतां प्रतिज्ञां वाक्योपक्रमे श्रुतां समर्थयितु मसमान्नातमपि वियदुत्पत्तावुपमञ्चातवां किमङ्ग पुनस्तीत्तरीयके समामातं नभा न मंग्रह्मते। यचीत्रमाकाशस्य मर्वेणानन्यदेशलाद्वह्मणा तत्कार्येश्व यह विदितमेव तद्भवति, श्रता न प्रतिज्ञा हीयते न चैकमेवादितीयमिति श्रुतिकोपे। भवति चीरोदकवङ्गह्मनभमे।-रव्यतिरेकोपपत्तेरिति। अवेाच्यते। न चीरोदकन्यायेनेदमेक-विज्ञानेन सर्वविज्ञानं नेतयं। सदादिदृष्टान्तप्रणयनाद्धि प्रक-तिविकारन्यायेनैवेदं सर्वविज्ञानं नेतव्यमिति गम्यते। चीरो-दकन्यायेन च मर्वविज्ञानं कल्प्यमानं न मम्यि विज्ञानं स्थात्। न हि चीरज्ञानग्रहीतसादकस सम्यिक्जानग्रहीतलमस्ति।

नाष्णुभययोदिद्वाङ्करवत् समुचयात्राच्या प्राथम्यं वायोरिप्रिरिति क्रमवाधापातादिति। तदिति तदिछमेवेत्या ह। विकल्पेति। न केवलं अतिदेव्योरिवरोधः सेव्हार्डञ्चालीत्या ह। अपि चेति। वियद्यासंग्राह्यामित्यन्वयः। वियद्गृत्यत्तिवादिनोऽक्रममनू च प्रतिज्ञाया अदितीयश्रुते सम्खार्थतात्पर्यावगमात्र गौर्णार्थतेति दूषयति। यचेविक्ताम्यादिना। प्रकृतिविकारन्यायः तदनन्यत्नन्यायः, उदकं चीरस्थमिष चीरज्ञानात्र ग्रह्यते भेदादिति भावः। मास्तु सम्यक् ज्ञानं श्रुतेभीत्तमूलत्यसम्भवादित्याश्रङ्कापोरुषेयत्वान्मविमित्या ह। न च

न च वेदस्य पुरुषाणामिव मायालीकवञ्चनादिभिर्थावधारणमुपपद्यते। सावधारणा चेयमेकमेवादितीयमिति श्रुतिः चीरेादकत्यायेन नीयमाना पोद्येत। न च स्वकार्यापेचयेदं
वस्त्वेकदेशविषयं सर्वविज्ञानमेकादितीयतावधारणञ्चेति न्यायं।
स्ट्रादिष्यपि हि तत्सभावात् न तदपूर्ववदुपन्यसितयं भवति
'येतकेता यनु साम्येदं महामना श्रनूचानमानी ख्रञ्चोऽस्युत
तमादेशमप्राची येनाश्रुतं श्रुतं भवति' दत्यादिना। तस्मादशेषवस्त्विषयमेवेदं सर्वविज्ञानं सर्वस्य ब्रह्मकार्यतापेचये।पन्यस्यत
दति द्रष्टयं। यत्पुनरेतदुक्तमसम्भवाद्गीणी गगणस्थात्पित्तश्रुतिरिति तत्र ब्रूमः॥ ६॥

# याविदकारन्तु विभागे। खेाकवत्।।७॥

तुश्र ब्होऽसमावाशक्षाया व्यावत्त्रर्थः। न खल्वाकाशित्पत्ता-वसमावाशक्षा कर्तव्या, यता यावत् किञ्चिदिकार् जातं दृश्यते

वदस्थेति। माया सान्तिः तयाऽलीकं मिष्णाभाषणं तेन वञ्चनमयथा-र्थवेधनं चादिपदादिप्रलिप्पाप्रमादकरणापाठवानि ग्रह्मन्ते। प्रति-ज्ञामुख्यत्मभिधायादितोयश्रुतिमुख्यज्ञानमाहः। सावधारणेति। सर्व-दतिनिधेधपरेत्वर्थः। उभयगाणत्वेऽङ्गतवदुपन्यासाः स्दादिदृष्टान्तेस्त-त्साधनं च स्यादिति दोषान्तरमाहः। न चेत्यादिना। कार्यमेव वस्त्वे-कदेश चाकाशा नेत्यद्यते सामग्रीश्रुन्यतादित्यचाकाशा विकारः विभ-स्तत्वाद्घट।दिवदिति सत्यतिपद्यमाहः। यत्यनिरत्यादिना।

या विभक्तः स विकार इत्यन्वयमुक्ता यद्विविकारः स न विभक्तः यथात्मेति यतिरेकयाप्तिमाइ। न लिविक्ततिमिति। दिगादिषु यभि-

घटघटिकोद ञ्चनादि वा कटक के यूर कु ख लादि वा स्वीना-राचिनिक्तिं शादि वा तावानेव विभागे। लोके लच्छते, न ल-विक्रतं कि ञ्चित् कुत श्चिद्धि भक्त मुपल स्थते। विभाग श्चाका श्रस्थ पृथि व्यादि स्थोऽवगस्थते, तस्मात् से।ऽपि विकारे। भवितु मर्चति। एतेन दिक् काल मनः पर माखादीनां कार्यलं व्याख्यातं। न-न्वात्माध्याका शादि स्था विभक्त दित तस्थापि कार्यलं घटा-दिवत् प्राप्ते ति, न श्चात्मन श्वाका श्वाः सम्भूत दित श्रुतेः। यदि श्वात्मापि विकारः स्थात् तस्मात् पर मन्यन्न श्रुति मित्या-काशादि सर्वे कार्यं निरात्मक मात्मनः कार्यले स्थात्, तथा च श्रूत्यवादः प्रसच्चेत। श्वात्मला देवात्मने। निराकर एश्वाः नुपप-

चारमाण्ड्य पच्चसमलान्मैविमियाह । रतेनेति । विभक्तलेनेवर्णः । चात्मिन यभिचारं ग्रङ्कते । निवित । धर्मसमानसत्ताकिभागस्य हेतुलात् परमार्थात्मिन विभागस्य किल्यत्वेन भिन्नसत्ताकलान्न यभिचार इत्याह । नेति । चन चाज्ञानान्यत्रयत्वं विश्वेषणं चता नाज्ञानतत्ममन्यादो यभिचारः । नन्यात्मा कार्यः विभक्तत्वात् वस्तुलादा घटवित्याभासतुस्यमिदं चनुमानिमत्याग्रङ्खात्मनः परम्वतार्यात्वेन श्रुतस्य कार्यत्वे श्रून्यताप्रसङ्ग इति वाधकसत्त्वात् तस्याभासत्वं नान्न किञ्चिद्वाधकमित्त प्रयुत चाक्षाग्रस्याकार्यत्वे नित्यान्तेन व्यात्वाह । चात्मन इति । दुर्यप्रसङ्ग इति वदन्तं प्रयाह । चात्मन त्वादिति । चात्माभावः केनिचत् चायते न वा, चार्ये यो चाता स परिण्यात इति न श्रून्यता, दितीयेऽपि न श्रून्यता मानाभावादिन्यर्थः । किञ्च यद्वि कार्यं सत्तास्कृत्वारन्यापेचं तिन्नराकार्यमात्मा लकार्ये। निञ्च यद्वि कार्यं सत्तास्कृत्वारन्यापेचं तिन्नराकार्यमात्मा लकार्ये। निर्मेचलान्न वाधयोग्य हत्याह । न ह्यात्मेव्यादिना। कस्य चिलार्यस्थागन्तुकः कार्ये। न हि सत्ता स्कृत्वेरनन्या यत्त्वादिन। कस्य

त्तः। न ह्यात्माऽऽगन्तुकः कस्यचित् स्वयं मिद्धलात्। न ह्यात्माऽऽत्मनः प्रमाणमपेच्य मिश्वति। तस्य हि प्रत्यचादीनि प्रमाणान्यमिद्धप्रमेयमिद्धये उपादीयन्ते। न ह्याकाशादयः पदार्थाः
प्रमाणनिर्पेचाः स्वयं मिद्धाः केनिचदम्युपगम्यन्ते। श्रात्मा
तु प्रमाणादिव्यवहाराश्रयलात् प्रागेव प्रमाणादिव्यवहारात्
मिश्वति। न चेदृशस्य निराकरणं मम्भवति। श्रागन्तुकं हि
वस्य निराक्रियते न स्वरूपं। य एव हि निराक्तां तदेव तस्य
स्वरूपं। न ह्यारीष्ण्यं श्रीमा निराक्तियते, तथाहमेवेदानीं जानामि वर्तमानं वस्त्यहमेवातीतमतीततरञ्चाज्ञामिषमहमेवानागतमनागततरञ्च ज्ञास्थामीत्यतीतानागतवर्तमानभावेनान्यथा

त्यचरार्थः। तच स्फूर्तरनन्यायत्तलं विव्योति। न चीति। तदुत्तं सुरेश्वराचार्यः॥

"प्रमाता च प्रमाणञ्च प्रमेयं प्रमितिक्तथा।

यस्य प्रसादात् सिध्यन्ति तिसद्धा किमपेच्यते"॥ इति॥
तथा श्रुतिराइ 'पुरुषः खयं च्योतिक्तस्य भासा सर्वमिदं विभाति' इति
च। नन्वात्मनः खतः सिद्धा प्रमाणवैयध्यं तचाइ। तस्येति। ननु प्रमेयस्थापि खप्रकाण्रलं किं न स्थादित्यत च्याइ। न हीति। च्यते। न
प्रमाणवैयध्यमिति भावः। च्यात्माऽपि मानाधीनसिद्धिकः किं न
स्थादित्यत च्याइ। च्यात्मा त्विति। च्ययमर्थः निश्चितसत्ताकं हि ज्ञानं
प्रमेयसत्तानिश्चायकं गेहे घटो दृष्टा न वेति ज्ञानसंग्रयेन दृष्टः
इति च्यतिरेकिनश्चये चार्यस्वरूपानिश्चयात् ज्ञानसत्तानिश्चयञ्च न
स्वतः कार्यस्य खप्रकाण्यत्वायागाद्वापि ज्ञानान्तरादनवस्थानादतः साचित्रणेव ज्ञानसत्तानिश्चयो वाच्यः। तच साद्विणश्चेत् ज्ञानाधीनसत्ताःनिश्चयः चन्योन्याश्रयः स्थादतः सर्वसाधकत्वादात्मा स्वतः सिद्ध इति।

भवत्यपि ज्ञातये न ज्ञातुर्न्ययाभावे। स्ति पर्वदा वर्तमानस्वभावलात्, तथा भस्मीभवत्यपि देहे नात्मन उच्छेदो वर्तमानस्वभावलाद्न्यथास्वभावलं वा न सम्भावियतुं भन्यं। एवमप्रत्यास्थेयस्वभावलादेवाकार्यलमात्मनः कार्यलच्चाकाभस्य।
यत्तूतं समानजातीयमनेककार्णद्रयं योस्ता नास्तीति तत्
प्रत्युच्यते, न तावत् समानजातीयमेवारभते न भिन्नजातीयमिति नियमे। इस्ति। न हि तन्तूनां तत्संयोगानाच्च समानजातीयलमस्ति द्रयगुणलास्युपगमात्। न च निमित्तकार्णानामपि तुरीवेमादीनां समानजातीयलनियमे। इस्ति। स्वादेतत् समवायिकार्णविषय एवं समानजातीयलाम्युपगमो न

सप्रकाशस्यापि बाधः किं न स्यादिखत द्याह । न चेति। जडं हिं
परायत्तप्रकाशस्वादागन्तुकं बाधयाग्यं न प्रकाशस्वस्कर्णं, तस्य सर्वबाधसान्तिस्वरूपस्य निराकर्नन्तराभावात् सस्य च स्वनिराकर्दत्वायोगात्। न हि सुनिपृणेनापि स्वाभावो द्रष्टुं श्कात द्रवर्थः।
एवं स्वतः स्कूर्तित्वादात्माऽबाधः द्रख्रुक्षा स्वतःसत्ताकत्वाच न बाध्य
द्रव्याह । तथाहमेवेति । ज्ञानज्ञेययोः सत्ताव्यभिचारेऽपि ज्ञातुः
सदैकरूपत्वाद्र सत्ताव्यभिचार द्रव्यर्थः। मास्तु जीवते। ज्ञातुरन्ययाभावः स्वतस्य तु स्यादिव्यत चाह । तथित । उच्छेदो विनाशोः
उन्यथासभावत्वं मिष्यात्वं वा सम्भावियतुमपि न श्कां, ज्ञहमस्नीव्यनुभवसिद्रसत्सभावस्य बाधकाभावादिवर्थः। एवमात्मनः श्रून्यत्वनिरासेन श्रून्यताप्रसङ्गस्यानिष्ठत्वं उक्तं, तत्रञ्चात्मनः कार्यत्वानुमानं
स्वाभास द्रव्याह । स्वमिति। च्यक्तार्यात्मनः सिद्धो तस्याविद्यासहितस्योपादानस्याद्रयादिनिमित्तस्य च सन्त्वादाकाश्रानुत्यत्तिहेतोः सामग्रीश्रून्यत्वस्य स्रह्णासिद्धेरुक्तसत्यतिपद्यवाधाञ्चाकाश्रस्य कार्थत्वं
निरवद्यमित्याह । कार्यत्वदेति । च्यात्माविद्ययोर्विजातीयत्वाद्याक्षाः

कारणान्तरविषय इति, तदण्यनेकान्तिकं। स्वगोबालेर्द्धंनेकजातीयरेका रज्जुः स्ज्यमाना दृश्यते। तथा स्वनेक्ष्णंदिभिश्व
विचिवान् कम्बलान् वितन्तते। सन्तद्रय्यवाद्यपेच्या वा समानजातीयत्रे कल्प्यमाने नियमानर्थक्यं सर्वस्य सर्वेण समानजातीयक्रवात्, नाण्यनेकमेवार्भते नैकिमिति नियमे।ऽन्ति। श्रणुमनसोराद्यकमार्मार्भाभ्यपगमात्। एकेको चि परमाणुः मनश्राद्यं स्वकर्मार्भते न द्रयान्तरैः संद्रयोत्यस्यपगम्यते। द्रयार्भो
एवानेकार्भाक्षनियम इति चेन्न, परिणामास्यपगमात्।
भवेदेष नियमो यदि संयोगस्चिवं द्रयं द्रयान्तरस्यार्भाकमभ्रपगम्येत। तदेव तु द्रयं विश्वेषवदवस्यान्तरमापद्यमानं
कार्यं नामास्यपगम्यते तच्च क्षचिदनेकं परिण्मते स्द्रोजा-

शारम्भकलिम स्वासम्बद्ध निरस्ति। यन्ति साविद्यादिना। किं कारणमात्रस्य साजायिनियमः उत समवायिनः तत्राद्धं निरस्य दितीयं
प्रकृति। स्वादेतदिति। किं समवायितावच्छेदक्षधर्मीय साजायं उत
सत्तादिना, नाद्य द्रयाह। तदपीति। न च रच्चादि न द्रयान्तरमिति वाच्यं, पटादेरिप तथालापाताद्दितीयोऽस्मदिष्ठः, च्रात्माविद्ययोर्वन्तुलेन साजायादियाह। सन्तेति। उपादानस्य साजायिनियमं
निरस्य संयुक्तानेकत्वनियमाद्दितीयस्यासङ्गस्याप्यात्मन उपादानलसिद्धये निरस्यति। नापीत्यादिना। किमारस्भक्तमात्रस्यायं नियमः
उत द्रयारम्भकस्य नाद्य द्रयाह। च्यावित। द्यापुकस्य चानस्य चासमवायिकारणसंयोगजनकमाद्यं कर्मः, यद्यप्यद्रस्वदात्मसंयुक्ते च्यापुनसी चाद्यकर्मारम्भके तथापि कर्मसमवायिन स्कलादनेकत्वनियमभङ्ग द्रयाह। स्केतो चीति। द्रयान्तरेः समवायिभिरित्यर्थः।
दितीयमुत्याप्यारम्भवादान्ङ्गीकारेण दूषयित। द्रयोद्यादिना। न ल-

६२३

द्यद्भरादिभावेन कचिदेकं परिणमते चीरादिदध्यादिभावेन। ने यर्शासनमस्यने कमेव कारणं कार्यं जनयतीति, त्रतः युति-प्रामाण्यादेवसाद्वस्याण त्राकाणादिमहास्तेतित्वत्तिक्रमेण जग-ज्ञातिमिति निञ्चीयते। तथाचे ातां 'उपसं हारदर्भनानेति चेन चीरवद्धि' [शा॰ स॰ २।२।२४] दति। यचे तिमाकाशस्थे त्यनी न पूर्वीत्तरकालयोर्विश्रेषः समावियतुं शकात इति, तद्युकं, येनैव हि विश्रेषेण पृथियादिन्धे। यतिरिच्यमानं नभः खरूप-वदिदानीमध्यवसीयते स एव विशेषः प्रागुत्यक्तेनीसीदिति गम्यते। यथाच ब्रह्म न स्यूलादिभिः पृथियादिस्यभावैः स्व-भाववत् 'त्रखूलमन खिलादि श्रुतिभाः, एवमाका शखभावेनापि न खभाववदनाकाशमिति अतेरवगम्यते, तसात् प्रागुत्पत्ते-रनाकाश मन्द्रिमिति स्थितं। यद्युकं पृथियादिवैधमर्था-

भ्यपगस्यते तस्मान्नेष नियम इति श्रेषः। यत्तु चीरपरमाणुषु रसान्त-राताती तैरव दथारमा इति तन्न, चीरनाशे मानाभावात् रसवद्-भ्रोऽप्येकद्रवारभ्यत्वसम्भवाच द्रवगुगसङ्गेतस्य पैरुषेयस्य श्रवर्धानर्गः याचेतुलादिति भावः। लोके कर्तुः सद्दायदर्भगत् असद्दायाद्रस्मणः कयं खर्ग हित तचा ह। तथा चे तिमिति। प्रागभावणू न्यत्वं हे तुरप्य-सिद्ध इत्याच । यचात्रिमित्यादिना । भ्रव्दाश्रयतं विभ्रेषः भ्रव्दादिमा-नाका गः प्रलये नास्ति 'नासीद्रजो नी खीम' इति खुतेः। नन्वाका गा-भावे काठिन्यं स्वादिति चेत्, सुशिचिते। उयं नैयायिकतनयः। न ह्या-काशाभावस्तद्धमा वा काठिन्यं किन्तु मूर्तद्रयविश्वेषः तत्संयागिविशे-घा वा काठिन्यं, तच प्रलये नास्तीति भावः। 'खाकाण्ण्रारीरं ब्रह्म' इति श्रुतेरान्यायावद्रसाखभावस्याकाशस्य सति वस्याया कथमभावस्तत्राह। यथा चेति। विभ्लादाकाशसमं ब्रह्मेति श्रुवर्थः। विभ्रुलास्पर्श-

<sup>\*</sup> अनाका अलम् चित्रांमिति वर्ध० का०।

दाकाश्रखाजविमिति, तदण्यस्त, श्रुतिविरोधे सत्युत्पत्त्यस्याः-वानुमानखाभामले।पपत्तेः, उत्पत्त्यनुमानख च दर्शितलात्, श्रुनित्यमाकाश्रमनित्यगुणाश्रयलात् घटादिविदित्यादि श्रयोग-सम्भवाच । श्रात्मनानेकान्तिकिमिति चेत् न, तस्थापनिषदं प्रत्यनित्यगुणाश्रयलासिद्धेः । विभुलादीनाञ्चाकाश्रखात्पत्तिवा-दिनं प्रत्यसिद्धलात् । यञ्चाक्तमेतच्छब्दाचेति तत्रास्तत्वश्रुति-स्वाविद्यत्यस्ता दिवाकस इतिबद्द्रस्याः । उत्पत्तिप्रजययो-स्पपादितलात् 'श्राकाश्रवत् सर्वगतञ्च नित्यः' दत्यपि प्रसिद्ध-महत्त्वेनाकाश्रेनापमानं क्रियते, निरितश्यमहत्वाय नाकाश-समलाय यथेषुरिव स्वता धावतीति चिप्रगतिलाये। चित्रे

त्रयत्विरवयवत्विङ्गानां विभक्तत्वादि तिङ्गसिह्ताग्रमवाधमाह । यदपीत्यादिना । धर्मिविनाराभावे गुणनाभो न स्यादिति तर्वार्थमनित्यपदं गुणात्रयत्वमेव हेतुः, तच समानसत्ताकगुणवत्त्वमतो निर्मुणात्मिन न यभिचारः । भृतत्वमादि भ्रव्यार्थः । स्रक्पासिद्धिमप्याह । विभुत्वादी नाचिति । सर्वमूर्तसंयोगः परिमाणविभ्रेषो वा विभृत्वं निर्मुणात्मिन दृष्टान्तेनास्ति संयोगस्य सावयवत्वनियतस्याजत्वसाध्यविषद्धता च, स्रक्पापचयरूपं तु विभुत्वमात्मानाभयोनं समं, 
'त्यायानाकाभाद्' इति श्रुतेः। क्षचिदाकाभ्रमाचन्तु ब्रह्मणे यत्तिचित्
कार्यम्बन्धेन यपदिध्यते स्रमक्तत्वेन वा पञ्चीकरणादस्पर्भत्वमसिद्धं
कार्यम्बन्धेन यपदिध्यते स्रमक्ति व्यव्यादिक्षाद्यमानाभ्रस्य स्वमनन्त्रः
स्राचीति श्रुतिर्निव्यत्वेनेव साम्यं ब्रूते नेत्याह । एतेनेति । स्राकाभस्य
कार्यत्वेनानित्यत्वादिव्यर्थः । श्रुतिक्वापिद्यिकाऽऽनन्यद्वारा मुख्याऽऽनन्त्यं
बाध्यतीति भावः। न्यूनत्वाचाकाभस्य न मुख्यापमानत्विमत्याह । च्या-

<sup>\*</sup> प्रतिप्रयोगेति वर्धः काः।

नेषुतुन्त्यगितिलाय तदत्। एतेनानन्तलोपभानश्रुतिर्व्याखाता। ज्यायानाकाणादित्यादिश्रुतिभ्यश्च ब्रह्मणः \*सकाणात् श्राकाण-स्थानपित्माणलिसिद्धः न तस्य प्रतिमास्तीति च ब्रह्मणेऽनु-पमानलं दर्णयति, श्रतेऽन्यदार्त्तम्' दति च ब्रह्मणेऽन्येषामा-काणादीनामार्त्तलं दर्णयति। तपि ब्रह्मणव्दवत् श्राकाणस्य जन्मश्रुतेर्गेणलिभित्येतदाकाणसभावश्रुत्यनुमानाभ्यां परिहतं, तसाद्वह्मकार्थं वियदिति सिद्धं॥

# एतेन मातरिश्वा व्याख्यातः ॥ ८॥

त्रिति शोऽयं एतेन वियद्याखानेन माति श्वापि वियदा-श्रयो वायुर्थाखातः। तत्राखेते यथायागं पचा रचयितव्याः। न वायुक्त्यद्यते, क्रन्देगानामुत्यित्तिप्रकरणेऽनाम्बानादित्येकः पचः, श्रक्ति तु तैत्तिरीयाणामुत्यन्तिप्रकरणे श्रामानं 'श्राकाशा-

रतेन मातरिश्वा याखातः। अतिरेशलात एयन् सङ्ग्यायपेचा, तत्तेजोऽस्जतेति श्रुतेः। याकाशादायुरिति श्रुवा विरोधोऽस्ति न वेति रक्तवाक्यभावाभावाभां संग्रये गीणपचपूर्वपचिसिद्धान्तपचानतिदि-

यानिति। मुखोपमानासचे श्रुतिनं तस्येति तसादाकाशस्योपमान-मानेण निव्यत्वं नास्तोति भावः। अनिव्यत्वेनासच्वे श्रुतिमाह । अते।ऽ-चादिति। यत्तु एकस्यैव सम्भूतश्रव्दस्य ग्राणत्वं मुख्यत्वचेति तन्न, आ-काशोऽपि तस्य मुख्यत्वसम्भवादित्याह्य। तपसीति। बन्नवित्तिरिश्रुत्या हान्दे।ग्यश्रुतेन्यनादेकवाक्यतया सर्रि ब्रह्मात्मनि समन्वय हत्युप-संहरति। तस्मादिति॥

<sup>\*</sup> सकामादिति वर्धः काः नासि।

दायुरिति पचान्तरं। ततय श्रुत्योर्विप्रतिषेधे मित गाणी वायोरत्यित्त श्रुप्तः श्रमभवादित्यपराऽभिप्रायः, श्रमभवय दर्णितः।
'मैषाऽनम्तिनता देवता यदायुः' दत्यस्तमयप्रतिषेधादम्दतलादिश्रवणाच प्रतिज्ञानुपराधाद्यावदिकारच विभागाम्युपगमादुत्यद्यते वायुरिति सिद्धान्तः। श्रम्तमयप्रतिषेधा श्रपरविद्याविषय श्रापेचिकः, श्रम्यादीनामिव वायोरस्तमयाभावात्।
कृतं प्रतिविधानच्याम्दतलादिश्रवणं। ननु वायोराकाणस्य च
तुत्त्यचीर्त्यात्तप्रकरणे श्रवणाश्रवणचारेकमेवाधिकरणमुभयविपयमस्य किमतिदेशेनामित विशेषे दति, उच्यते, सत्यभेवमेतत्,
तथापि सन्दिधयां श्रव्दमाचक्तताणद्वान्त्वत्त्र्यर्थाऽयमितदेशः

प्रति । तचापीत्यादिना । पूर्वच ह्याकाप्रानन्तर्यं तेजसः स्यापितं तच वायुतेजसीक्तुच्यवदानन्तर्यं वायोरियरिति कमस्रुतिवाधात् पार्वापर्यं तेजः प्राथम्यभङ्गान्नेकवाक्यतित पूर्वपच्चे ग्रीय्यविद्याभिप्रायमाद्य । तत-स्थित । स्राथम्यभङ्गानेकवाक्यतित पूर्वपच्चे ग्रीय्यविद्याभिप्रायमाद्य चैत-दम्तिमिति । तस्यैव किङ्गस्याभ्यासः वायुरेव व्यक्टिः समिष्टिस्थिति सर्वा-सम्वान्त्रम्यादीम् संहरतीति प्रव्दमाचे येश्वर्यस्वयं किङ्गान्तरं ग्राह्यं । एते किङ्गवायुग्नाद्यनन्त इति प्रतीतेष्तान्तिर्भे याव्यव्यव्याद्याद्याच्याम् मुख्ये-रिति प्राप्ते प्रतिपिपादियिषितप्रतिचास्रुते वेकीयस्वात् तत्याधकानां तच तच वायुत्यन्तिवाक्यानां भूयस्वादुक्तिवभक्तत्वादिकिङ्गानुग्रहास् मुख्ये व वायोषत्यन्तिः, तथाचाकामं वायुस्त स्थ्वात्वति त्राप्तस्वायुक्तावक्वादाः पिच्चकतया व्यास्थियानीति मुख्यसिद्धान्तमाह् । प्रतिचेत्यादिना । कतं प्रतिविधानं स्थापेक्वालेन समाधानं यस्य तत्त्रथा । स्थिकर-गारमभमान्तिप्याक्तामिधकाम्ब्रामाह् । निक्वत्यादिना । वायुर्धेवे-

कियते। संवर्गविद्यादिषु ह्युपास्यतया वाद्यार्भहाभागलश्रव-णात्, श्रस्तसयप्रतिषेधादिभ्यश्च मवति नित्यलाग्रङ्का कस्य-चिदिति॥ ८॥

# ऋसस्मवस्तु सते।ऽनुपपत्तेः॥ १॥

वियत्पवनयोरमभायमानजनानेर पुत्पत्तिमुपश्र्य ब्रह्मणेऽपि भवेत् कुति खुत्पत्तिरिति खात् कस्य चिन्मितः।
तथा विकारेभ्य एवाकामादिभ्य उत्तरेषां विकाराणामृत्यतिम्पश्रुत्याकामसापि विकारादेव ब्रह्मण उत्पत्तिरिति
कि खिनान्येत, तामाम द्वामपने तुमिदं स्रचं। श्रमस्मवस्थिति। न
खलु ब्रह्मणः मदात्मकस्य कुति खिद्रन्यतः मभव उत्पत्तिरामद्वितया, कस्मात् श्रनुपपत्तेः, मन्माचं हि ब्रह्म न तस्य सन्मा-

तान् सर्वान् संरक्षे हत्यादिशब्दमाचं शक्षामूलं नार्घ हित द्यातनार्धं माचपदं। तामेव शक्षामाच् । संवर्गेति । यिसमध्युपास्तिवीयं दिशां वत्य वेदेत्युपास्तिस्वादिशब्दार्धः ॥

खसम्मवल संते। उनुपपत्तेः। 'खनाद्यनन्तं महतः परं ध्रुवं न चास्य क-खिळानिता' रत्यादि ब्रह्मानादित्यश्रुतीनां तं जाता भवसि विश्वतामुख रत्युत्पत्तिश्रुत्या विरोधो। उत्ति नेवे खेकवा क्यभावाभावाभ्यां सन्दे हे खिल विरोध रित पूर्वपत्ते यथा वाष्यादेरम्दतत्वादिकमुत्पत्तिश्रुतिब लादापे-चित्रं तथा ब्रह्मानादितं चापे चिक्रमिति दृष्टान्तसङ्गत्या एकदे शिपद्यं प्रापयति। वियदिति। ब्रह्म कुतिश्चिळायते कारणत्वादाका श्वविदित्त चनुमानानुग्रहाळ्चन्मश्रुतिब लीयसीत्याह। तथित। न चानादिकार-णाभावेनानवस्था बीजाङ्गरवदनादित्यापपत्तेः। तथा च दीपादीपवद्ग- वादेवात्यित्तः सम्भवति, असत्यतिभये प्रकृतिविकारभावानुपपत्तः। नापि सिद्धिषात् दृष्टविपर्ययात् सामान्यादिभेषा उत्यद्यमाना दृश्यन्ते। सदादेर्घटादया न तु विभेषेभ्यः सामान्यं
नाष्यसती निरात्मकलात्, कथं 'असतः सज्जायेत' दति चाचेपअवणात् 'स कारणं करणाधिपाधिपा न चास्य कश्चिज्ञनिता न
चाधिपः' दति च ब्रह्मणा जनियतारं वार्यति। वियत्यवनयाः
पुनर्त्यात्तः प्रदर्भिता न तु ब्रह्मणः साऽस्तीति वैषम्यं। न च
विकारेभ्या विकारान्तरात्पत्तिदर्भनाद्वद्मणाऽपि विकारलं
भवितु सर्दतीति सूलप्रकृत्यनस्युपगमेऽनवस्याप्रसङ्गात्। या सूलप्रकृतिरस्युपगस्यते तदेव च ना ब्रह्मत्यविराधः।।

सान्तराद्रसान्तरात्यातः, उत्यत्तिश्रुवा चानादित्यश्रुतिनेयेव्यनायनन्तव्रस्नसमन्वयासिद्धिरिति प्राप्ते मुख्यसिद्धान्तमा । तामिति । ब्रस्म
न जायते कारणश्रुच्यत्वाद्यदिषाणवद्यतिरेकेन घटवचेव्यनुमानानग्रहादिपचे चाकारणक्रकार्यवाद्यसङ्गाद्रसानादित्वश्रुतये। बलीयस्य
इति कारणत्विङ्गबाधाच्यन्मश्रुतिः कार्यभेदेन व्याख्येयेव्यनायनन्तब्रह्मसमन्वयसिद्धिरिति सिद्धान्तपण्जं। न च हेत्वसिद्धः कारणस्यानिम्हपणात्। तथा हि किं सन्माचस्य ब्रह्मणः सन्माचमेव सामान्यं
कारणं सिद्दिग्यो वा चसदा न चेधापीत्याह । सन्माचं हीत्यादिना।
दीपन्त दीपान्तरे निमित्तमित्यनुदाहरणं। वियत्यवनयोर्ब्रस्णच्यादिना।
दीपन्त दीपान्तरे निमित्तमित्यनुदाहरणं। वियत्यवनयोर्ब्रस्णच्यादिना।
पामाणिकानवस्या। तर्कणापि बाधमाह। न च विकारेभ्य इत्याप्रामाणिकानवस्या। तर्कणापि बाधमाह। न च विकारेभ्य इत्यादिना। कारणस्यानभ्यपग्रमे यदच्छावादप्रसङ्गः, चनादिकारणानभ्यपग्रमेऽनवस्याप्रसङ्गः, तदभ्यपग्रमे ब्रह्मवादप्रसङ्गः, कारणान्तरस्य
प्रधानादेनिरासादिति भावः॥

## तेजोऽतस्याच्याच्याच्याच्या

कान्देश्ये मन्मूललं तेजमः श्रावितं, तैत्तिरीयके तु वायुमूललं, तच तेजोयोनिं प्रति श्रुतिविप्रतिपत्ती मत्यां प्राप्तं तावत्
ब्रह्मयोनि तेजः इति। कुतः, मदेवेत्युपक्रम्य तत्तेजोऽस्र जतेत्युपदेग्रात्, मर्वविज्ञानप्रतिज्ञायास्य ब्रह्मप्रभवले मर्वस्य मस्भवात्,
तज्जलानिति चाविशेषश्रुतेः, एतस्माज्जायते प्राण इति चे।पक्रम्य श्रुत्यन्तरे मर्वस्याविशेषेण ब्रह्मजलोपदेशात्, तैत्तिरीयके
च म तपस्तिया इदं मर्वमस्जत यदिदं किञ्च दत्यविशेषश्रवणात्।
तस्मादायोरिति क्रमोपदेशो द्रष्टयः, वायोरनन्तरमिः
मम्भूत इति, एवं प्राप्ते उच्यते। तेजोऽतो मातिरश्वने जायत
इति। कस्मात् तथाह्याइ वायोरियः दिति। श्रव्यवहिते हि तेजसे। ब्रह्मजले मत्यमित वायुजले वायोरियिरितीयं श्रुतिः कदिर्यता

तेजोऽतक्तयाह्याह्य। 'तक्तेजोऽह्यजत' इति 'वायेरिमः' इति च शुक्ये विरोधोऽिक्त न वेति सन्दे हे सामान्यात् सामान्योत्पत्त्वसम्भवेऽिष व्रव्यवाद्धाः सामान्ययोक्तेजोक्ष्णविशेषोपादानलसम्भवात्त्व्यवन्तत्याक्ति विरोध इति प्रख्याहरखेन पूर्वपद्धाः सर्वचाध्यायसमाप्तरेकवाक्यवाः सम्भवासम्भवे। संश्यवीजं। पूर्वपद्धे श्रुतीनां विरोधादप्रामाण्यं प्रकं सिद्धान्ते प्रामाण्यमित्यक्तं न विस्मर्तयं। एवं पूर्वपद्धे नार्यमाचस्य विवर्तत्वात् निष्पतस्य वायोक्तेजः नत्याचिष्ठानलायोग्नात् व्रह्मेव तेजस उपाः दानं सर्वनार्याणां व्रह्मवे। पादानित्यर्थं श्रुतीनां भ्यद्यवाच्च तदन् रोधादायोरित नमार्था पञ्चमीत्यविरोध इत्येनदेशिसद्धान्तं प्रापः यति। प्राप्तं तावद्रस्ययोनि तेज इत्यादिना। श्रुतीनां विरोधमाचे। पत्यान्याने पूर्वपद्धाः च्यपसिद्धान्तेनां विरोधमाचे। पत्यान्याने पूर्वपद्धाः च्यपसिद्धान्तेनां विरोधमाचे। पत्यान्याने पूर्वपद्धाः च्यपसिद्धान्तेनां विरोधात् तावदेनदेशिपद्धाः इति द्धेयं। तदुभयमि मुख्यसिद्धान्तापेद्धाया पूर्वपद्धात्वेन व्यविष्ट्यते। सिद्धान्तः

स्वात्। ननु क्रमार्थेषा भविष्यतीत्युक्तं नेति ब्रूमः। 'तस्वादा एत-स्वादात्वन श्राकाशः मस्यूतः' दित पुरस्वात् सस्ववित श्रपादान-स्वात्वानः पञ्चमीनिर्देशात्, तस्वैव च मस्वविति श्रपादान् पर्याद्विप तद्धिकारे पृथिया श्रोषधयः दत्वपादाने पञ्चमी-दर्शनादायोरिप्विरित्वपादानपञ्चस्वैषेति गस्वते। श्रपि च वायो-स्र्ब्वमिः मस्यूत दित कख्य उपपदार्थयोगः, क्रृप्तस्त कार-कार्ययोगः वायोरिप्वः सस्यूत दित। तस्वादेषा श्रुतिवीयुयो-निलं तेजसे। निल्वतरापि श्रुतित्रेद्वायोनिलं तेजसे। वगमयित तत्तेजे। स्वति। न तस्वाः पारस्पर्यजलेऽप्यविरोधात्। यदापि द्वाकाशं वायुञ्च स्वया वायुभावापनं ब्रह्म तेजे। उस्वतिति। यदापि द्वाकाशं वायुञ्च स्वया वायुभावापनं ब्रह्म तेजे। उस्वतिति

यति । एवं प्राप्त इति । कद्धिता बाधितार्थित यावत् । वायोक्तिजःप्रक्षतित्वं पश्चमीश्रव्या निर्धारितं, न च कित्यतस्थापादानत्वासम्भवः,
स्राधिस्थानत्वासम्भविऽपि स्टदादिवत्यरिसामित्वसम्भवात्, सतक्तु ब्रह्मसः
कान्देग्ये खस्त्रत्वमात्रं श्रुतं ने।पादानत्वं। न च बक्त स्थामिति कार्याभेदे चामा चित्राद्यादानत्वसिद्धि चित्रात् श्रुतं बंचोयक्वेन श्रुव्यविरोधेन
कित्रस्य नेयत्यात्। नयनश्चेत्यं वायोर्ब्रह्मानन्यत्वादायुजस्थापि तेजसी
ब्रह्मप्रक्षतिकत्वमिति सिद्धान्तग्रश्चाम्यः। इहाधिकारादिति
वायोरिमः सम्भृत इति वाक्ये सम्बन्धादिवर्थः। तदिधकारे सम्भृत्यधिकारे निर्पेच्चकारकविभक्ते सम्बन्धादिवर्थः। तदिधकारे सम्भृत्यधिकारे निर्पेच्चकारकविभक्ते स्पपदसायेच्यिभक्त्यपेच्या प्रबन्तताः व न क्रमार्था पश्चमीत्याद्य। स्थपि चेति। ऊर्द्धमनन्तरमिति चे।पपदं विना पश्चमीमात्रात् क्रमो न भातीति कत्य्य उपपदार्थपयेगाः प्रक्रव्याचे।पादानकारकन्तु निर्पेच्यपश्चम्या भाति विभेषते।ऽत्र प्रकर्णादपादानार्थत्वं पश्चमाः क्षुप्तं सिति विरोधे वाध्यमिति स्थितिरित्यर्थः।
पारम्पर्यजत्वमेवाह। यदापीति। तस्या धेनोः प्रदनं तप्तं चीरं साद्यात्

<sup>\*</sup> ज्ञाप्तेन च कल्प्यामिति मे। ॰ टी॰।

मन्यते तदापि ब्रह्मजलं तेजमा न विक्थते, यया तसाः प्रदां तसा दिध तसा त्रामिचेत्यादि। दर्भयति च ब्रह्मणा विका-रात्मनावस्थानं 'तदात्मानं स्वयमकुरूत' दति। तथा चेश्वरसारणं भवति। बुद्धिज्ञानममंभा ह दत्या सनुक्रम्य 'भवन्ति भावा स्वतानां मत्त एव पृथग्विधाः' दति। यद्यपि बुद्धादयः स्वकारणेभ्यः प्रत्यचं भवन्ता दृश्यन्ते तथापि मर्वस्य भावजातस्य माचात् प्रनाद्या वा दृश्यन्ते तथापि मर्वस्य भावजातस्य माचात् प्रनाद्या वा दृश्वरवंश्वलात्। एतेनाक्रमसृष्टिवादिन्यः श्रुतया स्वास्थाताः तामां मर्वथापपत्तेः क्रमवत्सृष्टिवादिन्यः श्रुतया स्थान्पपत्तेः प्रतिज्ञापि मदंश्यलमाचमपेचते नाव्यवदित्रजन्यल-मित्यविरोधः॥

### ऋापः ॥ १२ ॥

त्रतस्या द्या देखन्वर्तते। त्रापाऽतस्ते जसा जायन्ते, कसात्

चापः। चतिदेशोऽयं तथा ह्याधर्वे मुख्कग्रश्चे 'रतसाज्जायते प्राणा मनः सर्वेन्त्रियाणि च। खं वायुर्च्योतिरापः एधिवी विश्वस्य धा-

कार्यं दथादिकन्तु पारम्पर्यजिमित्यर्थः | दिश्व संख्यं कि ठिन्ह्योरमामिन्ह्या । ब्रह्मणे वायुभावे मानमाइ । दर्भयित चेति । पारम्पर्यजस्यापि तक्जत्वयपदेशे स्नृतिमाइ । तथा चेति । खन्तः करणादिभ्या जायमान-बुद्धादीनां मत्त एवेत्यवधारणं कथिमित्याश्रद्धाः । यद्यपीत्यादिना । प्रनाद्या परम्पर्या ईश्वरवंश्वत्वात् तक्जत्वात् परमकारणान्तरिनरा-सार्थं खनधारणं युक्तमिति श्रेषः । एतत्यदार्थमाइ । तासामिति । तक्जलानित्यायुक्तश्रतीनां साद्यात् प्रनाद्या वा ब्रह्मजत्वमाचेणे।पपत्ते-दित्यर्थः । खक्रमश्रतीनां बलवत्क्रमश्रत्यनुसारेणेकवाक्यत्वादियदायुद्धारा तेजःकारणे ब्रह्मणि समन्वय इति सिद्धं ॥

तथा ह्या ६ 'तद्रपेरिस्जत' दित 'श्रग्नेरापः' दित च। सित वचने नास्ति संगयः। तेजसस्त सृष्टिं व्याख्याय पृथिया या-ख्यास्वन्योरन्तर्यामीत्याप दित स्वयास्वभूव॥

# पृथिव्यधिकाररूपग्रव्दान्तरेभ्यः ॥ १२॥

'ता श्राप ऐचन वह्यः खामः प्रजायेमहीति ता श्रन्नमस्-जन्त' दिति श्रूयते। तच गंश्रयः। किमनेनान्तशब्देन वीहियवाद्य-भ्यव्यवहायं वेदिनाद्युच्यते किं वा पृथिवीति। तच प्राप्तं तावत् व्रीहियवाद्योदनादि वा परिग्रहीतव्यमिति, तच ह्यन्तशब्दः प्रसि-द्धो लोके वाक्यभेषापेतमर्थमुपादलयित, तस्माद्यच क्रचन वर्षति

रिगी' इति मन्ते अपां ब्रह्मजलं श्रुतं। अमेराप इति श्रुत्या तस्य विरोधि धिऽस्ति न वेति सन्देहे तुल्यलादिस्त विरोध इति पूर्वपच्चे अपामिन दाह्मले विरोधादिमजलासम्भवात् क्रमार्था पद्ममीत्यविरोध इत्याधिकाण्यक्षायामुक्ततेजोन्यायमतिदिश्य व्याच्छे। स्वत इति। प्रत्यच्चित्रिधे क्षयमपामिमजलिन्ग्ययक्तवाह। सति वचन इति। विरुत्त्यत्यो-रिप्तेजसोर्विराधेऽप्यमेराप इति वचनादतीन्त्रिययोक्तयोनीक्ति विरोध इति निगीयत इत्यर्थः। न केवलं श्रुत्यविरोधज्ञानायायमतिदेशः किन्तु पञ्चभूतोत्पत्तिक्रमनिर्णयार्थञ्चेत्याह। तेजसिक्वित। तस्मानेजोन्मावापमे वृद्धाणि श्रुतिसमन्वय इति सिद्धं॥

प्रिययधिकार रूपण्वदानारे भ्या विषयमुक्ता त्रण्यस्म हाभूतप्रकर-गाभ्यां संण्यमा ह । ता इति । स्रभ्यव हार्यं भच्यं, स्र स्रुता यदा त्रमी-दनादिकं तदा स्रुद्धः प्रियवीति स्रुत्या विरोधः, यदि प्रियवी तदा न विरोध इति फलं बे। ध्यं। स्रप्रिययोः कार्यकार ग्रभावादिधकर ग्रमङ्ग-तिः। स्र स्रुतिरिष भवल लिङ्गाभ्यां पूर्वपद्यः। तदेव तत्रेविति स्रुत्यर्थः। तथा च कि चिद्द्यः प्रियवी तत्री द्रिमिति विरोधा ने कवाल्यतेति तदेव स्विष्ठमन्नं भवतीति नी हियवा येव हि सित वर्षणे बक्त
भवति न पृथिवीति, एवं प्राप्ते न्नूमः । पृथिय्येवेयमन्त्रप्रव्देनाञ्चो।
जायमाना विवच्यत दति। कस्मात् श्रधिकारात् रूपात् प्रव्दान्तराच । श्रधिकारस्वावत् तत्तेजोऽस्चनत्, तदपाऽस्चनतेति च महास्वतिषयो वर्तते। तच क्रमप्राप्तां पृथिवीं महास्ततं विलङ्घा नाकस्माद्वी स्वादिपरिग्रहो न्याय्यः, तथा रूपमपि वाक्यभेषे पृथियनुगुणं दृश्यते यत्वष्णं तदनस्थेति। न द्योदनादेरस्यवहार्यस्य
कृष्णलिवयमाऽस्ति नापि नीस्वादीनां। ननु पृथिय्या श्रपि नैव
कृष्णलिवयमाऽस्ति, पयःपाष्डरस्याङ्गाररोहितस्य च चेत्रस्य
दर्भनात्। नायं देषो बाद्यल्यापेचलात्। स्विष्ठं हि पृथियाः
कृष्णं रूपं न तथा श्रेतरोहिते। पौराणिका श्रपि पृथिवोच्छायां
प्रार्वरोमुपदिग्रन्ति, सा च कृष्णासामेत्यतः कृष्णं रूपं पृथिय्या दति

प्राप्ते सिद्धान्तयित। एवं प्राप्त इति। च्यिधनारः प्रकरणं, रूपं लिङ्गं पयः चोरं तदत् पाण्डरं खेतं, चङ्गारवत् रे। चितं रक्तं। प्रव्दान्तरप्रव्दितं स्थानं व्याच छे। श्रुत्यन्तरमपीति। \*च्यवानन्तयं एथियाः स्थानं श्रुत्य-न्तरसिद्धान्तेनाप्यवस्य एथिवीलिमित्ययः। तत्तव स्थिनाले यदपां-प्ररः ये। मण्डवद्घनीभाव चासीत् स एव समइन्यत निटनः सङ्घाते। प्रभूत् सा च्यपं निटना परिणितः एथियभवदिति श्रुत्यर्थः। वी-च्यायवस्याः निस्मन् स्थान इति विवच्यायामाः । एथियास्तित। पद्मीयं रिभवलिङ्गसित्तत्रश्रुतेः नथं प्रनरणिङ्गस्थानेनिध द्रत्याप्रद्धाः । वाक्यभेषे। प्रवित्तः स्थाप्तव्याच्यासित्रपाते बद्धना द्रवेलानामत्यन्तवाधादरं प्रवलप्रमाणसिव्याचेन नथिवव्यामितिन्यायेन श्रुतिलिङ्गयोरद्धमाचिष्ठलं बाधित्याद्वाद्याद्वाद्यनिति स्थलं नीयते ताभ्यामद्वमाच्याचे प्रनाप्रादीनां एथिवीमाचिष्याणा-

<sup>\*</sup> खवानार्यामिति से। ।

सियते। श्रुत्यन्तरमपि समानाधिकारमञ्चः पृथिवीति भवति
तद्यद्यां ग्रर् श्रामीत् तत्समहन्यत सा पृथिव्यभवदिति च।
पृथिव्यास्तु श्रीह्यादेरत्यन्तं दर्भयति पृथिव्या श्रेषघ्यः श्रोषधीभोऽन्नमिति च। एवमधिकारादिषु पृथिव्याः प्रतिपादकेषु
सत्सु कुता श्रीह्यादिप्रतिपन्तः। प्रसिद्धिरप्यधिकारादिभिरेव
वाध्यते। वाक्यभेषाऽपि पार्थिवलादन्ताद्यस्य तद्वारेण पृथिव्या
एवाद्यः प्रभवलं स्वच्यतीति द्रष्ट्यं, तस्तात् पृथिवीयमन्नग्रब्देति॥

### तदभिध्यानादेव तु तिन्नान् सः ॥ १३॥

किमिमानि वियदादीनि स्तानि खयमेव खिवकारान् स्जिन्नि जाहीसित् परमेश्वर एव तेन तेनात्मनावितष्टमाने।ऽ-भिष्यायंस्तं तं विकारं स्जतीति मन्देहे सित प्राप्तं तावत् खयमेव स्जन्तीति। कुतः श्राकाशादायुवीयोरि शिरित्यादि खातन्त्य-

मत्यन्तवाधापत्तेरिति भावः। अन्नस्य दृष्टिजले। तिहारा एथिया चानजन्यलं स्चिते। एथियजा एथिवीलादन्नविद्यनुमानादित्यन्त-रार्थः। एवं तित्तिरिश्रुत्यनुसारेण क्न्रेग्गश्रुतेन्यनादिवर्द्धो भूत-स्टिश्रुतीनां ब्रह्मणि समन्वय इति सिद्धं॥

सम्पति तानि भूतान्याश्रियाश्रयाश्रयिभावसङ्गया तैषां खातन्यु-माण् द्या निषधति। तदिभधानादेव तु तिल्लङ्गात् सः। उत्तभूता-न्याश्रिय संग्रयपूर्वपची दर्भयति। किमिमानीत्यादिना। संग्रयबीजा-नृत्ती पर्वात्तरपच्ययुत्तयोबीजिमिति द्येयं। नन्यत्र भूतानां किं खात-न्योगेपादानत्वमाण् द्याते कर्टत्यं वा, नाद्यः, वचनानुपपत्तेरियादिन्या-यविरोधादिति ग्रङ्कते। नन्विति। न दितीयः खचेतनत्वादिति भावः।

श्रवणात्। नन्वचेतनानां खतन्त्राणां प्रवृक्तिः प्रतिषिद्धा, नैष देषः, तत्तेज ऐचत ता श्राप एचन्तेति च स्तानामिप चेतनल-श्रवणादित्येवं प्राप्तेऽभिधीयते। खयमेव परमेश्वरः तेन तेना-त्मानावितष्ठमाने।ऽभिध्यायंस्तं तं विकारं स्जतीति। कुतस्ति क्षि-क्षात्। तथा हि शास्तं यः पृथियां तिष्ठन् यः पृथिया श्रन्तरे। यं पृथिवी न वेद यस्य पृथिवी शरीरं यः पृथिवीमन्तरे। यमयती-त्येवंजातीयकं साध्यचाणामेव स्तानां प्रवृक्तिं दर्शयति। तथा

यथा मनुष्यादिशब्दैसत्तदेहाभिमानिने। जीवा उचनी तथाका-शादायुरिवादिश्रुती आकाशादिशब्दै सत्त द्वता भिमानिदेवता उच-नी, तासां खकार्ये वाष्वादी कर्दलसम्भवा विरपेचिनिमत्तलं पञ्च-म्यर्थः। एवं तदात्मानं खयमकुरतेति श्रुते। खयमिति विशेषणाद्व सा-गोऽन्यानपेत्तं सर्वकर्दलं श्रुतं। तथा च मिथानिरपेत्तेश्वरभूतकर्दल-श्रुको विरोधात ब्रह्मणि समन्वय इति सफलं पूर्वपचना ह। नैष दे। घ इति । भूतानां तदिभमानिदेवतानामित्यर्थः । यथा आकाशादि-भावापन्नत्रसागः सर्वीपादानलं तथा तदिभमानिदेवताजीवभावमाप-व्रवस्थाः कर्तविमिति परम्परया ईश्वरकर्तवश्रविरोधः। खयमिति विश्रेषणं ईश्वरान्तरनिरासाधं न जीवभावापेचानिरासार्धिमले क-देशिसिडाना जहनीयः। मुख्यसिद्धान्तमाह। एवं प्राप्त इति। खाका-पादिशब्दैर्न देवतालच्या मुखार्थे बाधकाभावात्,पश्चम्यस प्रकृतिला-र्थास्त च रू छतरत्वात्, तथा चाचेतनानां भूतानां कर्द्यतमेव नास्ति, कुतः ई खरानपे च कर्लं यदापि देवतानां कर्रलं सम्भवति तथापी खरिन-यम्यत्ययाचेतनानामपि न खातन्यं किम् वाच्यमचेतनानां भूतानां न खातन्युमिति मवीतां। तिसङ्गादिति। तत्तदचेतनात्मनावस्थितस्य ब्रह्मणः उपादानलेऽपि जीवचारनेश्वरत्वाकारेणेव साचात् सर्वकर्दत्वं न जीवलदारा तस्य सर्वनियन्तृला सिङ्गादित्यर्थः । प्रकरणाच साचात् 'मे। आमयत बड खां प्रजायेय' दित प्रस्त या 'मच त्य चाभवत् तदात्मानं खयमकुरुत' दित तस्यैव स्वीत्मभावं दर्शयति। यच्चीचण अवणमप्तेजसे। सत् परमेश्वरावेशवशादेव द्रष्टखं 'ना-च्याऽते। ऽस्ति द्रष्टा' दती चिचन्तरप्रतिषेधात् प्रकृतवाच सत देचितः तदैचत बड खां प्रजायेयेत्यच।।

### विपर्ययेण तु क्रमाऽत उपपदाते च।। १४।।

भूतानामुत्पित्तिक्रसिश्चित्तिः, श्रथेदानीमण्यं क्रमिश्चत्वेते किमिनयतेन क्रमेणाण्य उतोत्पित्तिक्रमेणाण्य वा तिद्वपरीते-नेति। त्रयोऽपि चेात्पित्तिस्थितिप्रलया भृतानां ब्रह्मायत्ताः श्रू-यन्ते, 'यता वा दमानि भूतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति

विषयं येग तु। यदापात्र स्वितिरेशि न परिक्रियत हत्यसङ्गितन्त-याप्यत्यत्तिक्रमे निरूपिते लयक्रमे। बुद्धिस्था विचार्यत हित प्रासिङ्गिका-वेव पादाववान्तरसङ्गितिमिति मला छ। भूतनामिति। चात्रीत्यतिक्रमा-दिपरीतक्रमनिर्णयात् सिद्धान्ते भूतानां प्रातिलोग्येन लयथ्यानपूर्वकं

सर्वेत्रहंत्विमित्या ह । तथित । पूर्वे तिमनूय निरस्ति । यन्ति । परमेश्वरस्थान्तर्यामिभावेनावेशः सम्बन्धः । तद्दशाद्भूतेष्वी च्याश्रवणं नेतावता तथां चेतनतं खातन्त्रं वेत्रर्थः । स्रनेन तदिभध्यानादिति पदं याख्यातं, इत्यं स्रचयाजना । स ईश्वरस्तत्तदात्मना स्थिते।ऽपि साच्यादेव सर्वकर्ता तस्यान्तर्यामित्विष्णः ज्जीवलद्वारा कर्द्वं नाम जी-वस्येव कर्द्वं विस्वान्तर्यामिणः कर्द्वं वासिद्धेरन्तर्यामित्वायोगात् तद-भिध्यानादोश्वरेच्यादेव भूतेषु श्रुतेच्यापपत्तेष्विति तत्तेज रेच्यतेति श्रुत ईच्यता परमात्मेवेत्यच श्रुत्वन्योपपत्तेष्विति तत्तेज रेच्यतेति श्रुत ईच्यता परमात्मेवेत्यच श्रुत्वन्यस्य खातन्त्र्याभावावेश्वरकर्वत्रश्रुते-भूतश्रुत्या विरोध इति सिद्धं ॥

यत्रयन्यभिषंविश्वान्तं द्रति,तचानियमाऽविशेषादिति प्राप्तं, श्रथवेात्पत्तेः क्रमस्य श्रुतलात् प्रखयसाऽपि क्रमाकाङ्किणः स एव
क्रमः स्थादित्येवं प्राप्तं तते। ब्रूमः विपर्थयेण तु प्रखयक्रमे।ऽत
उत्पत्तिक्रमाङ्गवितुमर्क्षति, तथा हि लोकं दृश्यते येन क्रमेण
से।पानमारूढस्तो विपरीतक्रमेणावरोद्दतीति, श्रपि च् दृश्यते
स्दो जातं घटश्ररावाद्ययथकाले स्ट्रद्वावमयेति, श्रद्यश्र जातं
हिमकरकाद्यश्रावमयेतीति। श्रुतश्रोपपद्यत एतद्यत् पृथ्ययञ्चोःजाता सती स्थितिकालयितक्रान्तावपे।ऽपीयात्, श्रापश्च तेजसे।
जाताः सत्यस्ते श्रपीयुः, एवं क्रमेण स्रद्धां स्रद्धातरं चानन्तरमनन्तरतरं कारणमपीत्यस्ते कार्यजातं परमकारणं परमसद्धाश्च ब्रह्माय्येतीति वेदित्यं। नहि स्वकारणयितिक्रमेण
कारणकारणे कार्यायये। न्याय्यः। स्रतावणुत्पत्तिक्रमविपर्ययेणवाययक्रमस्त्वच तत्र दर्श्वतः,

प्रवामस्थि मनःसमाधानं पानं, पूर्वपस्ते तु कारणनाशे सित कार्यनाश इति सर्वनयाधारमस्यासिद्धेरुक्तसमाध्यसिद्धिरिति भेदः। सित
भृतानां नये कमिन्ता स एव नास्तीति केचित्तान् प्रवाह। चयोऽपीति। स्रान्यम इत्यनास्ययोक्तां स्रोतस्य प्रन्यस्य क्रमाकाङ्कायां
स्रोत उत्यत्तिकम एव यास्यः, स्रोतत्वेनान्तरङ्गलादित्येय पूर्वपस्तः,
सित कारणे कार्यं नम्यतीति नोके दम्यते। तथा च स्रोतोऽप्यत्यिकामा नयेन ग्रस्ति किन्तु नोकिककम एव ग्रस्ति स्रोतं।ऽप्यत्यिकामा नयेन ग्रस्ति किन्तु नोकिककम एव ग्रस्ति स्रोतं।अप्यत्यिकावेशिधीनत्वेन स्रोतादिष निकिकस्यान्तरङ्गलाद्याग्यत्वास, कारणमेव
हि कार्यस्य स्पमिति तदनन्यत्वन्यायेन स्थापितं। न हि सस्पनाभी
कार्यस्य स्वणमिष स्थितिर्युक्ता,तस्वादयोग्य उत्पत्तिकामो नयस्य न ग्रास्तः

'जगत्प्रतिष्ठा देवर्षे पृथियस् प्रलीयते। ज्योतियापः प्रलीयन्ते ज्योतिर्वायी प्रलीयते'॥ दै।। उत्पत्तिक्रमस्द्रत्यत्तावेव स्तृतलात् नायये भ

दत्येवमादै। उत्पत्तिक्रमस्त्रत्यत्तावेव श्रुतलात् नायये भवि-तुमईति, नचामावयाग्यलाद प्ययेनाकाङ्क्यते, न हि कार्ये भियमाणे कारणस्यापये। युक्तः कारणायये कार्यस्यावस्था-नानुपपत्तेः। कार्यापये तु कारणस्थावस्थानं युक्तं स्ट्रादिय्वेवं दृष्टलात्॥

### अन्तरा विज्ञानमन्सी क्रमेण तिसङ्गादिति चेन्ना-विग्रेषात् ॥ १५॥

स्तानामुत्पत्तिप्रलयावनुलोमप्रतिलोमकमाभ्यां भवत इ-त्युक्तं, त्रात्मादिरुत्पत्तिः प्रलयसात्मान्त इत्यणुक्तं, मेन्द्रियस तु मनमे। बुद्धेस मङ्गावः प्रमिद्धः श्रुतिस्मत्योः । 'बुद्धिसु मार्थि

लै। किन निराका झुलादिति सिद्धान्तयति । तते बूम इत्यादिना । क्रमेण परम्परया सर्वनार्य नयाधारत्वं व्रह्मणः किमित्या-श्रीयते साचादेव तत् किंन स्यादित्यत चाह । न हि स्वकारणयः तिक्रमेणेति । घटनाणे स्दन्पनि व्ययसङ्गादित्यर्थः । 'वायस नीयते व्यामि तचायत्तं प्रनीयते' इति स्मृतिणेषः आदिपदार्थः । योग्यताधीनं सम्बन्ध इति न्यायादयोग्यक्रमनाध इति सिद्धं ॥

चनराविशेषात्। उत्तभूतेत्यित्ति वयक्रममुपजीय स किं कर्गो-त्यत्तिक्रमेण विष्धते न वेति करणानामभौतिकत्वभौतिकत्वाभ्यां सन्दे हे रत्तानुवादपूर्वकपूर्वपद्धमात्त्व। भूतानामित्यादिना। करणान्येव न सन्तीति वदन्तं प्रत्याद्य। सेन्द्रियस्येति। 'मनसन्तु परा बुद्धियां बुद्धेः परतन्तु सः। श्रीवादीनीन्द्रियान्यन्ये' इति स्मृतिर्देख्या। स्रन्यपराः

विद्धि मनः प्रग्रहमेव च। दन्द्रियाणि ह्याना छः दायादि लिङ्गेभ्यः। तयोरिप किसां श्चिदन्तरा ले क्रमेणे त्यान्ति प्रलया वृपमं ग्राह्यो ,
मर्वस्य वस्तु जातस्य ब्रह्मजला स्वुपगमात्। श्विप चार्थवणे उत्पत्तिप्रकरणे स्ताना मात्यानश्चान्तरा ले करणा न्यनुक्रस्य ने 'एतस्याजायते प्राणे। मनः सर्वेन्द्रियाणि च। सं वायुर्च्यातिरापः पृथिवो
विश्वस्य धारिणी दिति, तस्यात् पूर्वे। कोत्यिन्ति प्रलयक्रमभङ्गप्रमङ्गो स्तानाभिति चेन्न, श्वियोषात्। यदि तावङ्गीतिकानि करणानि तते। स्ते। त्यन्ति प्रलया भ्यामेवेषा मुत्यन्ति प्रलखी।
भवत दित ने तथोः क्रमान्तरं स्वग्यं। भवति च भौतिक ले लिङ्गं

शब्दाः लिङ्गानी खुचनी। करणानां क्रमाकाङ्गामान्न। तये। रिति। वान्काङ्गायां श्रुतिसिद्धः क्रमा यान्च रत्यान्न। व्यपि चिति। विचायते दिनेनेति विचानं सेन्त्रियां बुद्धिः। व्यात्मनी भूतानां चान्तरा मध्ये तिन्निः क्षात् स्विचाकात् 'एतसाच्चायते प्राणे। मनः' रत्यादिरूपादिचाः नमनसी चनक्रमेते। तथा च करणक्रमेण पूर्वे। क्षे क्रमभङ्ग रति शङ्काः स्वार्षः। न च करणानां भौतिकत्वाङ्गतानन्तर्यमिति वाच्यं, तेषां भौतिकत्वे मानाभावात्। तथा चात्मनः प्रथममाकाशस्य जन्म पञ्चादायो। तिकत्वे मानाभावात्। तथा चात्मनः प्रथममाकाशस्य जन्म पञ्चादायो। रित्युपक्रमस्यात्मनः करणानि तते। भूतानीति क्रमेण विरोध रति तिन्तिर्ययवश्वोविरोधाद्म ब्रह्मणि समन्वय रति पूर्वपच्चपणं सिद्धान्त्यवि। नेति। 'चात्मन च्याकाशः' रत्यादि तिनिरिश्रती पञ्चम्याः कार्यकारणभावेनार्थतः क्रमो भवति न तस्यार्थवण्यपाठेन वाधः चर्यः क्रमविरोधक्रमविश्रेषस्थाश्रतेः पाठक्रमस्थार्थक्रमधीश्रेषस्य श्रेष्ठिवाधनक्तविराधिक्रमविश्रेषस्थाश्रतेः पाठक्रमस्थार्थक्रमधीश्रेषस्य श्रेष्ठिवाधनक्तियादिति श्रुत्यवक्रमाविरोधेन पाठस्य नेयत्वाङ्कतानन्तयं कर्णानासित्यर्थः। किञ्च भौतिकत्वात् तेषां तदानन्तर्यस्थाद्य। यदीति। न च प्राणस्थाधिकारत्वाये। प्रादद्वमयमित्यादि सप्रोते। न विकारार्थतेति

करणानां, 'त्रत्रमयं हि मेत्य मन त्रापेतमयः प्राणक्षेत्री स्वाक् रह्येवं जातीयकं। व्यपदेशोऽपि कि चिह्नतानां करणानाञ्च वाक् रह्येवं जातीयकं। व्यपदेशोऽपि कि चिह्नतानां करणानाञ्च वाह्मणपरिवाजकन्यायेन नेतव्यः। त्रश्च लभातिकानि करणानि तथापि भ्रतोत्पित्तिकाने करणेविश्वेयते, प्रथमं करणानि तथापि भ्रतोत्पित्तिकाने करणेविश्वेयते, प्रथमं करणान्युत्पयन्ते चरमं भ्रतानि प्रथमं वा भ्रतानि उत्पद्यन्ते चरमं करणानीति। त्राध्वेणे तु यामान्य क्रममात्रं करणानां भ्रतानाञ्च न तन्नोत्पत्तिक्रम उच्यते। तथान्यचापि पृथमेव भ्रतानाञ्च न तन्नोत्पत्तिक्रम उच्यते। तथान्यचापि पृथमेव भ्रतानाञ्च न तन्नोत्पत्तिक्रम जान्यायते 'प्रजापतिवी द्रमय त्रा-योत् म त्रात्मानमेचत स मने।ऽस्जत तन्नान एवासीत् तदा-

वाचं करणानां विभक्तत्वेन कार्यतया कारणाकाङ्वायामझमयिमित्यादिश्रुतेराकाङ्कितोक्त्र्यंमसित बाधके मयटो विकारार्थताया युक्तत्वात्।
प्राचुर्यार्थते त्नाकाङ्कितोक्तिप्रसङ्गाच्छ्रत्वेव तेने दिव विकारणाय विवादानसां यद्वास्त्राचे तद्वाण्ण इति विकारल्ख द्र्शितलाझ विवादावसरः। यदा स्त्रूचस्ताधीना तेषां यद्विविकारो मयदर्थः श्रुयसाणो
भौतिकत्वे विङ्गं प्राणेन्त्रियमनांसि भौतिकानि सृताधानयद्विमन्त्रादेचविति भावः। नन् तेषां भौतिकत्वे क्ष्यमाध्यवेणे एयक् जन्मक्षयनं
भूतजन्मोक्तिव तज्जन्मसिद्धेरित्यत चाच। चपदेणोऽपीति। प्राष्टवादेन
तेथामभौतिकत्वमुपेत्यापि श्रुत्वविरोधमाच। चय विति। करणानां
भृतानाच पूर्वापरत्वे मानाभावात् ने क्षिभृतक्रमभङ्गः। न चायर्वणवाक्यं मानं पाठमाचलादित्यर्थः। तिर्चं क्ष्यं क्रमनिर्णयन्त्रचाह। तथिति।
इदंस्त्रूच उत्पत्तेः प्राक् प्रजापतिः सूचात्मासीत्। नन् विङ्गदेचस्य
मनोप्रितत्वात् प्रजापतेच विङ्गसमित्रक्ष्यत्वात् क्षयं प्रजापतिस्त्रक्ष्यान्तरं मनःचिरित्वात् प्रजापतिस्रक्यान्तरं स्वास्त्रवित्वात् प्रजापतिस्रक्यान्तरं मनःचिरित्वात् प्रजापतिस्रक्यान्तरं स्वास्ति विचारणोयं। चय सूच्याभूतात्मकप्रजापतिसर्गः
प्रम नते। मनचादिसर्गः इति क्षते। भवतीति भावः। एवच्च भृत-

त्मानमैचत तदाचमस्जत' द्वादिना। तसानास्ति भृतात्य-त्तिकमस्य भङ्गः॥

#### चराचरव्यपात्रयस्तु खात्तज्ञपदेश्रो भाक्तस्तङ्गाव-भावित्वात् ॥ १६ ॥

स्तो जीवस्राष्ट्रत्यस्त्रिष्ठ जाता देवदस्ता स्ता देवदस्त दत्येवंजातीयका है। किस्वयपदेशा ज्ञातकर्मा दिसंस्कार विधाना-चेति स्यात् कस्य चिद्वान्तिः, तामपनुदासः, न जीवस्था-त्यात्तिप्रक्षया स्वः शास्त्र फलसम्बन्धे पपस्तेः । श्र श्रीरानु विना-श्रिनि हि जीवे श्ररीरान्तर गतेष्टा निष्टा प्राप्तिपरि हारार्धीः विधिप्रतिषेधावनर्थका स्थातां । श्रूयते च 'जीवापेतं वाव कि-चेदं स्थिते न जीवे। स्थिते' दति । ननु सी किकी जन्म मरण-व्यपदेशो जीवस्य दर्शितः सतां दर्शितः, भाकस्तेष जीवस्य जन्म मरणव्यपदेशः, किमाश्रयः पुनर्यं मुख्या यदपेच्या भाक

करणात्यत्ति श्रुत्योर विरोधात् व्रह्मणि समन्वयसि दिश्ति सिद्धान्त-पानं गमयति। तस्मादिति॥

चराचरभावित्वात्। एवं तावत् तत्यदवाचकारणिक्ययाय भूतश्रतीनां विरोधो निरस्त इदानीमापादसमाप्तेस्वंपदार्थश्रद्धी जी-वश्रतीनां विरोधो निरस्त इह जीवा न जायते सियते इत्यादि-श्रतेः जातेष्टिश्राद्धणास्त्रेण विरोधोऽस्ति न वेति सन्देषे विरोधोः उस्तीति प्राप्ते लीकिकजन्मादियपदेणस्त्रायाच्चातेष्ठ्यादिणास्त्रेण जी-वाजलादिश्रतिवाध इति पूर्वपच्चयित। स्त इति। तथा च कर्षोत्यित्त-क्रमेण भूतकमस्य वाधाभावेऽपि जीवोत्यित्तक्रमेण बाधः स्वादिति प्रविषद्धास्त्रेष्ठा जीवश्रद्धीस्वासिद्धः सिद्धान्ते तिसिद्धिरित

दति, उच्यते। चराचरव्यपाश्रयः। खावरजङ्गमग्ररिविषः यी जन्ममरणग्रव्दी, खावरजङ्गमानि हि स्तानि जायन्ते च मियन्ते चातस्विषयी जन्ममरणग्रव्दी मुखी मन्ती तत्स्थे जीवात्मन्युपचर्थते। तङ्गावभावित्वात्। ग्ररीरप्रादुर्भावितरीभा-वयाहि मतोजन्ममरणग्रव्दी भवतः नामतोः। नहि ग्ररीरम्मन्याद्यत्यत्र जीवा जातो स्तो वा केनचिदुपलच्यते। 'म वा त्रयं पुरुषो जायमानः ग्ररीरमिममण्यमानः म उल्लामन् स्थिन्माणः' दति च ग्ररीरमंयोगवियोगनिमित्तावेव जन्ममरणग्रव्दी दर्भयति। जातकमीदिविधानमपि देचपादुर्भावापेचमेव द्रष्ट्यं, त्रभावाच्चीवप्रादुर्भावस्य। जीवस्य परस्मादात्मनः उत्पत्तिर्विन्यदादीनामिवास्ति नास्ति वेद्येतदुत्तरेण स्रवेण वच्यति। देचात्रयी तावच्चीवस्य स्थूलावुत्तिप्रस्यौ न सः द्रयेतदनेन स्रवेणावीचत्॥

भेदः। चेतनजन्मायुदेशेन चेतनस्य तस्य जन्मान्तरीयपालसाधनं जातक्रमादि संस्वारे। विधीयते तथा चोद्रिस्वविधेययोर्मिथोविरोधे सित
विधेयाविरोधेनोदेस्यं नेयमिति न्यायात् जन्मादिकं देहोपाधिकं न
स्वत इति सिद्धान्तयति। तामित्यादिना। जीवापेतं जीवेन त्यत्तं इदं
श्रीरं जन्मादित्यपदेश्चराचरदेहिवषयो मुख्यः जीवे तु भाक्तो ग्राेगः,
भौषाधिकजन्मादिविषयः स्थादुपाधिजन्माभावे भावादसत्त्यभावादिति
स्वार्थः। जीवस्थौषाधिकजन्मस्त्योः श्रुतिमप्याह। स वा इति। जायमानपदार्थमाह। श्रीरमिति। स्वियमाणलं त्याच्छे। उल्लामिति।
ननूत्तरच जीवस्य जन्मादि निरस्यते स्वचापि तिन्दासे पुनर्कतिरिः
त्याश्वाह। जीवस्यैति। तदेवं जातेष्ठ्यादिशास्त्रस्थौषाधिकजन्मादिविस्वत्याद्व अविगायजन्यत्स्युतिविरोध इति सिद्धं॥

# नात्माऽश्रुतेर्निखत्वाच ताभ्यः॥ १७॥

त्रस्वातमा जीवाखः शरीरेन्द्रियपञ्चराध्यचः कर्मफलसम-न्थी, स किं चो मादिवद्त्यचते ब्रह्मण श्राहोस्बिद्रह्मवदेव नी-त्यद्यते इति अतिविप्रतिपत्तेविषयः कासचिच्कृतिस्विग्निविस्तु-लिङ्गादिनिदर्भनै जीवात्मनः परसात् ब्रह्मण उत्पत्तिराचायते, कासुचित्वविक्तरसैव परस्य ब्रह्मणः कार्यप्रवेशेन जीवभावे। विज्ञायते नचेात्यन्तिरासायत इति। तत्र प्राप्तं तावद्त्ययते जीव इति, कुतः प्रतिज्ञान्परोधात्। 'एक सिन् विदिते सर्व-मिदं विदितम्' दतीयं प्रतिज्ञा सर्वेख वसुजातस्य ब्रह्मप्रभ-वले सति ने।पर्ध्येत, तत्वान्तर्वे तु जीवस्य प्रतिज्ञेयम्पर्ध्येत। न चाविकतः पर्मातीव जीव इति श्वाते विज्ञातुं, लचण-भेदात्। अपहतपाप्यवादिधर्मको हि परमात्मा, तदिपरीतो हि जीवः, विभागाचास्य विकार्विसिद्धः। यावान् हि त्राका-शादिः प्रविभन्नः स सर्वे। विकारः, तस्य चाकाशादेक्त्यन्तिः स-मधिगता जीवात्मापि पुष्णापुष्णकर्मा सुखदुः खभाक् प्रति प्ररीरं विभक्त इति तसापि प्रपञ्चात्यत्यवसरे उत्पत्तिभवितु मईति।

नात्माश्रुतिनेत्वलाच ताभाः। 'चमेर्विस्तु लिङ्गवदेतसात् परमात्मनः सर्वे जीवात्माना युचरिन्त' इत्यादिजीवात्मित्रुतीनां 'स एष इच्च प्रविष्ठ चानखाग्रेभाः चज चात्मा' इत्याद्यनुत्मित्तश्रुतीनाञ्च मिथोविरोधात् संग्र्ये माभूतां देचजन्मनाण्याजीवजन्मनाण्या, देचान्तरभाग्यसर्गादिचेतुवि-ध्याद्यसम्भवात्। कल्पाद्यन्तयोर्गभस इव जीवस्य ता किंन स्थातां तत्-

त्रिप च 'यथाग्ने: चुद्रा विस्कृ चिङ्गा वा चर्न्येव मेवासादात्मनः र्मर्वे प्राणाः' दति प्राणादेभीग्यजातस्य सृष्टिं शिष्ट्रा मर्वे एते त्रात्माना युचरन्तीति भेानुणामात्मनां पृथक् सृष्टिं शास्ति। 'यथा सुदीप्तात् पावकात् विस्कृत्विङ्गाः सहस्रशः प्रभ-विना खरूपाखयाचरादिविधाः साम्य भावाः प्रजायने तत्र चै-वापि यन्ति' इति च जीवात्मनामुत्यन्तिप्रलयाव्येते सरूपवच-नात्। जीवात्माना हि परमात्मना सह्पा अवन्ति चैतन्यचा-गात्। न च कचिद अवणमन्यच युतं वार्चितुमईति, अत्यन्तर-गतसापि त्रविरुद्धसाधिकसार्थस वर्वने। प्रमेहर्मयलात्। प्रवे-शश्रुतिर्णेवं सति विकार्भवापत्वेव व्याखातवा 'तदात्मानं खयमकुर्त' दत्यादिवत् तसादुत्पद्यते जीव दत्वेवं प्राप्ते ब्रूमः, नात्मा जीव उत्पद्यत इति। कस्माद श्रुतेः, न स्वास्थात्य निप्रकर्णे श्रवणमस्ति भूयः सु प्रदेशेषु । नन् कचिद्श्रवणमन्यच श्रतं न वार्यतीत्युनां, मत्यमुनां उत्यन्तिरेव लख न मक्भवतीति वदामः। कसात् निखनाच ताथः। चग्रव्दादननादिभयः। निखनं हास श्रुतिस्थाऽवगस्यते, तथाजलमविकारिलमविकतत्थैव ब्रह्मणा जी-वात्मनावस्थानं ब्रह्मात्मता चेति। न चैवंरूपस्थात्मिरूपप-

सम्भवादिति प्रत्यदाहरणेन पूर्वपद्यमाह । तत्र प्राप्तं ताबदिति। पाणं पूर्ववत्,उपरोधा बाधः। नन्यविक्षतत्रद्धीवात्र प्रविशं जीवा न तत्त्वान्त-रमिति प्रतिच्चासिद्धिक्तत्राह । न चेति । जीवः परसाद्भिवः विरुद्धधर्मवन्याद्भिवस्याविकारत्वे प्रतिचावाध रति तर्कापेतविभक्षत्विक्षानुग्रइति।त्यित्तिष्ठुतेर्वेनीयस्वात् प्रवेश्रष्ठ्यतिच्चीवरूपविकारात्मना प्रतिष्ठित

द्यते, ताः काः श्रुतयः, 'न जीवा मियते' 'स वा एष महानज श्रात्माऽजरों देस्ते। उभया ब्रह्म' 'न जायते मियते वा विप- श्रित्' 'श्रुजो नित्यः श्राश्रते। उयं पुराणः' 'तत् स्रद्धा तदेवा- नुप्राविश्रत्' 'श्रुनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्र्य नामकृपे व्याकर्- वाणि' 'स एष दह प्रविष्ट श्रानखाग्नेभ्यः' 'तत्त्मिस' 'श्रुहं ब्रह्मास्मि' 'श्रयमात्मा ब्रह्म स्वीनुभः' दत्येवमाद्या नित्यल- वादिन्यः सत्यो जीवस्थे। त्यन्तिं प्रतिबध्नन्ति । ननु प्रविभक्तत्वादिन् कारो विकार्लाचे। त्याते दत्युक्तं, श्रुवो। च्यते, नास्य प्रविभागः स्वते। ऽस्ति, 'एको देवः सर्वभ्रतेषु गृढः सर्वव्यापो सर्वभ्रता- निरात्मा' दित श्रुतेः, बुद्धाद्युपाधिनिमित्तं लस्य प्रविभागप्रति- भानमाकाशस्वेव घटादिसस्यन्थनिमित्तं । तथाच श्रास्तं 'स वा

ईश्वर इति वाख्येयमिति समुदायार्थः, खरूपा इति दृष्टान्तश्रुतेभावो जीव इति निश्चीयते। ननु चात्मन चात्ताग्रः सम्भूत इत्यादे। जीव-स्थात्मच्यायश्रवणादनुत्पत्तिस्तवाह। न चिति। एवं विकारत्वे सति विकारप्रपञ्चात्मना खात्मानमकुरुतेति विद्वत्तारजीवात्मना प्रवेण इत्यार्थः। चजलादिति श्रुतिः कल्पमध्ये जीवस्यानुत्पत्यादिविषया तत्त्वम-सीति श्रुतिश्च सद्घट इत्यमेदवाच्यवद्याख्येयेति प्राप्ते सिद्धान्त्व-यित। स्विमिति। धर्मवत् सत्यो विभागो हेत्रेगपाधिको वा नाद्यः स्वसिद्धेरित्याह। स्वचेग्यते नास्येति। दित्तीये जीवस्य न सत्तो विकारत्वसिद्धः चप्रयोजकत्वादित्याह। बुद्धादावित। श्रीपाधिकमेदे मानमाह। तथा चेति। मयटो विकारार्थत्वमाण्णञ्चाह। तन्मय-त्वचेति। जाल्यः कामजडः स्वीपरतन्तः। स्वीमय इतिवच्चोवस्य सक्ष्पाचानाद्वद्धादिपरतन्त्रत्वेन भेदकर्ववादिभाक्षात् प्राचुर्यार्थम-यटप्रयोग इत्यर्थः। लिङ्गं निरस्य तदनुग्राह्यश्रुतेर्गतिमाह। यद-

<sup>\*</sup> अमराऽस्त इति वर्धः काः।

त्रयमात्मा त्रह्म विज्ञानमया मनामयः प्राणमयश्चनुमयः श्रोचमयः दिश्वमादि ब्रह्मण एवाविक्ततस्य मताऽस्वैकस्थानेकवुद्धादिमयतं दर्भयति । तन्मयत्वञ्चास्य तदिविकस्वरूपानिभयक्त्याः
तदुपरक्तस्वरूपतं स्त्रीमयो जाल्म दत्यादिवद्दृष्ट्यं । यदिष कचिदस्थात्पत्तिप्रलयश्रवणं तद्यत एवापाधिमस्नस्थान्नेतयं, उपाध्युत्पत्त्यो चास्थात्पत्तिस्तत्प्रलये च प्रलय दति । तथा च दर्भयति 'प्रज्ञानघन एवतिस्था स्रतेभ्यः समुद्धाय तान्येवानुविनस्थति न प्रत्य संज्ञास्ति' दति । तथापाधिप्रलय एवायं नात्मप्रलय
दत्येतदिष, श्रवैव 'मा भगवान्मोद्दान्तमापीपदन्न वा \*श्रदिममं
विज्ञानामि न प्रत्य संज्ञास्ति' दति प्रश्नपूर्वकं प्रतिपादयित, 'न
वा श्रदे श्रदं मोऽदं ब्रवीम्यविनाशी वा श्रदेऽयमात्मानुच्छित्ति-

पीति। जीवस्थापाधिकजन्मनाश्याः श्रुतिमान् । तथेति। रतेश्या देन्दालमा परिणतेश्या स्रतेश्यः समुख्याय जिनला तान्येव जीयमानान्यनु प्रचादिनस्थित प्रेवी।पाधिकमरणानन्तरं सज्ज्ञा नान्तीवर्थः। ननु प्रज्ञानघनः सज्ज्ञा नान्तिति च विरुद्धिमत्यत खान् । तथेति। उपाधिकयादिश्येषज्ञानाभावः। रवं सज्ज्ञाभावे। नात्मस्क्ष्पविज्ञानाभाव स्युत्तरं प्रतिपादयित श्रुतिरित्यन्ययः। खन्नवात्मविज्ञानघने प्रेत्य सज्ज्ञा नान्तीत्यत्र्व्या मां मोन्हान्तं मोन्हमध्यं भान्तिमापीपददेशदितवानिममधं न जानामि ब्रूह्मि लदुत्तरिर्धमिति मेनियीपश्रार्थः। मुनिरान्द्र। न वा इति। मोन्दत्रं वाक्यमुक्तिः पूर्वावस्थानाश्रे धर्माऽस्येत्रिक्यन्तिमापी परिणामी, तस्मादिनाशीत्यर्थः, तिर्द्धि न प्रेत्य सज्ज्ञिति कथानुत्ते वाच्यमिति। मान्ति। मान्तिर्विषयरसंसर्गात् तथोत्तिमित्यर्थः। विम्वपितिम्बयोरिव विरुद्धधर्मभेदे।ऽध्यस्त सत्यत्र हेतुमान् । खत उद्धि-मिति। जीवस्य विकारित्वे मृत्वयोगात् तन्त्वमसीति वाक्यमखाद्धार्थः

<sup>\*</sup> चहांसद्सिति वर्धः काः।

धर्मा मात्रामं मर्गस्वस्य भवति' दति। प्रतिज्ञानुपरे। धोऽप्यविछतस्यैव ब्रह्मणा जीवभावा स्युपगमात्। लचणभेदे। ऽप्यनये। हपाधिनिमित्त एव। त्रत ऊर्द्धे विमाचायैव ब्रूचीति च प्रष्ठतस्थैव
विज्ञानमयस्यात्मनः सर्वमं सारधर्मप्रत्यास्थानेन पर्मात्मभावप्रतिपादनात्। तस्यान्नैवात्मीत्पद्यते प्रविखीयते वेति॥

#### ज्ञोऽत एव ॥ १८॥

स किं काणभुजानामिवागन्तुकचैतन्यः खते। उचेतनः श्राहोखित् साङ्घानामिव नित्यचैतन्यखरूप एवेति वादिविप्रतिपत्तोः संग्रयः। किं तावत् प्राप्तं श्रागन्तुकमात्मनश्चितन्यमातमनः संयोगजमिग्नघटसंयोगजरोहितादिगुणवदिति प्राप्तं।
नित्यचैतन्यत्वे हि \*सप्तमृच्छित्यद्दाविष्टानामिष चैतन्यं खात्,
ते प्रष्टाः सन्ते। न किञ्चिदयमचेतयामहीति जल्पन्ति। खस्या-

मिति वक्तयं, तथा च फलवत्पधानवाक्यापे चितजीवनित्यत्र श्रुतीनां बलवक्तादुत्पत्यादिकमध्यक्तमनुवदन्युत्पत्यादिश्रुतय इत्यविरोध इति सिद्धम्॥

च्चार्त एव। 'चात्मेव स्थात् च्यातिः' इत्याद्यात्मस्वप्रताण् त्वश्रुतीनां 'पर्यंस्वनुः प्रख्वन् श्रीचम्' इत्यनित्यचानवत्त्वश्रुतिभिर्विरोधोऽच निरस्यते
स्रस्य लोकस्य चचुर्नस्य श्रीचं श्रोतित्यधः। प्रागुक्तजीवानृत्यत्ति हेतुमादाय स्वप्रकाण्यत्वसाधनाद्वेतुसाध्यभावः सङ्गतिः। चनुत्यत्ती हि स्वप्रकाण्यं
ब्रह्मवे।पहितं जीव इति जीवस्य स्वप्रकाण्यता सिध्यति। न चैवं
गतार्थता चनुत्यद्वस्थाऽपि जीवस्य स्वप्रकाण्यते ज्ञानसाधनवैयर्थामिति
तर्कसहितानित्यचानश्रुतिवलेन स्वप्रकाण्यत्वश्रुतेर्वाध्यतया ब्रह्मस्थावग्रह्मायां तदेक्ययाय्यताये स्वप्रकाण्यतस्थाच साधनात्, तथा च पूर्वपचे
जीवस्य ब्रह्मक्यायायताये स्वप्रकाण्यतस्थाच साधनात्, तथा च पूर्वपचे

<sup>\*</sup> सुषुप्रत्यादि वर्धः काः।

य चेतयमाना दृश्यने, त्रतः कादाचित्कचैतन्यवादागनुकचैतन्य त्रात्मेखेवं प्राप्तेऽभिधीयते। ज्ञः, नित्यचैतन्ये।ऽयमात्मा, त्रत एव यस्तादेव ने।त्पयते परमेव ब्रह्माविकतमुपाधिसम्पर्काच्चीवभावेनावितष्ठते। परस्य हि ब्रह्मणः चैतन्यस्वरूपलमान्नातं 'विज्ञानमानन्दं ब्रह्म' 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म'
'त्रनन्तरे।ऽवाद्यः कत्द्वः प्रज्ञानघन एव' दत्यादिषु श्रुतिषु।
तदेव चेत् परं ब्रह्म जीवस्तसाच्चीवस्वाऽपि नित्यचैतन्यस्वरूपलमग्योणस्यप्रकाणवदिति गम्यते। विज्ञानमसप्रक्रियायाञ्च
श्रुतयो भवन्ति 'त्रसुप्तः सुप्तानभिचाकणीति' दत्यत्र 'त्रयं पुरूषः स्वयंच्योतिर्भवति' 'न हि विज्ञातुर्विज्ञातेर्विपरिलीपो विद्यते'

गन्तयं। इष्टापितं निराचष्टे। ते एष्टा इति। साधनाधीनज्ञानत्वा स्वप्रकाशो जीवा व्यतिरेकेनेश्वरविद्या ह। चतः कादा चित्केति। यथा- श्रुते भाष्टे हेतेः साध्या विश्व इति मन्तयं चतो जीवस्य स्वप्रकाशत्व- श्रुति बाध्येति प्राप्ते सिद्धान्तयित। एविमिति। चेच्छव्दो निस्वयार्थः। न केवलं स्वप्रकाश ब्रह्मा भेदाच्चीवस्य स्वप्रकाशता किन्तु श्रुति तोऽपीत्या ह। विज्ञान मयेति। योऽयं विज्ञान मय इति प्रकरणितवर्थः। चस्तः स्वयं भासमान एवात्मा स्वप्तान् लुप्तचापारान् वागादीन भिष्वच्य चाक- श्रीति स्वार्थान् पश्यतीति यावत्। चत्र सप्ते विज्ञातु बुद्धिसत्तस्य साच्चियो विज्ञाते विनाशो नाक्तीत्यर्थः। प्राणादि जन्यगन्धादि ज्ञाना नस- स्वानसिद्धये चातमेन ज्ञानक्ष्रत्वे वाच्यमिति श्रुत्यन्तरेणा ह। च्यथेति। च्यात्मने नित्यचित्रपत्वेऽपि स्वतेऽपक्तत्वा गन्धायसम्बन्धात् तत्सम्बन्धः घटनात्मकरुत्वर्थान् ज्ञानसाधनानि इति न तेषां वेयर्थामित्या ह। न गत्थेति। परिच्छेदे। रित्तः गन्धाय तद्गोचरान्तः करणरुत्यये इत्यर्थः। स्वाद्यवस्थास्तात्मसन्त्वेऽपि चैतन्याभावाद्यात्मा चित्रप द्युत्तं दूषयि। यिच्वित। तत् तदा स्वीत न पश्यतीति यत् तत्पश्यद्वेवालुप्तज्ञान एव

द्रत्येवं रूपाः। त्रय 'यो वेदेदं जिघाणि' दति 'म त्रात्मा' दति च मर्वेः करणदारेरिदं वेदेदं वेदेति विज्ञानेनानुमन्धानात् तद्रूपलिसिद्धः, नित्यखरूपचैतन्यले घाणाद्यानर्थक्यमिति चेन्न, गन्धादिविषयविश्रेषपरिच्छेदार्थलात्। तथा हि दर्शयति ग-न्थाय घाणिमत्यादि। यत् तु \*सुप्तादयो न चेतयन्त दति तस्य श्रुत्येव परिचारोऽभिह्तिः। सुषुप्तं प्रकृत्य 'यदै तन्न पश्चिति पश्चन् वै तन्न पश्चिति न हि द्रष्टुर्दृष्टेर्विपरिकोपो विद्यतेऽविना-शिल्वात् न तु तद्दितोयमस्ति तत्ते।ऽन्यद्विभक्तं यत् पश्चित् दत्यादिना। एतदुक्तं भवित विषयाभावादियमचेत्यमानता न चैतन्याभावादिति। यथा वियदाश्रयस्य प्रकाशस्य प्रकाश्चा-भावादनभित्यिक्तर्नं स्वरूपाभावात् तद्दत्। वैश्रेषिकादितर्कञ्च श्रुतिविरोधे श्राभाषोभवित तस्तान्वित्यचैतन्यस्वरूप एवात्मेति निञ्चनुमः॥

सन्न प्रथ्यतीत्वन होतः। नहीति। नाणायाग्यत्वादित्वर्यः। किमिति न प्रथ्यतीत्वत चाह। न तिति। रतः साधनाधीनत्वात्व्या सरूपचानस्य साधनाधीनतं हेतुरसिद्ध रत्युतं, साधनवैयर्ध्यतके।ऽपि निरक्तः, प्रय्वित्ववाद्यनित्वचान्त्रुतीनां रित्तिविषयतं व्याख्यातं, च्याता न चानं द्रव्यत्वादित्वतं स्थागमनाधिताः पानवत्यधानवात्वापे चिन्तस्य पानवात्वापे सिन्त निरवयवात्मने। मनःसंयोग्यायागानानित्यचानगुणता समवायाभावाच न स्वसमवेतचानवेद्य-ता कर्मकर्तत्विरोधाच। किञ्च चानतस्य क्तरत्वित्वादात्मव चानं रत्ते स्व मनःपरिमाणत्रम्य कानन्तस्य कामः संङ्कल्प रत्याद्यया चानं रत्ते चानदेविथ्यगीरविमत्यनवद्यमात्मनः स्वप्रकाण्यत्विति सिद्धं॥

<sup>, \*</sup> सुषुप्ताद्य द्ति वर्धः काः।

### उत्नु।न्तिगत्यागतीनां॥ १८॥

ददानीन्तु किंपरिमाणा जीव दति चिन्यते, किमणु-परिमाण उत मध्यमपरिमाण श्राहोखिनाहत्परिमाण दति। ननु नात्मात्पद्यते नित्यचैतन्यश्राद्यमित्युक्तं, श्रतश्च पर ए-वात्मा जीव दत्यापतित, परस्य चात्मनोऽनन्तलमास्नातं, तत्र कुतो जीवस्य परिमाणचिन्तावतार दति, उत्यते मत्यमेतत्, उत्तान्तिगत्यागितश्रवणानि तु जीवस्य परिच्छेदं प्रापयन्ति, स्वग्रब्देन चास्य कचिदणुपरिमाणलमास्नायते, तस्य मर्वस्थाना-कुललोपपादनायायमारमाः। तत्र प्राप्तं तावदुत्त्रान्तिगत्या-गतीनां श्रवणात् परिच्छिकोऽणुपरिमाणा जीव दति, उत्ता-नित्सावत् 'स यदासाच्छरीरादुत्त्रामित सद्दैवेतैः सर्वेद्यत्त्रा-मित' दति। गतिरिप, 'ये वै के चासास्नोकात् प्रयन्ति चन्द्रमस-मेव ते सर्वे गच्छन्ति' दति, श्रागतिरिप 'तस्मास्नोकात् पुनरेत्य-स्मै लोकाय कर्मणः' दति, श्रामामुत्कान्तिगत्यागतीनां श्रवणात्

खप्रकाश्वादात्मखरूपादीषदिष्ठं परिमाणमेवाश्विताश्वयवेनानविद्यमावेनेवासङ्ग्या विचारयति। उल्लान्तिग्यागतीनां। विषयसंश्या दर्शयति। इदानीमिति। नात्माश्वतेरित्यादिना गतार्थलमस्याश्चात्माणुलश्वतीनां महत्त्वश्वतीनाञ्च विरोधकथनार्थमस्याधिकरणस्यारमा इत्याह। निच्यादिना। न केवलं श्रुतेत्व्याद्यनुपपच्याऽऽत्मनोऽणुलं किन्वेषाऽणुरात्मेति श्रुत्यापीत्याह। खश्ब्देनेति।
पूर्वपचे जीवस्याणुलात् ब्रह्मेक्यसिद्धिः सिद्धान्ते तिसिद्धिरिति मला
स्चं याकुर्वन् पूर्वपद्यमाह। तत्र प्राप्तित्यादिना। श्रुतेरणुरिति

परिच्छित्रस्तावच्चीव दित प्राप्नोति, न हि विभाञ्चलनमव-कच्चत दिति। सित च परिच्छे दे प्रारीरपरिमाणवस्यार्हतपरी चायां निरस्तवादणुरात्मेति गम्यते।।

#### खात्मना चे त्तरयोः ॥ २०॥

जलानिः कदाचिद्चलते। प्रिमखाम्यनिवृत्तिवद्देष-खाम्यनिवृत्या कर्मचयेणावक स्पेत, उत्तरे तु गत्यागती नाच-स्वतः समावतः, खात्मना हि तयोः सम्बन्धा भवति, गमेः कर्द-स्वित्यालात्। श्रमध्यमपरिमाणस्य च गत्यागती श्रणुल एव समावतः। सत्याश्च गत्यागत्यो स्त्वान्ति स्प्यपस्तिरेव देहादिति प्रतीयते, न ह्यनपस्तस्य देहाद्गत्यागती स्थातां देहप्रदेशाना-श्चात्वान्तावपादानलवचना चनुष्टे। वा मूर्धा वान्येभ्ये। वा श्ररी-

उत्तरसूचादाक्तव्य सूचं पूरितं, उल्कान्तिः श्रूयत इति श्रेषः। स मुमूर्युः जीव रतेर्बुद्धादिभिक्तसाचन्द्रले। कादिमं लोकं प्रति कर्म कर्तुमाया-तीत्यर्थः॥

उल्लान्तिरात्मने। देहानिर्गमा न भवति येनाण्लं खात् किन्तु खा-मिलनिर्यत्तिरिति केचित्। तदङ्गीक्षत्याप्यण्लमावस्यकमित्याहः। खा-तमनेति। उल्लान्तेरत्तरयोर्गत्याग्रत्याः खात्मना कर्ना सम्बन्धादण्लमिति स्वयोजना, पाकानाश्रयस्य पत्तृत्ववद्गत्यनाश्रयस्याऽपि गन्तृत्वोत्तिः किं न स्वादित्यत चाहः। गमेरिति। गमनस्य कर्तरि संयोग्गविभाग-रूपातिस्यहेतुत्वात् कर्नाश्रितत्वं के। किसद्धमित्यर्थः। जीवोऽण्रमध्य-परिमाण्ले सित गतिमत्वात् परमाण्वदित्याहः। स्वमध्यमेति। स्वङ्गीकारं त्यज्ञति। सत्योस्ति। न खाम्यनिर्दित्मानं उल्लान्तिरि-त्यर्थः। देहानिर्गम एवाल्लान्तिरित्यत्र किङ्गान्तरमाह। देहप्रदेशा- रदेशेभ्य दति। म एतास्तेजोमात्राः समभ्याददाने इदय-मेवान्ववकामित ग्रुक्रमादाय पुनरेति स्थानमिति चान्तरेऽपि शरीरे शारीरस्य गत्यागती भवतस्तसादषस्याणुलिमिद्धिः॥

# नाणुरतच्छुतेरिति चेन्नेतराधिकारात्॥ २१॥

त्रथापि स्वानाणुर्यमात्मा, कसादतच्छुतेः त्रणुलविपरीतपरिमाण्यवणादित्यर्थः। 'स वा एष महानज त्रात्मा, चेाऽयं
विज्ञानमयः प्राणेषु, त्राकाणवत् सर्वगतस्य नित्यः, सत्यं ज्ञानमनन्नं ब्रह्म' दत्येवंजातीयका हि स्रुतिरात्मने । प्रस्य हि स्रात्मनः
ति चेन्नैष देषः। कस्मादितराधिकारात्। प्रस्य हि स्रात्मनः
प्रक्रियायामेषा परिमाणान्तरस्रुतिः, प्रस्थैवात्मनः प्राधान्येन
वेदान्तेषु वेदितव्यलेन प्रकृतलात्, विर्जः प्रस्राकाणादित्येवंविधाच प्रस्थैवात्मनः तच तच विश्रेषाधिकारात्। ननु 'चे।ऽयं
विज्ञानमयः प्राणेषु' दित शारीर एव महत्त्वस्वन्थिलेन प्रति-

नामिति। खपादानतं खविधतं खन्येभ्ये। वा मुखादिभ्य एष खात्मा निष्कु मितीति प्रेषः। किञ्च दे हमध्येऽपि जीवस्य गत्यागतिश्रुते-र गुलिमित्या ह। स इति। इन्त्रियाणि ग्रिष्कन् स्वापादी हृदयं स जीवे। गच्चिति शुक्रं प्रकाणकं इन्त्रियग्राममादाय पुनर्जागरितस्थान-मागच्चतीत्यर्थः॥

इतराधिकाराद्वस्यप्रकरणात्। ननु महत्त्वश्रुतेः कथं परप्रकरणस्थल-मित्यतं चाहः। परस्थैवेति। या वेदान्तश्रुतिः सा परप्रकरणस्थेत्यस-गात् तस्यास्तरस्थलं ब्रह्मारभ्याधीतलाचेत्याहः। विरज इति। नि-देश्य इत्यर्थः। विज्ञानमयश्रुत्या प्रकरणं वाध्यमिति प्रङ्कते। नन्विति।

निर्दिश्वते। शास्त्रहृष्या लेष निर्देशो वामदेववह्ष्यः, त-सात् प्राज्ञविषयलात् परिमाणान्तरश्रवणस्य न जीवसाणुलं विरुध्यते।।

### खग्रब्दोन्मानाभ्याच्य ॥ ५५॥

दतशाणुरात्मा यतः माचादेवास्याणुलवाची प्रब्दः श्रूयते, 'एषे।ऽणुरात्मा चेतमा वेदितव्या यिस्मन् प्राणः पञ्चधा मंविवेष' दित, प्राणमन्त्राच जीव एवायमणुरिमिच्चित दिति गम्यते। \*तथा चेान्मानमपि जीवस्याणिमानं गमयित 'बालाग्रप्रतभागस्य प्रतथा किल्पतस्य तु। भागा जीवः म विज्ञेयः' दित 'श्राराग्य-माचा ह्यवरे।ऽपि दृष्टः' दित चेान्मानान्तरं। नन्त्रणुले मत्येकदे-प्रास्थ मकलदे हगते।पलिक्षिर्विष्यते, दृष्यते च जाक्रवी ह्रदिन-म्मानां मर्वाङ्गप्रैत्योपलिक्षिर्विष्यते, दृष्यते च जाक्रवी ह्रदिन-म्मानां मर्वाङ्गप्रैत्योपलिक्षिर्विद्यममये च मकलप्ररीर्परिता-पे।पलिक्षिरित्यत उत्तरं पठित॥

च्यणेर्जीवस्य ब्रह्मणा भेदाभेदाङ्गीकाराच्छास्त्रीयाभेददछ्या महत्त्वी-क्तिर्यथा वामदेवस्याहं मनुरिति सर्वात्मलोक्तिरियविरोधमाह। प्रास्त्रेति॥

रवमुल्त्रान्यादिश्रुव्यागुलमनुमितं, तत्र श्रुतिमप्या ह । खण्न्देति । बालाग्रादुद्धृतः शततमा भागत्तसादप्युद्धृतः शततमा भागो जीव इति उद्घृष्य मानमुन्मानमत्यन्तात्पलिमवर्षः । बालः केशः, तोत्रप्री-तायःशलाकाग्रमाराग्रं, तसादुद्धृता मात्रा मानं यस्य स जीवक्तथा ॥

<sup>\*</sup> तथान्मानिमिति वर्धः काः।

#### अविरोधसन्दनवत् ॥ २३॥

यथाहि हिरचन्दनंबिन्दुः ग्रारैकदेग्रमम्बेगाऽपि मन्
मकलदेह्यापिनमाह्वादं करोति, एवमात्मापि देहैकदेग्रस्थमकलदेह्यापिनोमुपलिक्षं किरिस्थिति, लक्षम्बन्धाचास्य मकलग्रिगता वेदना न विरुध्यते, लगात्मनेहिं मम्बन्धः कत्द्वायां
लिच वर्त्तते, लक् च कत्द्वग्ररीर्थापिनोति॥

# त्रविश्वितवेशेष्यादिति चेन्नाभ्युपग-माङ्गदि हि॥ २४॥

त्रवाह यदुक्तमिविरोध श्रु ह्यात्मना दे है करे श्र खले चन्दन-र्ष्टान्ति भवति, प्रत्यचन्तु चन्दनस्थाविस्थितिवेशे खमेकदेश स्थ-लं मकलदे हाह्वादनं च श्रात्मनः पुनः मकलदे हो पलिक्षिमा चं प्रत्यचं ने करेशवित्तिं। श्रुनुमेयन्तु तदिति यद खुच्येत, न चा-चानुमानं ममवित। किमात्मनः मकल ग्रेरगता वेदना लगि-न्द्रियस्थेव मकलदे ह्यापिनः सतः किं वा विभार्न भम द्व श्रा-

चात्मसंयुक्तायास्त्वचा दे इयापिसार्शीपनिक्षिकरणस्य मिस्नाऽऽत्म-ने।यापिकार्यकारित्मविरुद्धं। त्वगात्मने।रिति सम्बन्धस्य त्वगवय-विनिष्ठत्वादवयविनश्चेकत्वादात्मसंयोगस्य सत्स्वलङ्निष्ठतेत्वर्थः॥

सिद्धे होति। न तु सिद्धिमित्यतुल्यतेत्यर्थः। विशेष एव वैशेष्यं, चन्दः निबन्दोर त्यात्रस्य प्रत्यस्य प्रत्यस्य प्रत्यस्य प्रत्यस्य प्रत्यस्य प्रत्यस्य विशेष्यं त्यास्य व्याप्त्रस्य विशेष्यं सन्दे हाद्यापिकार्यदेष्या व्यापित्वकल्पनमेव युक्तां। व्या-

हो सिच न्द निवन्दो रिवाणो रे कदे श ख छोति सं शया निव त्ते रि-ति । श्रवो चाते नायं दे षः । कस्मात् श्रभ्युपगमात् । श्रभ्युप-गम्यते ह्यात्म ने । प्रचित्त चे हैं कदे शवित्त लमविखितिवै-श्रेष्यं कथिमिति उच्यते । हिंदि हि । एष श्रात्मा पयते वेदान्तेषु 'हिंदि होष श्रात्मा' से वा एष श्रात्मा' हिंदि कतम श्रात्मा' दिति 'यो । वसाहिष्यान्तदार्था निकथो रिवेषम्या दुक्त मेवैतद्विरोध श्र-न्द नविदिति ।।

### गुणादा लेकिवत्॥ २५॥

चैतन्यगुणवाप्तेर्वाणोरिप सता जीवस सकलदे हव्यापि कार्यं न विरुधते। यथा लोके मिणप्रदीपप्रस्तीनामपव-रक्तेकदेशवर्त्तिनामिप प्रभाऽपवरकव्यापिनी सती कत्नेऽपवर-के कार्यं करोति तदत्। स्थात् कदाचिस्रन्टनस्य सावयवलात् स्नावयवविसर्पणेनापि सकलदे से श्राह्मादियहलं न लणोर्जीव-

पिकार्थात्रयो यापी युत्सर्गादिति स्वग्रङ्काभागार्थः। आत्मान्यः यापिकार्थकारिलाचन्दनिबन्दवित्यनुमानम्युक्तं, लगादी यभिचा-रादियाद्यः। न चावानुमानिमिति। पूर्व्योक्तश्रुतिभिजीवस्यागुलिन-ख्याद्विस्थलश्रुतिभिरेकदेशस्थलिनिख्याच न द्रष्टान्तवैषयमिति परिद्यारभागार्थमाद्यः। ख्रेवोच्यत इति॥

चात्मवत्तद्वमां चानसाप्यगुत्वं खतः, कादाचिलान्तु दे हपरिमाणत-मिलुक्षा खत एव व्यापित्विमिति मतान्तरमाह। गुणादेति। वाण-व्देन चन्दनदृष्टान्तापरितेषः सूचितस्तमाह। स्यादिति। उत्तरसूच-

खावयवाः सन्ति यैरयं सक्तं देहं विप्रसर्पेदित्याश्रद्धा गुणादा लोकविदत्युक्तं, कयं पुनर्गुणो गुणियितिरेकेणान्यत्र वर्क्तत, निह्न पटस्य शुक्तो गुणः पटयितिरेकेणान्यत्र वर्क्तमानो दृश्यते। प्रदीपप्रभावद्भवेदिति चेन्न, तस्या श्रिप द्रय्यवाभ्युपगमात्। निविडावयवं हि तेजोद्रयं प्रदीपः, प्रविर्णावयवन्तु तेजो-द्रयमेव प्रभेति श्रत उत्तरं पठित।।

#### व्यतिरेका गन्धवत्।। ५६॥

यथा गुणखाऽपि मतो गन्थस गन्धवह्रययितिरेकेण विक्तर्भवित अप्राप्तेष्वपि कुसुमादिषु गन्धवत्सु गन्धोपल्झेः, एवमणोरपि मतो जीवस्य चैतन्यगुणयितिरेको भवियति, अत्यानैकान्तिकमेतद्गुणलाद्रूपादिवत् आअयविश्लेषानुपपित्त- रिति गुणस्वैव मतो गन्धसाअयविश्लेषदर्भनात्, गन्धसाऽपि महैवाअयेण विश्लेष इति चेन्न, यसान्यूलद्रयादिश्लेषस्तस्

यावचीं प्रङ्कते। कथमिति। ज्ञानं न गुणियतिरिक्तदेश्यापि गुणालादूपवत्, न च प्रभायां यभिचारक्तस्या चिप दयलादिति प्राप्ते गन्धयभिचारमाह। चत उत्तरमिति॥

गुणस्य द्रव्यतिरेक साम्यविक्षिषः। ननु विक्षिष्ठावयवानामस्यत्वा-द्यच्यो न भातीत्वत साह । स्रचीयमाणमपीति । स्रिपरवधारणे, पूर्वावस्थालिङ्गेनाचीयमाणमेव तद्व्यमनुमीयत द्रत्यधः। विमतं स्र-विक्षिष्ठावयवं पूर्वावस्थाता गुरुत्वाद्यपचयद्यीनत्वात् सम्मतवदिति भावः। प्रद्वाते। स्थादेतदिति। विक्षिष्ठानामस्यत्वादित्यपचच्यां, स्रवय-वान्तराणां प्रवेषादित्यपि द्रस्यं। विश्वेषाऽवयवानां विक्षेषप्रवेष्णस्यः चयप्रमङ्गात्। अचीयमाणमि तत्पूर्वावस्थाता गम्यते, अन्यथा
तत्पूर्वावस्थैर्ग्रुक्वादिभिर्द्यायेत । स्थादेतत् गन्धाश्रयाणां विश्विष्ठानामवयवानामन्पलात् मन्निप विश्वेषा ने।पन्नन्यते, सन्मा हि
गन्धपरमाणवः भर्वता विष्रस्ता गन्धवृद्धिमृत्पादयन्ति नामिकापुटमनुष्रविष्रन्त दति चेत्, न श्रतीन्द्रियलात् परमाणूनां,
स्पुटगन्धोपन्ध्येश्च नागकेष्ररादिषु। न च नोके प्रतीतिर्गन्धवद्र्यमाघातं दति, गन्ध एवाघात दति तु ने।किकाः प्रतोयन्ति।
ह्रपादिस्वाश्रययतिरेकानुपन्ध्येर्गन्धस्थाययुक्त श्राश्रययतिरेक
दति चेत्, न प्रत्यचलादनुमानाप्रयन्तेः, तस्माद्यद्या नोके
दृष्टं तत् तथेवानुमन्तयं निरूपकेनान्यथा। न हि रभे। गुणे।
जिक्कयोपन्ध्यत दति श्रतो ह्रपादयोऽपि गुणा जिक्कयेवोपन्नस्येरिन्निति नियन्तं प्रकाते॥

# तथा च दर्भयति॥ २०॥

दृदयायतनलमणुपरिमाणलं चात्मनाऽभिधाय तसीव

सन्नि न ज्ञायते, तथा च गुरुलापचया न भवतीति हेतेरिन्यथा-सिद्धिरिति ग्रङ्कार्थः। स्रागक्तन्तेऽवयवाः परमाणवस्त्रसरेणवे। वा, नायस्तरुतक्तपवद्गन्यस्याप्यनुपलिक्षप्रसङ्गादिति परिहरित। नेति। दितीयं प्रत्याह। स्मुटेति। त्रसरेणुगन्धस्रेत् स्मुटे। न स्यादित्यर्थः। स्रते। गन्धस्य पुष्पादिस्यसीव गुणियतिरेको वास्य रति भावः। गन्धा न गुणिविस्मिष्टः गुणलात् रूपवदिति ग्रङ्कते। रूपेति। विस्नेषस्य प्रत्यन्त्वाद्वास्य रत्याह। नेति॥

चात्मनचैतन्यगुणेनेव देच्यापिरित्यत्र श्रुतिमाइ सूत्रकारः। तथा च दर्भयतीति। तद्याचछे। इदयेति॥ 'त्रालोमभ्य त्रानखाग्रेभः' दति चैतन्येन गुणेन समस्त्रारीर-व्यापिलं दर्शयति॥

### पृथगुपदेशात्।। २८॥

'प्रज्ञया ग्रारी सं समारु दित चात्म प्रज्ञयोः कर्त करणभा-वेन पृथगुपदेशात् चैतन्यगुणेनैवास्य ग्रारी र्यापिताऽवगस्यते, तदेषां प्राणानां विज्ञानेन विज्ञानमादायेति च कर्तुः ग्रारी रात् पृथिवज्ञानस्थे। पदेशः, एतमेवाभिप्रायमुपे। द्वलयित, तसादणु-रात्मे त्येवं प्राप्ते बूमः॥

# तद्गुणसारत्वात् तु तह्यपदेशः प्राज्ञवत् ॥ २८ ॥

तुशब्दः पचं व्यावर्तयति। नैतदस्यणुरात्मेति, उत्पत्त्यश्र-वणात्, परस्वैव तु ब्रह्मणः प्रवेशश्रवणात् तादात्रये।परेशाच परमेव ब्रह्म जीव दत्युत्रां। परमेव चेद्रह्म जीवः तस्माद्यावत् परं ब्रह्म तावानेव जीवे। भवितुमईति, परस्य च ब्रह्मणे। विभु-वमासातं, तसाद्विभुजीवः। तथा च 'स वा एष सद्दानज

तजैव श्रुत्यन्तराधं स्चं। एचगिति। विद्यानिमिन्त्रियाणां द्यान-णितां विद्यानेन चैतन्यगुणेनादाय श्रेत इत्यर्थः। एतं चैतन्यगुणाव्याप्ति-गाचरमिपायं॥

तचात्मागुलविभुलश्रुतीनां विरोधादप्रामाण्यप्राप्तावगुलं जीवस्य विभुलमीश्वरसेखविरोध इत्येकदेशिपचो दर्शितक्तं दूषयन् सि-डान्तसूचं याचरे। तुश्रव्द इत्यादिना। तसाद् ब्रह्माभिज्ञलात् विभुर्जीवः ब्रह्मविद्यनुमानानुरुद्दीते श्रुतिस्मृती याद्द। तथा च

त्रात्मा ये। उयं विज्ञानमयः प्राणेषु देखेवंजातीयका जीविविष्या विभुलवादाः श्रीताः स्नातीश्च समर्थिता भविना। न चाणार्जीवस्य सकलप्ररीरगता वेदनीपपद्यते। लक्सम्बन्धात् स्वादिति चेत्, न, लक्षण्टकतीदिनेऽपि सकलप्ररीरगतिव वेदना प्रसच्येत, लक्षण्टकयोर्ष्तं संयोगः क्रस्तायां लिच वर्तते, लक् च क्रत्त्वप्ररीर्थापिनीति पादतल एव तु कण्टकतुत्वा वेदनां प्रतिलभन्ते। न चाणार्गुण्याप्तिरूपपद्यते गुणस्य गुणिदेप्रलात्, गुणलमेव हि गुणिनमनाश्चित्य गुणस्य दीयेत। प्रदीपप्रभावास् द्यान्तरलं याख्यातं, गन्धाऽपि गुणलाभ्युपगमात् सान्त्रय एव सञ्चरितुमईति, श्रन्यथा गुणलदानिप्रसङ्गात्। तथा

स वा एष इति। नित्यः सर्वगतः स्थाण्रित्याद्याः सार्त्तवादाः। एतेन जीवस्य ब्रह्माभेदद्यानेऽणुलाभावधीत्तस्यां तिद्यन्यान्याश्रय इति निरक्तं। प्रधानमहृदाक्यानुगुणश्रुतिस्मृतिभिरणुलाभाविन्ञ्य-यानन्तरमभेदद्यानात् प्रधानवाक्यविरोधे गुणभूताणुलश्रुतीनामा-पाधिकाणुलविषयकल्पनादगुणे लन्यास्यकल्पनेति न्यायादिति भावः। किञ्च सर्वदेद्वयापिण्रीत्यानुभवान्यथानुपपन्याऽणुलविषयत्नेन कथ-चिद्रर्थवादा नेयाः लीकिकन्यायादिष तेषां दूर्वललादिति न्यायादिति मलाह। न चाणोरिति। एङ्गते। त्वगिति। यदीवात्मसम्बन्धस्य त्यायाया देद्वयापिनी वेदना स्थात् तद्यंतिपसङ्ग इति दूषयित। नेति। प्रसङ्गस्थेष्ठलं निरस्यति। पादतल एवेति। तस्माद्यमहतेः संयोगो न महद्यापी कण्डकसंयोगस्य देद्वयाध्यदर्भनात्, तथा च चारात्मसंयोगस्वगेकदेणस्य एवेति देव्यापिवेदनान्पपत्तः। न च सिद्धान्ते त्यात्मसम्बन्धस्य यापित्वात् कण्डकसम्बन्धे देव्यापिवेदनाप्रसङ्ग इति वाचं। यावती विषयसम्बन्धा तक् ताव-

चातं भगवता दैपायनेन 'उपलभ्याषु चेद्गन्धं केचिद्रूयुरनेपुणाः। पृथिव्यामेव तं विद्यादिपा वायुच्च संश्रितिमिति। यदि
चैतन्यं जीवस्य समस्त्रण्यारं व्याप्तृयान्ताणुर्ज्ञीवः स्थात्, चैतन्यमेव
ह्यस्य स्वरूपमग्नेरिवीष्ण्यप्रकाणाः, नाच गुणगुणिविभागाः विद्यत
दति। गरीरपरिमाणलच्च प्रत्याख्यातं, पारिणेय्यादिभुर्ज्ञीवः।
कथं तर्द्यणुलादिव्यपदेण दत्यत श्राहः। तद्गुणसारलात् तु
तद्यपदेण दति। तस्या बुद्धेर्गुणास्तद्गुणा दच्चा देषः सुसंदुःसं
दत्येवमादयसद्गुणाः सारः प्रधानं यस्यात्मनः संसारिले सम्भवति स तद्गुणसारस्तस्य भावस्तद्गुणसारलं। न हि बुद्धेर्गुणैर्विना केवलस्यात्मनः संसारिलमस्ति बुद्युपाधिधम्।ध्यासनिमित्तं
हि कर्वलभोकृलादिलचणं संसारिलमकर्तुरभोत्वयासंसारिणे।

द्यायात्ममन्यस्तावद्यापिवेदना हेत्रिति नियमात्। न चैवं विषयतक्सम्बन्ध एव तद्वेतुरस्त किमात्मवायिति वाचं। वेदना हि सुखं
दुःखं तदनुभवस्व, न चैषां व्यापकानां कार्याणामन्यमुपादानं सम्भवित कार्यस्थोपादानादिस्थेषानुपपत्तेः। न चैषां व्यापकत्मसिद्धं सूर्यः
तमस्य गङ्गानिममस्य सर्वाङ्गव्यापिदुःखसुखानुभवस्य दुरपहृतत्वात्।
यदुक्तं गुणस्थापि गुणिविस्थेषा गन्धवदिति तन्नेत्याहः। न चाणारिति।
गन्धा नाष्ट्रयादिस्थिरः गुणतादूपवदित्यचागममाहः। तथा चेक्तमिति। न च प्रत्यच्चवाधः गन्धस्य प्रत्यच्विद्धानाममाहः। तथा चेक्कासिति। न च प्रत्यच्चवाधः गन्धस्य प्रत्यच्विद्धानाममात् स्कुटगन्धापनम्भसम्भवः, खवयवान्तरप्रवेषात्र सहसा मूलद्रयच्चय इति
भावः। पूर्वं चैतन्यस्य गुणतम्भपेत्य तद्याया गुण्यात्माणुलं निरस्तं, सम्मित
तस्य गुणतमसिद्धमित्याहः। यदि चैतन्यमिति। उत्सूत्रं सूत्रं विना विभृतं प्रसाध्याणुलाद्यक्तेर्गतिप्रदर्शनाधं सूत्रं व्याचरे। कथिमत्यादिना।

नित्यमुक्तस्य यत त्रात्मनस्तसात् तदुः एषारलादुः द्विपरिमाणे-नास्य परिमाणव्यपदेशः, तदुः कान्यादिभिश्वास्थाः कान्यादिव्य-पदेशा न स्वतः, तथा च,

> "बालायम्रतभागस्य मतधा कल्पितस्य तु। भागा जीवः स विज्ञेयः स चानन्याय कल्पते"॥

दत्यणुलं जीवस्थाक्षा तस्यैव पुनरानन्यमाह। तक्ष्विमेव समझसं स्थात् यद्यापचारिकमणुलं जीवस्य भवेत् पारमार्थिक-श्चानन्यं। न ह्युभयं मुख्यमवकन्योत। न चानन्यमापचारिकमिति प्रकां विज्ञातं सर्वीपनिषत्मु ब्रह्मात्मभावस्य प्रतिपिपाद्यिषित-लात्। त्रेत्रेत्रसिन्नपुन्माने बुद्धेर्गुणेनात्मगुणेन चैव त्राराग्रमाचा ह्यवराऽपि दृष्टः दित बुद्धिगुणसम्बन्धेनेवाराग्रमाचतां प्रास्ति न स्वेनेवात्मना। 'एषे। ऽणुरात्मा चेतमा वेदितयः' दत्यचाऽपि न जीवस्थाणुपरिमाणलं प्रिय्यते परस्वैवात्मनञ्चन्राद्यनवगा-

चन्तरा विद्यानमनसी हृदि होति च प्रक्तता बुद्धियायलात् तच्छ-च्देन पराम्ययते। बुद्धिगुणानामात्मन्यथासादणुलाद्युत्तिर्न खतः चानन्त्यत्रुतिविरोधादित्या हा। तथा चेति! च्यत्तार्यकारणद्रव्यसमा-नाधित्ररणतया तन्त्यमसीति वाक्यस्य सेऽयमिति वाक्यवद्ख्याः-भेदार्थलादानन्त्यं सत्यमणुलमध्यक्तमित्यर्थः। उत्तच्चैतदङ्गुष्ठाधित्ररणे 'प्रतिपाद्यविष्ट्यमुद्देष्यगतविश्रेषणमविविद्यतं' इति बालाग्रवाक्यमा-राग्रवाक्यचेत्यनानद्यमृत्तं तचाद्यं निरस्य दितोयं निरस्यति। तथे-तरस्मिन्नपीति। बुद्धेगुणनिमित्तेनात्मन्यध्यक्ता गुणा भवति तेनात्मगुणे-नाध्यक्तेनेवाराग्रपरिमाणाऽपक्रस्य जीवा दयः खतक्त्वनन्त एवेत्यर्थः।

<sup>\*</sup> तथात्तरिम्निति वर्धः काः।

च्चलेन ज्ञानप्रसादावगम्यलेन च प्रक्षतलात्, जीवस्वाऽपि च मुखाणुपरिमाणवानुपपत्तेः, तसाद्रुज्ञानवाभिप्रायमिदमणु-लवचनमुपाधिभिप्रायं वा द्रष्ट्यं। तथा प्रज्ञया शरीरं समार-द्येत्येवंजातीयकेय्वपि भेदोपदेशेषु बुद्धीवापाधिस्त्रतया जीवः शरीरं समार हो त्येवं यो जियत यं यपदेशमा चं वा शिलापुलकस्य शरीरमिलादिवत्। न हाच गुणगुणिविभागा विद्यत इत्युक्तं। इदयायतनलवचनमपि बुद्धेरेव तदायतनलात्। तथात्कान्या-दीनामण्पाधायत्ततां दर्भयति 'कस्मिन्हम्त्नाने उत्नानो भविष्यामि किसान् वा प्रतिष्ठिते प्रतिष्ठास्थामि' इति, 'स प्रा-णमस्जत' इति । उल्जान्यभावे हि गत्यागत्योर्यभावे विज्ञा-यते, न ह्यनपस्त्रस्य देहाद्गत्यागती स्थातां। एवमुपाधि-गुणसार वा ज्ञीवस्थाणुवादि व्यपदेशः प्राज्ञवत्, यथा प्राज्ञस् परमात्मनः सगुणेषूपासनेषूपाधिगुणसारलादणीयस्वादिव्यप-देशाऽणीयान् त्रीहेर्वा यवादा मनामयः प्राणशरीरः सर्व-गन्धः सर्वरमः सत्यकामः सत्यमङ्गल्प दत्येवंप्रकारस्तदत्।

<sup>&#</sup>x27;न च च घा ग्र ह्यां नापि वाचा नान्ये देवे रूपसा कर्मणा वा। ज्ञानप्रमा-देन विरुद्ध सत्त्वस्त तं प्रश्चिति निष्ट्यां ध्यायमानः' इत्युक्ता र छो-ऽगुरात्मे खुक्तः पर एव यदि जीवः तथाप्यध्यस्ताणुलं च्युण् ब्दार्थं इत्या ह। जीव त्यापीति। यदुक्तं ए यगुपदे प्राचितन्य गुणे ने वात्मने । दे ह्या प्रितित तवा ह। तथा प्रज्ञयेति। बुद्ध प्रज्ञयेत्यर्थः। यदि चेतन्यं प्रज्ञा तदा भेदो पचार इत्या ह। च स्य पेत्र प्रमावं वेति। ननु चेतन्यं गुण इति भेदो मुख्ये। उत्त नेत्या ह। न ह्या चेति। निर्गुण तत्य भुते-

स्वादेतद् यदि बुद्धिगुणमार्त्वादात्मनः मंमारितं कस्येत ततो बुद्धात्मने शिन्नयोः मंयोगावमानमवश्यं भावीत्यते। बुद्धिवियोगे मत्यात्मने विभक्तस्थाना जस्थ्वादमन्त्वममंमारितं वा प्रमञ्चेतेत्यत उत्तरं पठित ॥

# यावदात्मभावित्वाच न देषस्तइर्श्रनात्। ३०॥

नेयमनन्तर्निर्दिष्टदेषप्राप्तिराणद्वानीया, कस्नात् यावदात्मभाविलात्। बुद्धिमंथागस्य यावदयमात्मा मंगारी भवति
यावदस्य मन्यग्दर्णनेन संगारिलं न निवर्तते तावदस्य बुद्धाः
संयोगी न प्राम्यति। यावदेव चायं बुद्धाुपाधिमम्बन्धस्तावदेवास्य
जीवस्य जीवलं संगारिलञ्च, परमार्थतस्तु न जीवे। नाम बुद्धाुपाधिपरिकत्त्पितस्वरूपव्यतिरेकेणास्ति। न हि नित्यमुक्तस्वरूपात्
सर्वज्ञादीश्वरादन्यश्चेतनधातुर्दितीया वेदान्तार्थनिरूपणायामुपत्तभ्यते 'नान्योऽते।ऽस्ति द्रष्टा श्रोता मन्ता विज्ञाता' 'नान्यदते।ऽस्ति द्रष्ट् श्रोत्य मन्तृ विज्ञात्य' 'तत्त्वमिं 'श्रहं ब्रह्मास्मि'

रित्यर्थः । चन्यदिष पूर्वे ातं नुद्धायुपाधिक मित्या इ । इदये व्यादिना । सीचं दृष्टान्तं विद्योति । यथेति । चसत्त्व मित्यापाततः चसंसा-रित्वमापादां । प्रोषं सुने धिं।

ननु खतः संसारित्वमस्तु किं बुद्धापाधिनेत्यत आह। यावदेव चा-यमिति। समाना बुद्धितादात्यापद्मः सन् विज्ञानं ब्रह्म तन्मया विकारोऽण्रित्यर्थः किं न स्थादित्यत आह। प्रदेशान्तर इति। विज्ञानमया बुद्धिप्रचुर इत्यर्थः। केन समान इत्याकाङ्कायामिति

इत्यादिश्रुतिश्रतेभ्यः। कथं पुनर्वगम्यते यावदात्मभावी बुद्धिमं-योग इति तद्रभंगादित्या इ। तथा हि भास्तं दर्भयति 'योऽयं विज्ञानमयः प्राणेषु दृद्यनार्ज्ञातिः पुरुषः स समानः सनुभी। लेकावनुसञ्चरित धायतीव लेलायतीव' द्राहि। तच विज्ञानमय दित बुद्धिमय दिखेतदुक्तं भवति। प्रदेशान्तरे 'विज्ञानमया मनामयः प्राणमयश्चनुर्मयः श्रोतमयः' इति विज्ञानस्य मनत्रादिभिः यह पाठात् बुद्धिमयलञ्च तद्गुण-सारलमेवाभिप्रेयते, यथा लोके स्तीमया देवदत्तः इति स्तीवागादिप्रधानोऽभिधीयते तद्वत्। स समानः सनुभा लेकावनुमञ्चरति इति च लेकान्तरगमनेऽपवियोगं बुद्धा-देर्दर्भयति, केन समानस्वैव बुद्धा दति गस्वते सनिधा-नाच। तच दर्भयति 'धायतीव लेलायतीव' इति, एतदुक्तं भवति नायं खते। धायति नापि चलति धायन्यां बुद्धै। थायतीव चलन्यां चलतीविति। श्रिप च मियाज्ञानपुर:-यरेाऽयमात्मना बुद्ध्यपाधिमम्बन्धः, न च मिळाज्ञानस्य सम्य-ग्जानादन्यच निरुत्तिरसीत्यता यावत् ब्रह्मात्मतानववे।ध-सावदयं बुद्याद्यपाधिसम्बन्धा न शाम्यति। दर्शयति च,

भेषः। श्रुतिवलाद्घं र्वायत्संसार्थाताभावित्रमृतं सित मूले कार्यस्य वियोगासम्भवाचेति युत्वाप्यादः। श्रिप च निष्येति। सम्यग्जाना-देव बुद्धादिसम्बन्धध्वंस इत्यत्र श्रुतिमादः। दर्भयतीति। सत्युम-त्येतीत्यन्वयः। यादित्यवर्णे सप्रकारां। तमसः परकादज्ञानास्पृष्टिमि-

'वेदाइमेतं पुरुषं महान्तमादित्यवर्णं तममः परस्तात्। तमेव विदिलातिम्हत्युमेति नान्यः पन्या विद्यतेऽयनाय' दति। ननु सुषुप्तप्रलययोर्न प्रकाते बुद्धिमम्बन्धः त्रात्मनेऽभ्युपगन्तुं 'मता मेग्य तदा मण्ये। भवति स्वमपीता भवति' दति वचनात् कत्स्विकारप्रलयाभ्युपगमाच तत्कयं यावदात्मभाविलं बुद्धि-ममन्थसेत्यने। यावदात्मभाविलं बुद्धि-

### पुंस्वादिवत्तस्य सते।अव्यक्तियोगात्।। ३१।।

चया लोके पुंस्वादीनि बीजात्मना विद्यमानान्येव बा
ल्यादिष्वनुपलभ्यमानानि श्रविद्यमानवद्भिप्रेयमाणानि चैवनादिष्वाविर्भवन्ति, नाविद्यमानान्युत्पद्यन्ते षण्डादीनामपि

तदुत्पत्तिप्रसङ्गात्, एवमयमपि बुद्धिमम्बन्धः प्रत्यात्मना वि
द्यमान एव सुपुत्रप्रलययोः पुनः प्रवेधिप्रमवयोगितिर्भवति।

एवं ह्येतद्युच्यते, न ह्याकस्मिकी कस्वचिदुत्पत्तिः मस्भवति

श्रतिप्रसङ्गात्। दर्भयति च सुपुत्रादुत्यानमविद्यात्मकवीजमद्वावकारितं सति सम्बद्य न विदुः सति सम्बद्यामह दति

त्यर्थः । यावदात्मभावित्वस्यासिद्धं ग्रङ्कते । निन्वित । सुषुप्ती बुद्धि-सत्त्वे ब्रह्मसम्पत्तिर्ने स्थात् प्रवये तत्मत्त्वे प्रवयया हितिरित्यर्थः ॥

स्यूनस्त्राताना नुद्धेरावदाताभावित्रमस्ति इत्याह । पुंस्तेति। पुंस्तं रेतः, चादिपदेन भाष्ट्यादिग्रहः, खस्य नुद्धिसम्बन्धस्येयर्थः। सापे नीजाताना सता नुद्धादेः प्रनेधिऽभियत्तिरित्यत्र श्रुतिमाह।

'त दह बाद्रो वा सिंहो वा' दत्यादिना। तस्रात् सिद्धमेत-द्यावदात्मभावी बुद्याद्यपाधिसम्बन्ध दति॥

### नित्योपचन्ध्यनुपचित्रप्रमङ्गोऽन्यतरनियमे। वाऽन्यया ॥ ३२ ॥

तचात्मन उपाधिस्तमनः करणं मनो वृद्धिर्विज्ञानं चि
त्तमिति चानेकधा तच तचाभिलयते। किचिच दित्तिविभागेन मंग्र्यादिदित्तकं मन दृत्युच्यते, निश्च्यादिदित्तकं बृद्धिदिति। तचैवसूतमनः करणमवश्यमसीत्यस्प्रगन्तव्यं। श्रन्य
या ह्यनस्प्रगम्यमाने तिस्निनित्योपलक्ष्यनुपलिश्चिप्रमङ्गः स्थात्
श्रात्मेन्द्रियविषयाणामुपलिश्चिमाधनानां मिन्धाने सिति नि-

दर्भयतीति। न विदुरियविद्यात्मक्षवीजसङ्गावाक्तिः। ते याघादयः पुनराभवन्ति इयभियक्तिनिर्देशः॥

बुद्धिसद्भावे मानमाह स्वन्नारः। नियेति। मनसा ह्येव पर्याति, वृद्धिस्व न विचेष्टति, विद्यानं यद्धं तन्ते, चेतसा वेदितयः, चित्तश्च चेतियतयञ्चेति तत्र तत्र श्रुतिषु मनस्रादिपदवाच्यं ताबद्धिः द्वयं प्रसिद्धमित्यर्थः। कथमेकस्यानेकोत्तिस्त्वचाहः। कचिचेति। गर्व-रित्तकोऽहङ्कारो विद्यानं चित्प्रधानं स्मृतिप्रधानं वा चित्तमित्यपि द्रययं। यद्यपि साद्यिप्रयद्धिसद्धमन्तःकरणं श्रुत्यनूदितञ्च तथापि प्रयद्यश्चयोविवदमानं प्रति यासङ्गानुपपत्त्या तत्साधयति। तच्चेत्या-दिना। स्वतं योजयति। चन्ययेति। पञ्चेन्द्रियाणां पञ्चविषयसम्बन्धे सित नित्यं युगपत् पञ्चोपल्ख्ययः स्यः, मनोऽतिरिक्तसामग्याः सत्त्वात् यदि सत्यामिप सामग्रां उपलब्ध्यभावक्ति सदेव।नुपलिख्यप्रस-ङ्गादित्यर्थः। चतः कादाचित्वोपलिब्धिनियामकं मन एख्यिमिति

त्यमेवापलि श्वः प्रमच्चेत। त्रय मत्यपि हेतुममवधाने फलाभाव-स्तताऽपि नित्यमेवानुपलि श्वः प्रमच्चेत, न चैवं दृश्यते। त्रय वान्य-तरस्यात्मन दृष्ट्रियस्य वा मित्तप्रतिवन्धे। अयुपान्तच्यः। न चा-त्मनः मित्तप्रतिवन्धः मम्भवित त्रविक्रियलात्, नापीष्ट्रियस्य, न हि तस्य पूर्वे। चणयोर् प्रतिवद्धमितकस्य तते। ऽकस्माच्च-किः प्रतिवध्वेत, तस्मात् यस्यावधानानवधानाभ्यामुपलब्धनु-पल्श्वी भवतस्त्रस्तनः। तथा च श्रुतिः, 'त्रन्यचमना त्रस्तवं नाद-र्ममन्यचमना त्रस्तवं नाश्रीषम्' दति 'मनसा ह्येव पश्चिति मनसा प्रस्णोति' दिति च। कामादयश्वास्य द्वत्तय दित्रयिति 'कामः

भावः। ननु सर्याप कराग्निसंयोगे दाइकादाचित्कत्वदुपक्षिःकादाचित्कत्वमस्तु किं मनसेयाग्रङ्घान्यतरिनयमा वेयोतद्याच्छे। खधवेति। सयां सामग्रां नियोपक्षिर्वाङ्गीकार्या खन्यतरस्य कारग्रस्य केनचिक्क्तिप्रतिवन्धनियमा वाङ्गीकार्यः, यथा मिणनाऽभिश्रात्तप्रतिवन्ध इति वाकारार्थः। खस्तु प्रतिवन्ध इत्यत खाइ। न
चेति। न चेन्त्रियस्यवास्तु श्रात्तप्रतिवन्धकत्वं प्रतिवन्धकाभावात्, न च
दृष्टसामग्रां सत्यां खदृष्टं प्रतिवन्धक्रमिति युक्तं खतिप्रसङ्गात्।
न च यासङ्गः प्रतिवन्धक्रमनोऽसन्ते तस्यासम्भवात्, तथा हि रसादीनां सद्दोपक्षिप्राप्ता रसवुभृत्यारूपो यासङ्गो रूपायुपक्षिप्रतिवन्धको वाचः, स च गुणत्वाद्रपवद्रुख्याश्रयः, तत्रात्मनोऽसङ्गनिगुंखाकूटस्थस्य गुणित्वायोगान्मन एव गुणित्वेनेययमिति व्यासङ्गानुपप्त्या
मनःसिद्धः। रतदिभप्रत्योपसंद्ररित। तस्तादिति। खवधानं बुभुत्या, न चानिक्क्ते।ऽपि दुर्गन्धायुपक्षभाद्र बुभुत्योपक्रिविवासिकिति
वाचं, खनेकविषयसित्रिया क्रिचदेव तस्यानियामकत्वाङ्गीकारात्। येषां
मते पुनरिक्तादीनामात्मधर्मत्वं तेषां मना दुर्लभमिति मन्तयं। इक्ता-

मङ्गल्या विचित्रित्वा श्रद्धाऽश्रद्धा धितरधितर्द्धीभीरित्ये-तत्ववं मन एव' दति, तस्माचुक्तमेतत् तद्गुणसार्वात् तद्वापदेश दति॥

# कर्ता ग्रास्तार्धवत्त्वात् ॥ ३३॥

तद्गुणमारलाधिकारेणैवापराऽपि जीवधर्मः प्रपञ्चते। कर्ता चायं जीवः स्थात्, कस्मात् भास्तार्थवत्वात्। एवञ्च यजेत जुड्डयात् दद्यादित्येवंविधं विधिभास्त्रमर्थवद्भवति, श्रन्यथा तद-नर्थकं स्थात्। तद्धि कर्तुः सतः कर्तव्यविभेषमुपदिभति, न चा-

दिधर्मिणैवाताना व्यासङ्गापपत्तेः। सम्मति व्यासङ्ख्य मानसते श्रुति-माइ। तथा चेति। न कोवलं व्यासङ्गातानः सिद्धिः किन्तु कामाद्या-श्रवत्वेनापीत्याद्य। कामादयश्चेति। बुद्धेः प्रामाणिकत्वे। तिपालमाद्य। तस्मादिति॥

रवमात्मन्यणुलाधासे। त्या खाभाविनं महत्तं छापितं सम्मित तता विह्यं कर्दलं साधयित । कर्ता ग्रास्त्रार्थवन्तात् । स नित्य- चिद्रपो महानात्मा कर्ता न वेत्यसङ्गलस्त्रतीनां विध्यादिस्त्रतीनाः चिद्रपितपत्या संग्रये बुद्धिकर्द्रलेनेव विध्यादिग्रास्त्रोपपत्तेरकर्तात्मेति साङ्घपत्तपात्री सिद्धान्तयनेव तदुणसारले। त्यात्मानि कर्द्रलाधा- सस्याद्रपि सिद्धलात् पुनक्तिमाग्रङ्घ साङ्घपत्तिनिरासार्थमा- त्यात्रि सिद्धलात् पुनक्तिमाग्रङ्घ साङ्घपत्तिनिरासार्थमा- त्यात्रि कर्द्रले। स्वात्र पुनक्तिरित्याह । तदुणेति । चिधाकारः प्रसङ्गः, वस्तुते। दसङ्गलमविद्यातः, कर्द्रलमित्यसङ्गलकर्द्रलस्त्र- तोनां चित्रिधोत्तोः कर्द्रलविचारात्मकाधिकरणचयस्य पादसङ्गतिः, स्रतीनां सियोविरोधातिरोधी पूर्वोत्तरपत्त्रयोः फलं, यदाच पूर्वपत्ते बन्धाभावाच्छास्त्रविध्यीं पलं सिद्धान्ते कर्द्रलादिसम्बन्धसन्त्वाच्छास्त्रा- धवन्तेति भेदः। नन् बुद्धिकर्द्रलेन ग्रास्त्रार्थवन्तादन्त किं जीवकर्द्र-

सित कर्तले तदुपपद्यते तथेदमपि शास्त्रमर्थवद्भवति, 'एष हि इष्टा श्रोता मन्ता बोद्धा कर्ता विज्ञानात्मा पुरुषः' दति॥

## विचारापदेशात्॥ ३४॥

इतश्च जीवस्य कर्त्वं यज्जीवप्रक्रियायां मन्ध्ये स्थाने वि-हारमुपदिश्रति 'स ईयते म्हता यत्र कामम्' इति 'स्वे शरीरे यथाकामं परिवर्तते' इति च॥

### उपादानात्॥ ३५॥

दतश्वास्य कर्दलं यज्जीवप्रक्रियायामेव करणानामुपा-दानं मङ्गीर्तयति 'तदेषां प्राणानां विज्ञानेन विज्ञानमादाय' दति 'प्राणान् ग्टहीला' दति च॥

लेन तत्राह । ति कर्तुः सत रित । मयेदं कर्तयमिति ने धिसमर्थस्य चेतनस्यैव कर्द्रतं वाच्यं न लचेतनाया नुद्धेः । कि च भातुरात्मन एव कर्द्रता वाच्या प्रास्त्रण नं प्रयोक्तरीति न्यायादिति भावः । सन्यं स्थानं स्त्रः च्यन्तः स च्यात्मा यथेस्मीयते गच्चतीति॥ .

विद्वारे। परेशात्। चात्मा कर्ता प्राणानां मध्येऽपि ज्ञानेन बुद्धाः विज्ञानसमर्थमिन्द्रियजातं चादाय शेते इति प्राणान् ग्रहोला परि-वर्तत इति ॥

उपादानकर्त्वमात्मनः, चक्रत्वे उपादानानुपपत्तेरिति भावः। विज्ञानप्रव्दा जीवस्य निर्देशो न चेत् तदा प्रथमानिर्देशादिपर्ययः करणचोतित्वतीयया निर्देशः स्थात्, तस्मादिच् श्रुता तनुत इत्था-स्थातेन कर्द्याचिना विज्ञानपदस्य सामानाधिकरस्थनिर्देशात् कि-यायामात्मनः कर्द्यं सूचत इति सूचभाष्ययेरिषः॥

# व्यपदेशाच क्रियायां न चे निर्देशिवपर्ययः ॥ ३६॥

दत्य जीवस कर्टलं यदस्य लें। किकीषु वैदिकीषु च क्रियासु कर्टलं व्यपदिमित मास्तं 'विज्ञानं यज्ञं तन्ते कर्माणि तन्ने तेऽपि च' दति। नन् विज्ञानमञ्दो बुद्धा समधिगतः कथमनेन जीवस्य कर्टलं स्वचते दित नेत्युच्यते जीवस्वैवेष निर्देभा न बुद्धेनं चेच्चीवस्य स्थानिर्देभविषर्ययः स्थादिज्ञानेनत्येवं निरदेच्यत्। तथा स्थ्यत्र बुद्धिविवचायां विज्ञानमञ्दस्य करणविभित्तिनिर्देभा दृश्यते 'तदेषां प्राणानां विज्ञानेन विज्ञानमादाय' दति। दस् तु विज्ञानं यज्ञं तन्त दित कर्द्यमानाम्मादाय' दति। दस् तु विज्ञानं यज्ञं तन्त दित कर्द्यमानाम्मादाय' दति। दस् तु विज्ञानं यज्ञं तन्त दित कर्द्यमानाम्मादाय' दति। दस् तु विज्ञानं यज्ञं तन्त दित कर्द्यमानाम्माद्यये दित्र स्थाद्यविद्यतिरिक्तो जीवः कर्ता स्थात् स्थान्तः सन् प्रियं दितच्चेवात्मने। नियमेन सम्मादयेन विपरीतं, विपरीतमिप तु सम्मादयनुपलभ्यते, न च स्थतन्तस्थात्मन देदृभी प्रवित्तिनियमेनोपपद्यत दत्यत उत्तरं पठित॥

## उपन्नियदिनयमः ॥ ३७॥

यथायमात्मापलिश्चं प्रति खतन्त्रोऽष्यनियमेनेष्टमनिष्टञ्चा-पलभते एवमनियमेनैवेष्टमनिष्टञ्च मणाद्यिष्यति, उपलक्षा-

स्वान्तरमवतारयति। स्ववाहिति। जीवः सतन्त्रसेदिष्टमेव कुर्या-दस्रतन्त्रसेत्र कर्त्ता स्वतन्त्रः कर्त्ति न्यायादित्यर्थः॥

सत्यपि खातन्ये कारकवैचित्रादिनयता प्रवित्ति स्त्रेण परि

वणसातक्रं उपलिसहितपादानीपलिमादिति चेत्, न विष-यप्रकल्पनामात्रप्रयोजनलादुपलिसहित्नां। उपलिसी लन-न्यापेचलमात्मनश्चेतन्ययोगात्। श्रिप चार्थिकयायामिप ना-त्यन्तमात्मनः स्वातन्त्यमित्त देशकालिनिमत्तविशेषापेचलात्। न च महायापेचस्य कर्तुः कर्दलं निवर्तते। भवति ह्येधोदकाद्य-पेचस्थापि पत्तुः पत्नृतं, महकारिवैचित्र्याचेष्टानिष्टार्थिकया-यामनियमेन प्रदक्तिरात्मनो न विरुथ्यते॥

## ग्रातिविपर्य्ययात् ॥ इद् ॥

द्रतस्य विज्ञानयितिरिको जीवः कर्ता भवितुमर्चति। यदि पुनर्विज्ञानग्रब्दवाचा बुद्धिरेव कर्ची खात् ततः ग्रिका-विपर्ययः खात् करणग्रिक्बिंद्धेर्चीयेत कर्दग्रिकिस्वापद्येत।

हरित। यथेति। दृष्टान्तासम्प्रतिपत्या ग्रङ्कते। उपलब्धावगीति। चनुरादीनां चैतन्येन विषयसम्बन्धार्थलात् खसम्बन्धापलब्धा चान्त्रमञ्चलन्यसभावलेन खातन्त्र्यात् दृष्टान्तसिद्धिरित्याहः। नेति। न-न्वातमा विषयसम्बन्धाय करणान्यपेत्तते चेत् कथं खतन्त इत्याग्रङ्घाह। च्यपि चेति। खातन्त्यं नाम न खान्यानपेत्त्वलं ईश्वरस्थापि प्राणिकमान्येत्त्वलेनाखातन्त्यप्रसङ्कात्। किन्तु खेतरकारकप्रयाक्तृत्वे सति कार्यात्रेत्वं खातन्त्यं इति न खतन्त्यं।ऽपि जीवः इष्टसाधनत्व-मान्यानिष्टसाधनमप्यनुतिस्तीव्यनियता प्रदक्तिः। खातन्त्यं चेत्यविरुद्धिमव्यर्थः॥

जीवस्य कर्टले हेलन्तरार्थं सूत्रं। शक्तीति। बुद्धेः करणशक्तिविष-रीता कर्टशक्तिः स्थादित्यर्थः। ततः किं तत्राहः। सत्याञ्च बुद्धेरिति।

मत्याच बुद्धः कर्वशकी तसा एवा इंप्रत्ययविषयलमभुप-गन्तयं, त्रहङ्कारपूर्विकाया एव प्रवृत्तेः सर्वत्र दर्शनात्, त्रहं गच्छाम्य इं त्रागच्छाम्य इं सुद्धे उदं पिवामीति च । तसाञ्च कर्त्वशक्तियुक्तायाः मर्वार्थकारिष्याः सर्वार्थकारि करणमन्यत् क न्यचित यं, शकोऽपि हि सन् कर्ता करण मुपादाय किया स प्रवर्तमाना दृश्यते। ततस सञ्ज्ञामाने विसंवादः स्थात् न वसु-भेदः कञ्चित्, कर्णचितिरिक्तस्य कत्वाभ्यूपगमात्॥

### समाध्यभावाच ॥ ३८॥

योऽप्ययमापनिषदात्मप्रतिपत्तिप्रयोजनः समाधिरपदि-हो वेदान्तेषु 'त्रात्मा वा त्ररे द्रह्यः श्रोतयो मन्तयो निदिधामितयः मेाऽन्वेष्टयः म विजिज्ञामितयः श्रोमित्येवं धायय त्रात्मानम्' इत्येवं जचणः घे। ऽष्यसत्यात्मनः कर्दले ने।प-पद्येत तसाद्यस कर्त्विसिद्धः॥

### यथा च तन्त्राभयथा ॥ ४०॥

एवं तावच्छास्तार्थवचादिभिर्चेतुभिः कर्त्वं गारीर्ख

योऽ इंधी गम्यः स कर्ता स एव जीवा यत् तदपे चितं करणं तन्मन इति जीवकर्त्वसिद्धिरिति भावः॥

ज्ञानसाधनविध्यन्यथानुपपच्याप्यात्मनः कर्दतं वाचिमित्याच। समाधीति। मृतिपालभोत्तारेव तदुपायसमाधिकर्हलं युत्तां अन्य-यात्मने। (कर्दने बुद्धेरिप स्रभात्याः कर्दन। योगात् समाध्यभावप्रसङ्ग इत्यर्थः॥

यथा च तचोभयथा। उक्तमात्मनः कर्त्वमुपजीय संग्रयपूर्वपचा-

प्रदर्भितं तत्पुनः खाभाविकं वा खादुपाधिनिमित्तं वेति चिन्यते। तत्र तेरेव प्रास्तार्थवन्तादिभिः ईंतुभिः खाभाविकं
कर्वतं त्रपवाद हेलभावादित्येवं प्राप्ते ब्रूमः, न खाभाविकं कव्वंत्रमात्मनः सम्भवत्यिनिर्माचप्रसङ्गात् कर्वत्यखभावले ह्यात्मनो
न कर्वतान्तिर्माचः सम्भवति त्रग्नेरिवीष्ण्यात्त च कर्वतादिनमृंत्रसाऽिस पुरुषार्थिसिद्धः कर्वत्यस दुःखरूपलात्। ननु
खितायामिष कर्वत्यात्ती कर्वत्वकार्यपरिहारात् पुरुषार्थः
सेत्यति, तत्परिहारच निमत्तपरिहाराद्यथाग्नेर्यहनग्रितयुत्तस्यािप काष्ठवियोगाद्दनकार्याभावस्यद्व निमत्तानामिष प्रतित्वचणेन सम्बन्धेन सम्बद्धानामत्यन्तपरिहारासम्भवात्। ननु मोचसाधनविधानान्तोत्तः सेत्यित न साधनायत्तस्यानित्यत्वात्। त्रपि च नित्यग्रद्धबुद्धमुक्तात्मप्रतिपादनान्मोचसिद्धः \*त्रभिहिता तादृगात्मप्रतिपादनच्च न खाभाविके

वाह । यवं ताविदियादिना। साक्ष्यिनिरासेनात्मनः कर्द्ये साधिते वाधकाभावात् तत्स्यमिति मीमांसकादिपद्यः प्राप्तः। न चासक्ष-त्वागमेन वाधः छहं कर्त्तेयनुभवसिहतकर्द्यस्त्रितवनेन तस्यागमस्य क्तावकत्वादिति प्राप्ते उत्पूचनेन सिद्धान्तयित। न खाभाविक-मिति। यदुक्तं वाधकाभावादिति तदसिद्धमित्याह। स्राप्तिकादिति। ननु कर्द्यं नाम क्रियाप्रक्तिम्क्तावप्यक्ति तचापि प्रक्तिकार्यस्य क्रियास्पप्रक्रस्याभावान्मक्तेः पुरुषार्थलं सिद्धिरिति प्रक्षते। ननु स्थितायामिति। सत्यां प्रक्ती कर्ष्यं कार्यपरिहारक्तचाह। तत् परिहारस्थित। मुक्ती प्रक्तिक्तं कार्यमिप स्थात् प्रक्रभावे प्रक्रय-परिहारस्थित। मुक्ती प्रक्तिक्तं कार्यमिप स्थात् प्रक्रभावे प्रक्रय-

<sup>\*</sup> अभिमतिति वर्धः काः।

कर्ललेऽवकल्यते, तसाद्पाधिधर्माध्यापेनैवात्मनः कर्तलं न खा-भाविकं। तथा च श्रुतिः 'ध्यायतीव लेलायतीव' इति। "श्रात्मेन्द्रियमने। युक्तं भोक्तेत्याद्धर्मनीषिणः" इति चे।पा-धिसंयुक्तस्वेवात्मनो भोक्तृलादिविग्रेषलाभं दर्भयति। न हि विवेकिनां परसादन्ये। जीवा नाम कर्ता भोक्ता वा विद्यते, 'नान्ये।ऽते।ऽस्ति द्रष्टा' इत्यादिश्रवणात्, पर एव तर्हि संगारी कर्ता भेक्ता च प्रमञ्चेत परसादन्यश्चेचितिमान् जीवा वृद्धादिसङ्घातव्यतिरिक्तां न स्थान्नाविद्याप्रत्युपस्थापितलात् कर्ल-भोक्तृलयोः। तथा च ग्रास्तं 'यव हि देतिमव भवति तदितर

यागात्। चक्ति चि पलयेऽपि कार्यं युनरङ्गवयाग्यं सूचां प्रकां, तथा च शक्या धर्मादिनिमित्तेः सहितकार्याच्येपान्मिकाेष इति परिचरति। न निमित्तानामपीति। सनिमित्तस्य कार्यस्य श्रव्या प्रकालेन सम्बन्धा तिसित्ता गामि परम्परया प्रतिसम्बन्धलमुतां मन्तर्थं सम्बन्धेनेत्यर्थः। यदा प्रतिर्लच्यमाच्येपनं यस्य नार्यस्य तेन नार्येग यः सम्बन्धस्तेनेति चाधिकरणे हतीया। ननु नरस्य कर्मणा देवलव-च्छास्त्रवलात् कर्तुरेवाकर्रतासिद्धिरिति ग्रङ्कते। निन्वति। ज्ञाना-दक्टिताख्यमात्त्र कर्लनाविद्यकं साद्ये ज्ञानमज्ञानस्थेव नि-वर्तकं। यदि कर्मणा मोच्चत्तवाह । नेति। चात्मनः खावाविकं कर्ट-लमभुपगचानिभाचा उताः समायसङ्गिर्विकारलानेकश्रुतिवाका-पात् तत्तत्वाभाविक मित्या छ। चपि चेति। नचाभ्यस्तानेक स्रुतीनां क्तावकात्वकात्यनं न युक्तं, न चाचं कर्तित्यनुभवे। विरुध्यते तस्य स-व्यमियोदासीनकरं वावगाहिने। ध्यासवेनाप्यपपत्तिवर्थः। करंब-साध्यक्तत्वे अतिमाच् । तया चेति । विददनुभववाधितच्च कर्ट-लिमिया इ। न हीति। बुद्धादिसङ्घाताद्यतिरिक्तो यदि परसा-दन्यस्वेतना न स्थात् तदा पर एव संसारी प्रसच्चेत तचानिएं परस

इतरं पश्विति' इत्यविद्यावस्थायां कर्त्वभाक्ते दर्शयिवा विद्या-वस्थायां ते एव कर्दलभाकृते निवार्यति। यत्र लस्य 'सर्वमा-त्मैवास्त्रत् केन कमार्थेत्' दति तथा खन्नजागरितयो रात्मन उपाधिसम्पर्कत्तं अमं खेनस्वेवाकाणे विपरिपततः आविषला तदभावं सुषुप्ते प्राज्ञेनात्मना सम्परिष्वकस्य त्रावयति 'तदा श्रसीतदाप्तकाममात्मकाममकामं रूपं शोकान्तरम्' द्यारस्थ 'एषाख परमा गतिरेषाख परमा सम्पदेषाऽख परमी लीक एषे। उस प्रानन्दः दत्युपसं हारात्। तदेतदा हाचार्यः। 'यथा च तचे। भयथा' दति लर्थे चायं चः पठितः । नैवं मन्तव्यं खाभाविकमेवात्मनः कर्त्वमग्नेरिवैाष्ण्यमिति। यथा तु तचा लोके वास्वादिकरणहस्तः कर्ता दुः खी भवति, म एव स्वग्रहं प्राप्तः विमुन्तवास्वादिकरणः खस्था \*निर्दृत्तो निर्यापारः सुखो भवति, एवमविद्याप्रत्युपखापितदैतसंयुक्त श्रात्मा खन्नजागरि-तावखयोः कर्ता दुःखी भवति, स तच्छ्मापनुत्तये खमात्मानं परं प्रविम् विमुक्तकार्धकर्णसङ्घाते। उक्ती सुखी भवति, सम्प्र-

नित्यमुक्तत्वयाघातादिति ग्रङ्कते। पर रवेति। न वयं श्रद्धस्य चि-द्वातोः परस्य बन्धं वदामः किन्तु तस्यवाविद्याबुद्धादिप्रतिविध्वि-तस्याविद्यया भिन्नस्य जीवलं प्राप्तस्य बन्धमोच्चाविति ब्रूमः। किल्पत-भेदोऽपि लोके विष्वप्रतिविध्वयोधर्मव्यपस्यापको दय इति परिहरित। नाविद्येति। च्यविद्योपहिते बन्धो न श्रद्धात्मनीत्यत्र श्रुतिमाह। तथा चेति। कर्तत्वस्य बुद्धपाध्यन्वययतिरेकानुविधायित्वाक्कृतेस्य न सा-भाविक्वतिम्बाह। तथा सप्ति। च्यात्मेव काम्यते च्यानन्दलादि-

<sup>\*</sup> निष्टत्त्यापार इति वर्धः।

मादावस्थायां तथा मुक्त्यवस्थायामयविद्याच्वान्तं विद्याप्र-दीपेन विध्यातीव केवली निर्दृतः सुखी भवति। तचदृष्टा-नाश्चितावतांश्रेन द्रष्ट्यः, तचा हि विशिष्टेषु तचणादिया-पारेष्वपेच्येव प्रतिनियतानि करणानि वास्यादीनि कर्ता भवति खगरीरेण लकतैव, एवमयमात्मा सर्ववापारेखपे-च्यीव मनत्रादीनि करणानि कर्ता भवति खात्मना लक्ती-वेति न लातानसाच्या दवावयवाः सन्ति चैईसादिभिरिव वा-स्वादीनि तचा मनत्रादीनि करणान्यात्मापाददीत न्यस्थे-दा। यत्तृतं शास्तार्थवत्वादिभिईतिभः खाभाविकमात्मनः कर्ल्लिमिति तच विधिशास्त्रं तावद्यशा प्राप्तं कर्ल्लमुपादाय कर्तव्यविशेषमुपदिशति न कर्त्वमात्मनः प्रतिपादयति। न च खाभाविकमस्य कर्दलमस्ति ब्रह्मात्मलोपदेशादित्यवाचाम, तसादविद्याञ्चतं कर्त्वसुपादाय विधिशास्तं प्रवर्तियते। 'कर्ता विज्ञानात्मा पुरुषः' दत्येवंजातीयकमपि ग्रास्त्रमनुवाद रूपला-द्यथा प्राप्तमेवाविद्याक्षतं कर्त्वमनुविद्यति। एतेन विद्या-

त्यात्मकामं खरूपं खातिरिक्तकाम्यासत्त्वादकामं द्यात्मकामत्वादकाम्मत्वादकामं विश्वोक्तत्वाद्याद्य । श्रोकिति । श्रोकान्तरं दुःखा-स्पृष्टिमित्यर्थः । तस्येव सुषुप्तात्मरूपस्य परमपुरुषार्थमाद्य । एष इति । ग्रातः प्राप्यं सम्पदेश्वयं लोको भोग्यसखद्येतस्मादन्यनास्तीत्यर्थः । त्यान्तमा खते। क्वाद्यपाधिना तु कर्तत्यभयपाभाव उक्तस्त्वार्थं सूत्रं योजयित । तदेतदाहेत्यादिना । संप्रसादः सुषुप्तः । यथा स्मिटकस्य लीहित्यं कुसमाद्यपाधिकं तथात्मनः कर्तत्वं बुद्याद्यपाधिकं स्वन्वय-

रीपादाने परिह्नते, तथार्यनुवाद रूपलात्। ननु मन्ध्ये खाने प्रमुत्रेषु करणेषु खे ग्ररीरे यथाकामं परिवर्तत द्रित विहार उपदिग्यमानः केवलस्थात्मनः कर्दलमावहति, तथापादानेऽपि 'तदेषां प्राणानां विज्ञानेन विज्ञानमादाय' द्रित करणेषु कर्मकरणविभक्ती श्रूयमाणे केवलस्थैवात्मनः कर्दलङ्गमयत
दित्। श्रवोच्यते, न तावत् सन्ध्ये स्थानेऽत्यन्तमात्मनः करणविरमणमस्ति 'मधीः खन्नो भ्रूला दमं लोकमितिकामित' द्रित,
तवापि धीसम्बन्धश्रवणात्। तथा च स्मर्रान्त,

'इन्द्रियाणामुपरमे मनाऽनुपरतं यदि । मेवते विषयानेव तदिद्यात् खप्तदर्भनम्' ॥ इति । 'कामादयय मनसे। हत्तयः' इति श्रुतिः, ताय खप्ने

यितरेकाभ्यां सिद्धं। न च ता बुद्धेरात्मकर्देवे करणलिविषयीं ने। पादानलिविषयाविति युक्तं, करणलात् कार्यान्वयपादानलस्यान्तरङ्कत्या चित्सम्बिलिबद्धेस्ताभ्यामुपादानलस्येव सिद्धः, एवं बुद्धा-भरेनाथ्यस्तिचिदहङ्कारस्य कर्द्वोपादानले महावाक्यसम्मितस्वेति भावः। नन तचा खहस्तादिना वास्यादिप्रेरणप्रक्तालात् स्तः कर्ता खात्मा तु निरवयवलादणक्त इति दश्यान्तवैष्ठम्यमाण्ड्योपाधिककर्द्धेन्तां विविच्तिने साम्यमाह। तच्चद्रशन्तस्वेति। प्रास्त्रेणानू यमानं कर्द्वं खाभाविकमेव किं न स्यादिखत खाह। न च खामाविकमिति। उपाध्यभावकाले श्रुतं कर्द्वं खाभाविकमेविति प्राद्धिते। नन सन्य इति। किञ्च कर्यार्विण्रिस्स्य कर्द्वं तेषां कर्जन्तर्भावात्तेष्यपि कर्द्धविभक्तिः स्थात् न चैवमस्ति, ततः केवलात्मनः कर्द्वंतिमत्वाह। तथित। सप्तिवहारे तावद्पाध्यभावे। दिसद्ध हत्वाह। न तावत् सन्य इति। विहारस्य मिष्यालात् तलार्द्धंतमपि मिष्येन्त्याह। विहारि। प्राति। जच्चत् भुञ्जान इव। करणविण्रिस्स्य कर्द्धं-

दृश्यन्ते, तस्तात् समना एव खप्ते विचरति, विचारे।ऽपि च तेत्रत्यों वासनामय एव न तु पारमार्थिकोऽस्ति। तथा च श्रुतिरिवकारानुबद्धमेव खप्तयापारं वर्णयित 'उतेव स्त्रीभिः सच मोदमाना जचदूतेवाऽपि भयानि पथ्यन्' इति। खाकिका श्रेपि तथेव खप्तं कथयन्ति श्रास्चिमव गिरिग्रहक्षमद्राचिमव वनराजिमिति। तथापादाने यद्यपि कर्णेषु कर्मकर्ण-विभक्तिनिर्देशः तथापि तत्संयुक्तस्वैवात्मनः कर्दलं द्रष्ट्यं, केवले कर्दलासम्भवस्य दिर्शितलात्। भवति च लोकोऽनेकप्रका-रा विवचा योघा युथ्यन्ते योधे राजा युथ्यत इति। श्रिप

ते कर्णेषु कर्रविभिक्तिः स्थात् न करणविभिक्तिरियुक्तं प्रवाह । भवित च लोक इति । कर्रव्यपि करणविभिक्तिने विष्थते देखलात्, स्रक्ति च कर्रप्रयोगः, विद्यानं यद्यं तनुत इत्यादाविति भावः । उपादानस्य सकर्रकलमङ्गीकृष्य केवलात्मनः कर्रलं निरक्तं इदानीं तस्यान्यात् तत्व कर्ष्यते वाह । स्रिप चेति । पूर्वं विद्यानं जीव इत्याद्यात् तत्व कर्रले तनुत इति स्रुतिरुक्ता, सम्मित तया स्रुत्याः अविष्यात्मनः कर्रलमिति प्राप्ती विद्यानं बुद्धिये तस्या स्वाद्यात्र विद्यानम्य कर्रलमिति प्राप्ती विद्यानं बुद्धिये तस्या स्वाद्य विद्यानम्य इत्यादिस्रुतिषु विद्यानम्य इत्यादिस्रुतिषु विद्यानम्य इत्यादिस्रुतिषु विद्यानम्य इत्यादिस्रुतिषु विद्यानम्य इत्यादिस्रुतिषु विद्यानम्य इत्यादिस्रुति। महत्यद्यं प्रयम् इत्यादिस्रुती चिर्ण्यगभवस्य बुद्धि इति। महत्यद्यं प्रयम् इत्यादिस्रुती चिर्ण्यगभवस्य विद्यानम्य द्यादिस्रुती चिर्ण्यगभवस्य विद्यान्य प्रयम् विद्यान्य विद्यानं विद्यान्य विद्यानं विद

वासिनुपादाने करणवापारे।परममात्रं विवच्छते न खाः
तच्चं कच्चचिद्वृद्धिपूर्वकच्छाऽपि खापेचकरणवापारे।परमस्य
दृष्टलात्। यस्वयं व्यपदेशे। दिश्वितो 'विज्ञानं यज्ञं तनुते' इति
स वृद्धेरेव कर्दलं प्रापयित विज्ञानशब्दस्य तत्र प्रसिद्धलावानीऽनन्तरपाठाच, तस्य श्रद्धेव शिर इति च विज्ञानमयस्थात्मनः श्रद्धाद्यवयवलमङ्कीर्तनात् श्रद्धादीनाञ्च बुद्धिधमेलप्रसिद्धेः 'विज्ञानं देवाः मर्वे ब्रह्म ज्येष्ठमुपासते' इति च
वाक्यशेषात् ज्येष्ठलस्य च प्रथमजलस्य बुद्धौ प्रसिद्धलात् 'स
एष वाचिश्चक्तसे। त्तरक्रमे। यद्यज्ञः' इति च श्रुत्यन्तरे

जायते ततस्वित्तस्य वाचः पूर्वात्तरभावे। यच इत्यर्थः। यचे तां बुद्धेः कर्लवे प्रक्तिवैपरीत्यप्रसङ्ग इति तन्न, विक्तियन्ते तर्हुनाः, ज्वन-न्ति काष्ठानि, बिभर्ति खालीति खखवापारेषु सर्वेकारकाणां कर्द्रत-खीकारादिखा इ। न चेति। तर्ष्टि बुद्धादीनां कर्टले कर्णलवार्ता तेषुन खादित्यत आह। उपलब्धीति। यथा काष्ठानां खग्रापारे कर्ले पि पाकापे च्या करणतं तथा बुद्धादीनां अध्यवसायसङ्ग-ल्पादिकियाकहेलेऽप्युपलब्ध्यपेच्या करणलिमत्यर्थः। ननु तर्द्ध्यपलिस्थः कस्य व्यापार इत्याच। सा चेति। तर्चि तस्यामात्मा केवलः कर्ता खात् यस्य यो व्यापारः स तस्य कर्ति स्थितिरित्यत त्या इ। न चेति। उपबद्धेः निव्यत्वे बुद्धादीनां कथं करणत्ममुक्तमिति चेत्, उचते चाखाउसान्तिचैतनां वृद्धियत्तिभिभन्नं सदिषयाविक्तित्वेन जायते, तथा च विषयावच्छित्रचैतन्यसोपजब्धी बुद्धादीनां करणलं बुद्धा-द्यपिहतात्मनः कर्दतं न केवलस्, न च नुद्धेरेव तलार्दतं चैतन्यस्य यापारत्वायागादिति भावः। यचीतां बुद्धेः कर्दत्वे स स्वाइंधी-गम्या जीव इति तस्यं करणान्तरं कल्पनीयं तथा च नाममात्रे विवाद इति तच वावलात्मनः कर्दलमुक्तमिति भान्तिं निरस्पति। अइङ्गा- यज्ञस्य राम्बुद्धिमाध्यलावधारणात्। न च बुद्धेः ग्राक्तिविपर्ययः करणानां कर्वलाभ्युपगमे भवित मर्वकारकाणामेव स्वयापारेषु कर्वलस्यावग्रंभाविलात्। उपलब्ध्यपेचन्त्वेषां
करणानां करणलं, मा चात्मनः। न च तस्यामप्यस्य कर्वलमस्ति निर्धापलिक्षिस्रह्णपलात्। श्रहङ्कारपूर्वकमिप कर्वलं
नेपलिक्षिभवितुमईति श्रहङ्कारस्याप्यपलभ्यमानलात्। न चैवं
मित करणान्तरकन्यनाप्रमङ्कः, बुद्धेः करणलाभ्युपगमात्।
ममाध्यभावस्तु ग्रास्तार्थवन्तेनेव परिद्धतः, यथाप्राप्तमेव कर्वलं
उपादाय ममाधिविधानात्, तस्तात् कर्वलम्यात्मन उपाधिनिमित्तमेविति स्थितं॥

# परानु तच्चुतेः। ४१॥

यदिदमविद्यावस्थायामुपाधिनिबन्धनं कर्द्रतं जीवस्थाभि-हितं तत् किमनपेचेयरं भवति त्राहोस्वित् ईयरापेच-

रेति। साह्यनिरासाधं बुद्धभेदेनाध्यक्तिचिदात्मका हङ्कारगतं कर्द्रतं यद्तां तदहंधीगम्यस्य बुद्धिविधिष्टात्मन एव न केवलस्य साद्धियो भवितुमहित, दृश्यधमस्य साद्धिसभावत्वायोगात्। एवं विधिष्टात्मनः कर्द्रते विश्रेषणीभृताया जड़बुद्धरेव कारणत्वोपपत्ते करणात्तरः कस्पनाप्रसङ्गः। ख्यथासं विना केवलबुद्धिकर्द्रत्ववादिनस्तु करणात्तरः प्रसङ्गो दुवार इत्यर्थः। एवं शास्त्रार्थवत्त्वादि हेतृनामात्मनः कर्द्रत्वमाच-साधकतेऽपि स्वाभाविककर्द्रत्वसाधनसामर्थ्याभावादध्यक्तमेव कर्द्रतं विध्यादिकर्द्रत्वश्रुतीनामुपजीयं। तस्नादसङ्गत्वविध्यादिकर्द्रत्वश्रुतीनामविद्याद्वर्त्तत्वश्रुतीनामविद्याद्वर्त्वस्व

परात्तु तच्छतेः। यथा स्मिटिको ली चित्राध्यासे ली चित्रव्यं करणं

मिति भवति विचारणा। तत्र प्राप्तं तावन्ते यर्मणे चते जीवः कर्वले दति। कस्माद पेचाप्रयोजनाभावात्। श्रयं हि जीवः खयमेव रागदेषादि देषप्रयुक्तः कारकान्तर समग्रीमस्पनः कर्वलमनुभवितुं प्रक्तोति तस्य किमी यरः करिय्यति। न च लोके प्रसिद्धिर स्ति क्रयादिकासु क्रियासु श्रम दु हादिवदी यरे। ऽपरेा-ऽपेचितव्य दति। क्रेपात्मकेन च कर्वलेन जन्तून् संस्र जत द्रश्वरस्य नै घृष्णं प्रसञ्चेत। विषमफल चौषां कर्वलं विद्धतो विषमं। ननु वैषम्यने घृष्णेन सापेचलादित्युक्तं। सत्य मुक्तं सित लीश्वरस्य सापेचलसम्बे, सापेचलच्च नेश्वरस्य सम्भवति सतार्जन्तूनां धर्मा-धर्मयो स्त्रावः सति जीवस्य कर्वले तदेव चेत् कर्वलं द्रश्वरापेचं स्थात् किं विषयमी श्वरस्य सापेचलमुच्येत। श्रक्तता-

तेनायं स्किटिको लेक्टित इत्यनुभवात् तथा कामादिपरिणामिनुद्धिरात्मिन कर्टलायधासे करणिमित्युक्तं तदध्यस्तं कर्टलमुपजीय जीवस्य
कारकसम्पन्नलादीश्वरस्य कारियद्धलश्वतेष्य संण्यमाः । यदिदमिति। खत्रेष ह्येवित्यादिश्रुतीनां कर्टलसातन्त्ययोतकविध्यादिश्रुतिभिर्विराधसमाधानात् पादसङ्गतिः। कर्ममीमांसकमतेन पूर्वपद्धाति। तत्रेत्यादिना। बुद्धादिकारकसम्पत्तावीश्वरयितरेके कर्टतत्यतिरेकानुपल्द्धेनेश्वरः प्रयोजकः। किश्व प्रयोजकत्वे नेर्ष्टिणादिपसङ्ग इत्याद्ध। क्रिणात्मक्तेन चेति। दत्तोत्तरिमदं चोद्यमिति ग्रङ्कते।
निचिति। पूर्वं जीवस्य धर्माधर्मवन्तं सिद्धवत्कत्य तत्सापेद्यलात्
विषमजगलर्द्धलमविषद्धमित्युक्तं सम्मिति ईश्वराधीनत्वे जीवस्य
कार्टले सिद्धे धर्माधर्मवन्त्वसिद्धः तदत् तत्सिद्धा तत्सापेद्यकारित्यद्धत्वसिद्धः ईश्वरस्य कारियद्धले सिद्धे जीवस्य कर्टलसिद्धिरिति
चक्रकापत्तेः कर्मसापेद्धलं न सम्भवतीत्युचत इत्याद्ध। सत्यमिति।

भ्यागम खैवं जीवस प्रमज्येत। तसात् स्वत एव जीवस कर्हन-मिति। एतां प्राप्तिं तुणब्देन व्यावर्त्त्यं प्रतिजानीते। परादिति। त्रविद्यावस्थायां कार्यकर्णमङ्घाताविवेकदर्शिना जीवस्थाविद्या-तिमिरान्धस्य सतः परसादात्मनः कर्माध्यचात् सर्वस्रताधि-वासात् साचिणश्चेतियत्रीश्वरात्तदनुज्ञ्या कर्तवभान्नवज्ञ-णस संसारस सिद्धिसदन्य इहेतु के नैव च विज्ञानेन मोच-सिद्धिर्भवितुमईति । कुतसाच्छ्तेः । यद्यपि रागादिदे वप्रयुक्तः मामगीसम्पन्नश्च जीव:, यद्यपि च लोके क्रव्यादिषु कर्मसु नेयरकारणतं प्रसिद्धं, तथापि सर्वाखेव प्रवित्तिषु ईयरो हेतुकर्तित अतेरवसीयते। तथा हि अतिभवति 'एष होव साध कर्म कार्यित तं यमेभ्या लोकेभ्य उनिनीषते एष ह्येवा-साधु कर्भ कारयति तं यमधा निनीषते दति 'य त्रात्मनि तिष्ठन् त्रात्मानमन्तरे। यसयति' इति चैवंजातीयका। नन्वेव-मीयरस्य कार्यिहले मित वैषम्यनैष्टुं खे स्वातां श्रक्ताभ्याग-मश्च जीवखेति, नेत्वचते॥

यस्त कर्मानपे चस्य प्रवर्तकालं तचा इ। चक्रतेति। चनपे चस्य प्रवर्तकाले धर्मवता नरान् दुःखेनाधर्मवतः सुखेन यो जयेत्, कार्याणकाले वा सर्वे सुखेन एकरूपाः स्युरिति जगदीच्यं विध्यादिशास्त्रच्च न स्थात्। तस्मादिध्यादिशास्त्रार्थवन्त्वाय रागदेषापन्नं खत एव जीवस्य कर्ळलं वाचं, तथा च कार्यायहलयुतिविरोधः। ईश्वरक्ताविका वा सा ख्रुतिरिति प्राप्ते सिद्धान्तयित। एतामिति। यथा चन्दनादि-सामग्यां सत्यां धर्मयिति से सुख्यतिरेका सुख्यतिरेका ग्रहाभावेऽपि 'पृष्णो वे पृष्णेन कर्मगा भवित' इत्यादिशास्त्रप्रामाण्यादेव धर्मस्य हेतुलसिद्धः, एव-मीश्वरस्याऽपि प्रास्त्रव्यात् त्वार्यव्यक्तिसिद्धः, रव-मीश्वरस्याऽपि प्रास्त्रव्यात् त्वार्यव्यक्तिसिद्धः सेति भावः॥

# क्ततप्रयतापेशस्त विस्तप्रतिषिद्वावैयर्थ्याद्भ्यः ॥ ४२ ॥

तुश्रब्दश्चोदितदेषियावर्तनार्थः। कृतो यः प्रयत्नो जीवस्य धर्माधर्मलचणः तद्पेच एवैनमीश्वरः कार्यित, ततश्चेते \*चेा-दिता देषा न प्रमञ्चले। जीवक्षतधर्माधर्मवेषस्यापेच एव तत्-तत्पालानि विषमं विभजते पर्जन्यवदीश्वरो निमित्तलमात्रेण। यथा लेकि नानाविधानां गुच्छगुल्मादीनां त्रीह्यवादीनां चाऽमाधार्णेभ्यः खखनीजेभ्या जायमानानां साधार्णं निमित्तं भवति पर्जन्यः, न द्यमित पर्जन्ये रमपुष्पप्रलपलाभादिवेषस्यं तेषां जायते नाष्यमस्य खखनीजेषु, एवं जीवक्षतप्रयत्नापेच देश्वर्ये तेषां ग्राथते नाष्यमस्य खखनीजेषु, एवं जीवक्षतप्रयत्नापेच देश्वर्ये तेषां ग्राभाग्रभं विदधादिति श्लिखते। ननु क्षतप्रयत्नापेच-लमेव जीवस्य परायत्ते कर्त्वले नोपपद्यते। नेष देषः, परायत्ते-ऽपि हि कर्त्वले करोत्येव जीवः, कुर्वन्तं हि तमीश्वरः कार्य-ति। श्रिप च पूर्वप्रयत्नमपेच्येदानीं कार्यित पूर्वतरञ्च प्रयत्न-

धर्माधर्माभ्यामेव पालविषयसिद्धेरलमीश्वरेणेवा प्रद्या बीजरेवाइत्विषयसिद्धेः पर्व्यन्यवय्यां स्वात्। यदि विशेष हेतृनां साधारणहेलपेवाला वय्यां ति ईश्वरस्वाऽपि साधारण हेतृला वयरणिक्वाच। पर्वन्यविदित। दृष्टानां विद्योति। यथित। व्यतिदीर्घवल्ली ग्रम्ययो गुच्छाः पुष्पस्तवका वा, गुल्मास्तु इसवल्य इति भेदः।
किमीश्वरस्य कारियद्वले जीवस्य कर्दतं न स्वात् इत्यापाद्यते उत
चक्रकापित्तिवी नाद्य इत्याद्य। नेष्व देष इति। च्यथापकाधीनस्य
वटोर्मुख्याथ्यनकर्द्वदर्शनादिति भावः। चक्रकं निरस्वति। खपि
चेति। चनवदं जीवस्य कर्दत्वं ईश्वरस्य कार्यिद्वलच्चेति श्रेषः।

<sup>\*</sup> चे।दिता इति वर्धः नास्ति।

मपेच्य पूर्वमकारयदित्यनादिलात् संसारस्थानवद्यं। कथं पुन-र्वगम्यते क्रतप्रयतापेच ई खर इति। विचितप्रतिषिद्धा-वैयर्थादिभ्य दत्याह। एवं हि खर्गकामा यजेत, ब्राह्मणा न इन्तव्य द्रत्येवंजातीयकस्य विह्तिस्य प्रतिषिद्धस्य चावैयर्थे भवति, श्रन्यचा तदनर्थकं खात, देश्वर एव विधिप्रतिषेधयो-र्नियुच्चेत त्रात्मतपरतन्त्रलात् जीवस्य। तथा विहितकारिण-मयनर्थेन मंस्जेत् प्रतिषिद्धकारिणमयर्थेन, ततञ्च प्रामाणं वेदसास्तियात्। ईश्वरस चात्यनानपेचले लै। किकसाऽपि प्रषकारस्य वैयर्थं, तथा देशकालनिमित्तानां पूर्वे। करे। ष-प्रमङ्गञ्चेत्येवंजातीयकं देषजातमादिग्रहणेन दर्भयति॥

# श्रंशो नानाव्यपदेशादन्यथा चापि दाशकितवादित्व-मधीयत एके ।। ४३।।

जीवेश्वरयोर्पकार्यापकार्कभाव उत्तः, स च सम्बद्ध-

चंगः 'रको निवः खप्रकाशो नागुरकर्ता जीव' इति शे।धिततत्त्वं-

ईश्वरस्य सापेच्ते विध्यादिशास्त्रप्रमाख्यान्ययानुपपत्तं प्रमाणयति। कथमिल।दिना। एवं सापेचले सलवैयर्थं भवति चन्ययानपेचले वैयर्थं प्रपञ्चयति। ईश्वर इति। तयाः स्थाने स एव नियुच्येत रत्यभिषिचीत तयोः नाथं स एव कुर्यादिति यावत्। तथा च जी-वस्य निर्पे चेश्वरपरतन्त्रलादिधादिशास्त्रमिकि चित्वरमनर्घनं स्थात् इति सम्बन्धः । चादिग्रब्दार्थमा इ। तथेति । पुरुषकारः प्रयतः । पूर्वे ति दे वि उन्नताभ्या गमादिः, तसात् नर्मसापे चे श्वरस्य नार्यिवला-देव ह्येवे वादि युते विधादि युव विरोध इति सिद्धं ॥

योरिव खोके दृष्टः, यथा खामिस्त्ययोर्यथावाऽशिक्षु जिङ्गयोः।
तत्य जीवेयरयोरप्यपकार्योपकारकभावास्यपगमात् किं खान्मिस्त्यवत् सम्बन्धः त्राहोखित् विक्षु जिङ्गविद्याखां विचिकित्यामनियमा वा प्राप्तोति, त्रथवा खामिस्त्यप्रकारेष्वेवेपित्रीणितव्यभावस्य प्रसिद्धलात् तिद्ध एव सम्बन्ध इति प्राप्तेति। त्रतो ब्रवीति त्रंभ इति। जीव ईयर्खांभो भवितु मर्दति यथाऽग्नेविक्षु जिङ्गः। त्रंभ दवांभः, न हि निरवयवस्य मुख्योऽभः सम्भवति। कस्मात् पुनर्निरवयवलात् स एव न भवित नानाव्यपदेशात्। 'सोऽन्वेष्ट्यः स विजिज्ञासितयः' एतमेव विदिला मुनिभवित 'य त्रात्मिन तिष्टनात्मानमन्तरो यमयित' इति चैवंजातीयको भेदनिर्देभो नासित भेदे युच्यते। ननु चायं नानाव्यपदेशः सुतरां खामिस्त्ययाङ्येष युच्यत इति, त्रत त्राह, त्रत्यया
चापीति। न च नानाव्यपदेभादेव केवलादं म्रत्यप्रतिपत्तिः किं
तर्द्यन्यया चापि व्यपदेभो भवत्यनानातस्य प्रतिपादकः। तथा

पदार्थस्यात्र ब्रह्मेक्यसाधनेन भेदाभेदश्रुतीनां विरोधसमाधानात् पाद-सङ्गतिः। पूर्वपद्ये प्रवामित्रव्रह्मासिद्धिः सिद्धान्ते तिसिद्धिरिति भेदः। पूर्वाक्तोपकार्यापकारकभावाद्यितं जीवां ग्रयोः सम्बन्धं विषयीक्यय दिविधद्यान्तदर्भनःत् संग्रयमाद्यः। ततस्रिति। प्रसिद्धस्रखामित्व-सम्बन्धसम्भवाद्यः किस्तत् सम्बन्ध इत्यन्यमा न युक्त इत्यक्तेराद्यः। स्थय वेति। स्थनेन य स्थानि तिस्रिद्धित्यादिश्रुतिप्रसिद्धभेदकोटि-दंशिता। स्वं तत्त्वमसीत्यादिश्रुतिसिद्धा भेदकोटिर्द्यया, तथा च भेदाभेदश्रुतीनां समबलतादिरोधे सति सम्बन्धानिस्थयात् सम्बन्धा-

हि एके प्रासिनी दाप्रकितवादिभावं ब्रह्मण श्रामनिन 'श्राय-विणिका ब्रह्मस्ते ब्रह्मदाशा ब्रह्मदाशा ब्रह्मों कितवा उत' दाया-दिना। दाणा य एते कैवर्ता प्रसिद्धाः ये चामी दाणाः खामि-न्यात्मानमुपिचपिन्त ये चान्ये कितवा द्यूतहत्तास्ते सर्वे ब्रह्मविति हीनजन्तूदाहरणेन सर्वेषामेव नामरूपञ्चतकार्यकरणसङ्घातप्र-दिष्टानां जीवानां ब्रह्मलमाह। तथा श्रन्यचापि ब्रह्मप्रक्रियाया-मेव श्रयमर्थः प्रपञ्चते 'लं स्ती लं पुमानिस लं कुमार उत वा कुमारी लं जीणा दण्डेन वञ्चसि लं जाता भविस विश्वतामुखः' दित, ''सर्वाणि रूपाणि विचित्य धीरा नामानि ञ्चलाभिवदन् यदास्ते' दित च। 'नान्योऽतोऽस्ति द्रष्टा' दत्यादिश्रुतिभ्य-श्वास्थार्थस्य मिद्धिः। चैतन्यञ्चाविष्ठिष्टं जीवेश्वरयोर्थयाऽग्नि-विस्कुलिङ्गयोरीष्ट्यं। श्रते। भेदाभेदावगमाभ्यामंश्रलावगमः। कुतश्वांग्रलावगमः॥

पेद्राख पूर्वे ति। पत्राचि पत्र पत्र स्वाचि पत् सङ्गतिः। को कि सि द्वानि प्रात् सङ्गतिः। को कि सि द्वानि प्रात् सम्बन्ध इति कि सि द्वानि स्वाचि प्रात् प्रावि प्रात् सम्बन्ध इति सि द्वान्यि । स्वतः इत्यादिना। स्वयः सांग्रत्वेऽपि निष्कालेश्वरस्य क्यां सांग्रत्वे । स्वतः इत्यादिना। स्वयः सांग्रत्वेऽपि निष्कालेश्वरस्य क्यां सांग्रत्वमत स्वाह। स्वंग्र इवेति। जीव इत्यनुष्ठः। भेद एव चित् स्वामिभावा यत्तो नांग्रां प्रिभाव इति ग्रङ्कते। नन् चेति। स्यभेदस्य प्रवादि सन्तादं ग्रां ग्रिभाव इत्याह। स्वतः इति। वश्वसि ग्रस्कि, यदास्ते यो नामस्केषे निर्माय प्रविश्व स्ववहरन् वर्तते तं विद्वानस्तो भवतीति स्वत्यर्थः। स्वतिसद्वाभेदे युत्तिमाह। चैतन्यश्वेति। जीवेष ब्रह्मैव चेतनत्वाद्वस्वदित्यर्थः॥

### मन्त्रवर्णाच ॥ ४४ ॥

मन्तवर्णश्चितमर्थमवगमयित 'तावानस्य महिमा तता ज्या-यांश्च पूरुषः। पादोऽस्य सर्वा स्ततानि त्रिपादस्थाऽस्ततं दिवि' दित । श्रत्र स्त्रत्रश्चेन जीवप्रधानानि स्थावरजङ्गमानि निर्दि-ग्रित 'श्रहिंसन् सर्वस्तानि श्रन्यत्र तीर्थेभ्यः' दिति प्रयोगात्। श्रंगः पादो भाग द्रायनधीन्तरं, तस्मादष्णंश्रलागमः। कुत-श्चांश्रलावगमः॥

### ऋपि च स्मर्यते ॥ ४५ ॥

ई खरगीताखिप चे खरां शलं जीवस्य सार्थते 'ममैवां शो जीवले को वस्तः सनातनः' इति। तसाद पंशलावगमः। यनू कं खामिस्त्यादि स्वेवेशि चोशितस्य भावे। लोके प्रसिद्ध इति। यद्यपेषा लोके प्रसिद्धिस्त यापि शास्त्रा संशांशितसीशि चीशि-

चस्य सहस्रार्धपुरुषस्य तावान् पप्रश्ची महिमा विभूतिः पुरुषत्त-स्मात् प्रपश्ची न्यायान्महत्तरः। भृतानि देहिने। जीवा इत्यन्न नियाम-कमाह । चहिंसद्गिति । तीर्थानि प्रास्त्रोक्तकमाणि, तेभ्योऽन्यन सर्व-प्राणिहिंसामकुर्वन् ब्रह्मलेकमाप्नोतीत्यर्थः। चन भूतप्रव्दस्य प्राणिषु प्रयोगात् स्त्रोक्तमन्त्रेऽिष तथिति भावः। भूतानां पादत्वेऽिष चंप्रतं कृतन्तनाह । चंप्रः पाद इति॥

जीवस्य पुरुषस्त्तामन्त्रोत्ताथगावदंश्ले भगवद्गीताम्दाहरित स्च-कारः। चिप चेति। चलन्तिभन्ने र्रशिचीशितव्यभावप्रसिद्धेः र्रशि-तव्यजीवस्य कप्यभीश्वरांश्लिमिलाशङ्ख्य कल्पितभेदेगापीशितव्यलेा-पपत्तेः चानच्यासिद्धाभेदशास्त्रवलादंश्लिमिलाहः। यत्त्वित्यादिगा। चौ।पाधिके र्श्वरस्य नियन्तृले जीव स्व तिन्नयत्ता किं न स्थादि- तयभावस निस्चीयते। निर्तिष्रयोपाधिसम्बस्थियरा निहीनीपाधिसम्बान् जीवान् प्रशास्तीति न किस्चिदिप्रतिषिधिते। श्रवाह ननु जीवेश्वरांश्वलास्युपगमे तदीयेन संसारदुःखीपभागेनांश्विन ईश्वरस्वाऽपि दुःखिलं स्वात्, यथा लोके
हस्तपादाद्यन्यतमङ्गतेन दुःखेनाङ्गिनो देवदत्तस्य दुःखिलं
तदत्। ततस्र तत्प्राप्तानां महत्तरं दुःखं प्राप्नुयात्, श्रतोऽवरं
पूर्वावस्थः संसार एवास्विति सम्यग्दर्शनानर्थश्चप्रसङ्गः स्थादिति। श्रवीस्थिते॥

# प्रकाग्रादिवक्षेवं परः ॥ ४६ ॥

यथा जीवः मंगारदुः खसनुभवित नैवं पर ईयरे। उनु-भवित इति प्रतिजानीमहे। जीवा ह्यविद्यावेशवशाहे हाद्या-त्यभाविमव गला तल्कतेन दुः खेन दुः ख्यहिमिति श्रविद्या-कृतं दुः खे। पभागमिसम्यते नैवं परमेयरस्य देहा यात्मभावे।

खत खाइ। निर्दात्स्येति। नितरां हीनः स्रोरायुपाधिः, अद्या-निकोपाधितारतम्यादीस्प्रितययवस्था, न वस्तुतः। तदुक्तं स्रेश्वरा-चार्यैः "ईस्प्रितयसम्बन्धः प्रत्यमद्यान् हेतुजः। सम्यम्द्याने तमोध्वस्ता-वौत्वरामामपीश्वरः" इति। उत्तरस्त्रचमवतारयति। खत्राहेति। ईश्वरः स्वांस्दुःखेर्दुःखो चंस्तितात् देवदत्तवदिवर्षः। ततः किं तत्राहः। तत-स्वित। ज्ञानात् सवांसदुःखसमिष्टिपात्यपेत्त्या संसाराऽवरं तत्र स-दुःखमात्रानुभवादिवर्षः॥

नैवं पर इति प्रतिचां विभजते। यथा जीव इति। देवदत्तदृष्टाने भान्तिकामकर्मरूपदुःखसामग्रीयत्त्वमुपाधिः तदभावान्नेश्वरस्य दुःखिलः प्राप्तिः। उत्ताच्चेतदभेदेऽपि विम्वप्रतिविम्बये। धर्मय्यवस्थेति भावः। दुःखस्य

द्ः खाभिमानी वास्ति। जीवस्थाऽपि श्रविद्याञ्चतनामरूपनि-र्चत्तदेहेन्द्रियाद्यपाध्यविवेकभ्रमनिमित्त एव दुःखाभिमाना न तु पारमार्थिकोऽस्ति । यथा च खदेइगतं दाइच्छे-दादिनिमित्तं दुःखं तदिभानिक्षान्यानुभवति तथा पुन्न-मिचादिगाचरमपि दुः खं तदिभमानकान्यवानुभवत्य इमेव पुन्नोऽहमेव मित्रमिछोवं स्नेहवभेन पुन्नमित्रादिखभिनिविभ-मान:। तत्र विश्वितमेतद्वगम्यते भियाभिमानभ्रमनि-मित्त एव दुःखानुभव इति। यतिरेकदर्भनाचेवमवगम्यते। तथा हि पुलमिचादिमस् बज्जषूपविष्टेषु तसम्बन्धाभिमा-निधितरेषु च पुत्री सती सिनं सतिमत्येवसासुद्वीषिते ये-षामेव पुत्रमित्रादिमत्वाभिमानस्तेषामेव तनिमत्तं दुःखमुत्य-द्यते नाभिमान होनानां परित्राजकानां। श्रतश्च लै किकसा-ऽपि पुंसः सम्यग्दर्भनार्थवत्तं दृष्टं किस्त विषयपूर्त्यादात्मना-उत्यदस्वन्तरमपश्वता नित्यचैतन्यमाचस्हपस्रेति। तसानास्ति सम्यग्दर्भनानर्थव्यप्रसङ्गः। प्रकाशादिवदिति निदर्भने।पन्यासः। यथा प्रकाशः सार्थञ्चान्द्रमसा वा वियह्यात्यावितष्टमानाऽङ्गुल्या-द्यपाधिमम्बन्धात् तेषु चनुवकादिभावं प्रतिपद्यमानेषु तत्तद्भा-

भान्ति त्रततं प्रषचयित । जीवस्यापीत्यादिना । भान्ती सत्यां दुःखिनित्यन्यमृक्षा भान्यभावे दुःखाभावः । दर्भनाच भान्ति कतं दुःखिनिति निचीयत हत्या ह । व्यति रेकेति । इतरेष्यिभमान प्रन्येषित्यर्थः । जीवस्याऽपि सम्यग्ज्ञाने दुःखाभावे। दृष्टः किमुवाचं नित्यसर्वज्ञेष्व- रस्तेत्या ह । यत्रेति । एवमं प्रत्वे हेतेः से। पाधित्यमृक्षा ये। प्रांभी स

विसव प्रतिपद्यमाने।ऽपि न परमार्थतसञ्जावं प्रतिपद्यते,
यथा चाकाशो घटादिषु गच्छत्मु गच्छत्मिव विभाव्यमाने।ऽपि
न परमार्थता गच्छति, यथा चेादशरावादिकम्पनात् तद्गते
स्वर्धप्रतिबिम्बे कम्पमानेऽपि न तदान् स्वर्थः कम्पते, एवमविद्याप्रत्युपस्थापिते बुद्धाद्युपाध्युपहिते जीवास्थेऽंशे दुःखायमानेऽपि
न तदानीस्वरे। दुःखायते। जीवस्थाऽपि दुःखप्राप्तिरविद्यानिमिनौवेत्युक्तं। तथाचाविद्यानिमित्तजीवभावत्युदामेन ब्रह्मभावमेव
जीवस्य प्रतिपादयन्ति वेदान्ताः 'तत्त्वमित' दत्येवमादयः,
तस्नान्नास्ति जैवेन दुःखेन परमात्सनो दुःखिलप्रमङ्गः॥

### सार्नि च॥ ४०॥

सार्नि च व्यासादयः यथा जैवेन दुःखेन न परमात्मा दुःखायते इति।

"तच यः परमात्मा हि स नित्यो निर्गुणः स्रतः।
न लियते फलैयाऽपि पद्मपद्मिवास्थसा ॥
कर्भात्मलपरे। चाऽसा माचबन्धः स युच्यते।
स सप्तदमकेनापि राभिना युच्यते पुनः"॥ इति।

वन्तः खांग्रधमेवानिति याप्तिस्थलत्रये यभिचारयति। प्रकागादिव-दिति। वन्ततः खांग्रदुःखिलसाध्यस्य देवदत्तदयान्ते वैकाल्यमप्याद्य। जीवस्येति। कल्पितदुःखिलसाध्यन्त भान्ताद्यभावादीश्वरे नान्तीत्यक्तं, किञ्च जीवस्येश्वरस्य वा वन्तुता दुःखिलानुमानं न युक्तं व्यागमवाधा-दित्याद्य। तथा चेति। दुःखिले तद्भावीपदेशो न स्यादित्यर्थः॥

स्मृत्याप्यनुमानं बाध्यमित्याद्य। सारन्ति चेति। सूत्रं व्याचरे। सार-नीति। तत्र जीवपरयोर्मध्ये कर्मात्मा कर्माश्रयो जीवः। दशेन्त्रयाणि

च शब्दात् समामनिल चेति वाक्यशेषः। 'तयोरन्यः पिणलं खा-दत्त्यनश्रद्ध लोऽभिचाकशि 'दित 'एक स्वाया सर्वस्तान्तरात्मा न लिप्यते लेकिदुः खेन बाह्यः 'दित च। श्रचाइ यदि तिर्हि एक एव सर्वेषां स्तानामन्तरात्मा स्थात् कथमनु ज्ञापरि हारो स्थातां लीकिको वैदिको वेति। ननु चांशो जीव देश्वरस्थे युक्तं तः द्वेदाचानु ज्ञापरि हारो तदाश्रयावयितिको र्णावुपपयेते किमच चेद्यते दित्त। उच्यते नैतदेवं, श्रनं श्रलमपि हि जीवस्थाभेदवा-दिन्यः श्रतयः प्रतिपादयन्ति 'तत्सृ युग्न तदेवानु प्राविश्वत्' 'नान्यो-ऽते। इस्ति दृष्टा' 'स्त्योः स स्युमाप्नोति य दह नानेव पश्चिति' 'तत्त्वमिन' 'श्रहं ब्रह्मास्मि' देखेवं जातो यिकाः। ननु भेदाभेदाव-गमाभ्यामं श्रलं सिध्यती स्तृतं। स्थादेतदेवं ययुभाविष भेदाभेदी प्रतिपिपादि यिषिता स्थातां, श्रभेद एव लच प्रतिपिपादि यिषितः, ब्रह्मात्मलप्रतिपत्ती पुरुषार्थ सिद्धेः। स्वभावप्राप्तस्त भेदे। इनू-यते। न च निरवयवस्य ब्रह्मणे मुख्ये। इश्चे जीवः सक्षवतो स्युक्तं,

पञ्च प्राणाः मनो बुद्धिञ्चिति सप्तदशसङ्घाको राशि लिङ्गं। सूत्रे चश्च्दः श्रुतिसमुच्यार्थं ह्याच्। चश्च्दादिति। यथाऽऽदित्यः प्रकाश्चरे विने लिप्यते तथे वर्षः। यते। बाच्चोऽसङ्गः तस्मात् न लिप्यते, एवमंशित्वक्वत-मीश्वरे दे विं निरस्यांश ह्याकां जीवस्यांशत्वं दे चा युपाधिक मिति स्कुटियतुम्य लाख्क पैकामादाया चिष्पति। चाच्चे व्यादिना। कथं ति च्याच्या। तद्भेदादंशभेदात्। निरवयवत्र ह्याये। मुख्यांशेन सम्भव-तीति वदता सिद्धान्ति। मेदी नास्ती युक्तं भविति, भेदाभावे चांशां-शिलाभावाद गुद्धादिभेदा यव चारा गुपपति रित्या चोपाभिष्रायः। न वयं भेदस्यास्त्यं नरस्व वत्रु त्रूमः, किन्तु निष्यात्वं वदामः। तथा च

तसात् पर एवः सर्वेषां स्तानामन्तरात्मा जीवभावे-नाविस्थित दत्यता वक्तव्यानुज्ञापरिहारोपपत्तः, तां ब्रूमः॥

# त्रनुज्ञापरिहारी देहसम्बन्धाउज्योतिरादिवत्॥ ४८॥

खता भाषामुपेयादित्यनुज्ञा, गुर्वङ्गनां नोपगच्छेदिति
परिहारः, तथाऽग्लोषोभीयं पग्नुं सञ्ज्ञपयेदित्यनुज्ञा, मा हिंछात् पर्वा स्तानीति परिहारः। एवं लोकेऽपि मित्रमुपमेवितयमित्यनुज्ञा, ग्रनुः परिहर्तय द्वित परिहारः, एवस्प्रकारावनुज्ञापरिहारावेकलेऽप्यात्मना देहमन्नन्थात् खातां। देहैः मन्नन्यो देहमन्नन्थः। कः पुनर्देहे मन्नन्थः। देहादिरयं मङ्गातोऽहमेवेत्यात्मनि विपरीतप्रत्ययोत्पन्तः। दृष्टा च मा पर्वप्राणिनां
त्रहं गच्छाम्यहमागच्छामि त्रहमनन्थोऽहं मृढोऽहममूढ दत्येवमात्मिका। न ह्यस्याः मन्यदर्भनादन्यन्त्रवारकमित्ता। प्राक् तु सन्यग्दर्भनात् प्रततेषा स्नान्तः \* सर्वजन्तृनां।
तदेवमिवद्यानिमित्तदेहाद्यपाधिमन्नन्थकतादिभेषादैकात्यास्यपगमेऽपि त्रनुज्ञापरिहाराववकल्येते, सन्यग्दर्भनस्तर्धनुज्ञापरिहारानर्थक्यं प्राप्तं न तस्य कतार्थलान्नियोज्यलानुपपत्तेः।

दे हा खुपाधि भेदे नां शजीवानामा ब्रह्म बे। धात् किल्पत भेदा दे दे खब हा-रे। पपत्तिरिति संजेग समाधत्ते। तामित्यादिना॥

ननु भान्तेः कुतस्वित्तरती यवद्दारिवक्केदः स्वादियत चाह। न ह्यस्या द्रत्यादिना। प्रतता सन्तता, विशेषा भेदः, चनियान्यता-दुद्धाविदः। शास्त्रानर्थकासिष्टमित्याद्य। न तस्येति। नियागविषय-

<sup>\*</sup> सर्वजन्तुष्विति वर्धः काः।

हेथापादेथयोर्हि नियोज्या नियात्रयः स्थात्, श्रात्मनस्वितिरतं हेथमुपादेयं वा वस्वपश्यन् कथं नियुज्येत, न चात्माऽऽत्मन्येव नियोज्यः स्थात्। श्ररीर्यातरेकदर्शिन एव नियोज्यलमिति चेत्र तत्संहतलाभिमानात्। मत्यं व्यतिरेकदर्शिनो नियोज्यलं तथापि योमादिवदेहाद्यमंहतलमपश्यत एवात्मनो नियोज्यलं तथापि योमादिवदेहाद्यमंहतलदर्शिनः \*कस्वचिदपि नियोगे। दृष्टः किमुत्तैकात्यदर्शिनः। न च नियोगाभावात् मस्यग्दर्शिनो यथेष्टचेष्टाप्रमङ्गः, मर्वचाभिमानस्थेव प्रवर्तकलात्, श्रभिमानाभावाच मस्यग्दर्शिनः तसादेहमन्यादेवानुज्ञापरिहारा ज्योति-रादिवत्। यथा ज्योतिष एकलेऽपि श्रवाः क्रव्यात् परिद्वियते नेतरः, यथा च प्रकाश एकस्थापि मवितुरमेथप्रदेशसम्बन्धः परिद्वियते नेतरः श्रुचिम्हमिष्टः, तथा भामाः प्रदेशा वज्र-

देताभावादात्मन्यसाध्ये नियोगानुपपत्तेने ब्रह्मविद्मियो च्यं द्रव्यर्थः। नच्यामुश्चित्रपत्ते कर्माण देहिभिद्मात्मविवेतिन एवाधिकारी वान्यः,
तथा च ब्रह्मविद्मियो च्यः विवेतित्वात् कर्माधिकारिवदिति प्रङ्कते।
प्रशेर्यितरेकेति। परोच्चिविवेत्कस्थापरोच्चममाविरोधित्वात् कर्मिणे।
देहाभेदममाऽक्ति, तथा च मम उपाधिरिति परिहरित। नेव्यादिना।
यथा व्याम देहाद्भिन्नं तददहमित्यप्रयतः भान्तस्थेव्यर्थः। ब्रह्मविद्मिन्याच्यः चमान्तत्वात् सुषुप्तविद्याह। नहीत। देहादिष्यसंहतत्वदर्श्वनः संहतत्वदर्शनप्रन्यस्य भेदमान्तिरिहतस्य सुषुप्तस्थेति यावत्।
च्यन्तस्थाऽपि मान्यभावनाने नियोज्यत्वं न दृष्टं किम् वाच्यमात्मविद्
द्रव्यर्थः। चिनयोज्यत्वे बाधकमाश्चन्न्य परिहरित। नचेति। विषयवैरायस्य ज्ञानार्थमभ्यस्तस्य ज्ञानान्तरमनुद्या विषयेषु प्रवर्तकराग्रानिद्यत्तेनं।तिप्रसङ्ग द्रव्यर्थः। यदुत्तं भगवता 'रसोऽप्यस्य परं दृष्ट्वा
निवर्तते' दित। एवमनुज्ञादिप्रसङ्गेनानियोज्यत्वं विदुष उक्षा प्रकत-

<sup>\*</sup> किखदपीति वर्धः।

वैदूर्यादयः उपादीयन्ते, भैामा श्रिप मन्तो नरक लेवरादयः परिद्वियन्ते, तथा मूत्रपुरीषं गवां पवित्रतथा परिगृह्यते, तदेव जात्यन्तरे परिवर्श्यते तदत्॥

### असन्तते श्वाव्यतिकरः॥ ४८॥

स्थातां नामानुज्ञापरिचारावेकस्थाप्यात्मना देविशेषयागात्। यस्त्रयं कर्मफलमम्बन्धः म चैकात्ध्यास्प्रपगमे व्यतिकीर्येत
स्वाम्येकतादिति चेत्, नैतदेवं, श्रमन्ततेः। न हि कर्तुभाकुश्चात्मनः मन्ततिः मर्थैः श्ररीरैः मम्बन्धे।ऽस्ति। उपाधितन्ते। हि
जीव दत्युन्तं, उपाध्यमन्तानाच नास्ति जीवमन्तानः, ततश्च
कर्मयतिकरः फलयतिकरो वा न भवियति॥

#### श्राभास एव च॥५०॥

त्राभास एव चैष जीवः परस्थात्मना जलसूर्यकादिवत् प्रतिपत्त्रयः, न स एव साचान्नापि वस्त्रन्तरं। त्रतञ्च यथा

मुपसं हरति । तसादिति । रक्षाप्यपाधिभेदात् अनु ज्ञापरिहारये। र्ययान्तमा ह । न्योतिरिति । अत्यं मांसमत्तीति अत्यादशु चिः प्रमणा-नामिरित्यर्थः ॥

शक्कीत्तरलेन सूत्रं याचरे। सातामित्यादिना। यद्यपि स्यूब-देइसम्बन्धादुपादानपरित्यामा स्थातां तथाप्यन्यक्रतकर्मणलमितरे-गापि भुन्येतित कर्मणलयतिकरः साक्ष्यं स्थादिइ विशिष्टस्य ख-गादिभागायामेनाविशिष्टात्मन रकस्येव भाक्नृत्वात्। तसात् स्वर्गी नरकी चेति यवस्थासिद्वये स्थात्मसरूपभेदा वाच्य इति शक्कार्यः। भवेत्तदा साक्ष्यं यदानुपहितात्मन रव भाक्नृत्वं स्थात्र त्वेतदिस्थापनात्, तथा च बुद्धेः परदेशसम्बन्धात् तदुपहितचीवस्य नास्ति परदेशसम्बन्ध इति बुद्धिभेदेन भोक्नृभेदान्न कर्मादिसाक्ष्यंमिति समाधानार्थः॥ नैकसिन् जलसूर्यके कम्पमाने जलसूर्यकान्तरं कम्पते, एवं नैकसिन् जीवे कर्मफलमनिश्चिन जीवान्तरस्य तस्यव्यः, एवमयितिकर् एव कर्मफलयोः श्राभाषस्य चाविद्याक्तत्वात् तदाश्रयस्य गंगारस्थाविद्याक्तत्वापपित्तिरिति तद्युदामेन च पारमार्थिकस्य \*श्रद्धात्मभावस्थापदेश्रोपपित्तः। येषान्तु बद्दव श्रात्मानस्ते च भर्वे सर्वगतास्तेषामेवैष य्यतिकरः प्राप्नोति। कथं बद्दवे विभवश्वात्मानश्चेतन्यमात्रस्वरूपा निर्गृणा निरित्रयश्च तद्धं माधार्णं प्रधानं तिक्तिमत्तेषां भेगगापवर्गसिद्धिरिति माङ्खाः। सित बद्धले विभुले च घटकुद्धादिसमानाः द्रव्यमात्र-

चंग्रेवायसूचे जीवस्रांशलं घटानाशसीवापाध्यवच्छेदबुद्धीतां स-म्प्रति रवकारेणावच्छेदपचारुचिं सूचयन् रूपं रूपं प्रतिरूपी बभ्वेत्यादिश्वितिसद्धं प्रतिबिम्बपच्चमुपन्यस्यति भगवान् सूत्रकारः। चाभास एव चेति। स परमात्मैवानुपहिती जीवी न भवति उपाध्यनुभवात् नापि तते। भिन्नः, स रष इच प्रविष्ट इकाय-भेद अतिस्मृतिविरोधात्, तसादिविद्यातलार्यनुद्यादिप्रतिबिम्ब एव जीव इत्यर्थः। असिन् पत्ते बुद्धिप्रतिबिम्बभेदात् स्रगी नरकीत्यादि-व्यवस्था जीवस्थाविद्यक्तादिद्यया माद्यस्थितप्रपद्यत हत्या ह। स्वतस्थे-व्यादिना। यस्वयं भास्तरस्य प्रलापः प्रतिविम्बस्य नापाधिसंस्छतया कल्पितत्वं किन्तु खरूपेणेव, खतः कल्पितप्रतिबिम्बस्य मुक्ती स्थित्वयोः गात् न जीवलं इति स सिद्धान्तर इस्याचान छत इत्युपेदानीयः। यदि दर्पणे मुखं शुक्ती रजतवत् कि ल्यतं स्थात् तदा नेदं रजतिमिति खरू-पबाधवद्गेदं मुखमिति बाध्यं खात्, खता नास्ति दर्पणे मुखमिति सं सर्गमात्रवाधान्मदीयं मुखमेवेदिमित्यवाधितमुखाभेदानुभवात् संस्ट ह लेनैव कल्पितलं प्रवेशवाकी साविष्ठतत्र सागा एव प्रतिबिम्बभावाख-प्रवेशोतोर्न खरूपकल्पना, पराक्रानां चात्र दर्पणटीकायामाचार्यैरित्य-

<sup>\*</sup> त्रद्धभावस्थिति वर्धः।

खक्ष्णाः खते। उत्तेतना श्रात्मानस्तदुपकरणानि चाणूनि मनांधि श्रवेतनानि तत्रात्मद्रव्याणां मनोद्रव्याणां च संयोगान्न वे-च्छादया वैभेषिका श्रात्मगुणा उत्पद्यन्ते, ते चायितकरेण प्रत्येकमात्मस् समवयन्ति, स संसारक्षेषां नवानामात्मगुणा-नामत्यन्तानृत्पादा मोच दित काणादाः। तत्र माङ्खानां ता-वचैतन्यखक्ष्पलात् सर्वात्मनां सिन्धानाद्यविश्रेषाच एकस्य सुखदुःखमत्रन्थे सर्वेषां सुखदुःखमत्रन्थः प्राप्ताति। स्वादेतत् प्रधानप्रवृत्तेः पुरुषकेवच्यार्थलात् व्यवस्था भविष्यति। श्रन्यथा हि स्वविभृतिस्थापनार्था प्रधानप्रवृत्तः स्थात्, तथा चानिर्माचः प्रसच्येति। नेतसारं। न द्यभिलिषतिसिद्धिनिबन्धना व्यवस्था श्रक्या विज्ञातं, उपपत्था तु कयाचित् व्यवस्थाच्येतासत्यां पुनरूपपत्ती कामं माभूदभिलिषतं पुरुष-केवच्यं, प्राप्नीति तु व्यवस्थादेवभावाद्यातिकरः, काणादाना-किवच्यं, प्राप्नीति तु व्यवस्थादेवभावाद्यातिकरः, काणादाना-

परम्यते। एवं खमते खरूपेक्येऽप्युपहितजीवभेदादसाङ्क्यं मुत्तं, सम्प्रति सूचे चकारस्व चितं परेषां साङ्क्यं वत्तु मुपत्रमते। येषामित्यादिना। वृद्धिसुखदुः खेच्छादेषप्रयत्नधर्माधर्मभावना नवात्मविश्रेषगुणाः, सिन्धानादित्यादिपदादीदासीन्यमृतं। साङ्घाः खाभिपायं ग्रङ्कते। खादेत-दिति। सर्वेषां पुंसां प्रष्ठातिसान्निध्याद्यविश्षेषेऽपि प्रष्ठतिरेव प्रति-पुरुषं नियमेन भागापवर्गाधं प्रवक्तते, तथा चोदेश्यपुरुषार्थनियता प्रधानप्रवित्ति भागादित्यवस्था, चन्यया नियमपरुत्त्यार्थनियता स्थानप्रवित्ति भोगादित्यवस्था, चन्यया नियमपरुत्त्यार्थना समाहात्यय्वापनार्था प्रधानस्य प्रवितित्यदेश्यविघातः स्थादित्यर्थः। जडप्रधानस्थादेश्यविवेकाभावात् प्रष्वार्थस्याप्यनागतस्थाचेतनस्थानि-यामकत्वाद्व च्यत्या मानयित्तात्र्यत्वादित्याद्व। नेतदिति। यो हि नियामकाभावेनोद्देश्यविघातमापादयति तं प्रति तस्यवापादनिस्य-नित्ति भावः। तार्किकमतेऽपि भोगादिसाङ्कर्यमित्याद्व। कार्यादाना-

मि यदैकेनात्मना मनः संयुच्यते तदात्मान्तरैरिप नान्तरी-यकः संयोगः स्थात् सिन्धानाद्यविभेषात्, तत्य हेलविभेषात् फलाविभेष देश्येकस्थात्मनः सुखदुः खसंयोगे स्वीत्मनामेव समानसुखदुः खलं प्रसच्चेत । स्थादेतत् \* श्रदृष्टनिमिन्तो निय-मे भविस्यतीति, नेत्या ह॥

### ऋदष्टानियमात्।। पूर्।।

बद्ध्यात्मसु † श्राकाशवत् सर्वगतेषु प्रतिशरीरं बाह्या-धान्तराविश्वेषेण सिन्निहितेषु मनोवाक्कायैर्धर्माधर्मलचणं श्रदृष्टमुपार्च्यते। साङ्धानां तावत्तदनात्मसमवाियप्रधानवित-प्रधानसाधारण्यात्न प्रत्यातमं सुखदुःखोपभोगस्य नियामक मु-पपद्यते। काणादानामिप पूर्ववत् साधारणेन श्रात्ममनः-संयोगेन निर्वित्तितस्यादृष्टस्यािप, श्रसीवात्मनः ददमदृष्टमिति नियमे हेलभावादेष एव देशः। स्थादेतत् श्रहमिदं फलं प्राप्तवानीदं परिहराणि दत्यं प्रयते दत्यं करवाणीत्येवंविधा श्रीसम्ध्यादयः प्रत्यातमं प्रवर्तमाना श्रदृष्टस्यात्मनां च स्रसा-मिभावं नियंस्थन्तीति, नेत्याह ॥

मिति। चेतुर्मनःसंयोगः, फर्नं सुखादि, यदात्मादृष्ट्यतो यो मनः-संयोगः स तदात्मन एव सुखादिचेतुरिति व्यवस्थां प्रङ्काते। स्यादेत-दिति। सूत्रेण परिचरति। नेवाचेति॥

पूर्ववत् मनःसंयोगवत्, अदृष्टस्याऽपि सर्वात्मसाधारणलात् न यव-स्थेत्यर्थः । रागादिनियमात् तज्जादृष्टनियम इत्याभ्रङ्खोत्तरलेन सूचं यक्काति । स्थादेतदित्यादिना ॥

<sup>\*</sup> अदृष्टिनियत इति वर्धः। † आका स्वदिति वर्धः नास्ति।

# अभिसन्धादिष्वपि चैवं ॥ पूर ॥

त्रिभिनन्धादीनामिप साधारणेनैवात्ममनः संघोगेन सर्वात्म-सिन्धी क्रियमाणानां नियमहेत्वानुपपत्ते स्तादापानुषङ्ग एव॥

## प्रदेशादिति चेन्नान्तर्भावात्।। पृ ॥

त्रशेष्येत विभुलेऽपात्मनः प्ररीरप्रतिष्ठेन मनमा संयोगः प्ररीराविच्छने एवात्मप्रदेशे भविष्यति, श्रतः प्रदेशकता व्यव-खाऽभिषन्धादीनामदृष्टस्य सुखदुःखयेा स्र भविष्यतीति। तदिपि नेपपद्यते, कसात् श्रन्तभावात्। विभुलाविशेषाद्धि सर्व एवा-त्मनः सर्वश्ररीरेष्यन्तभविन्ति। तत्र न वैशेषिकैः श्ररीराव-च्छिने।ऽप्यात्मनः प्रदेशः कच्पियतुं श्रक्यः। कच्यमाने।ऽप्ययं निष्यदेशस्यात्मनः प्रदेशः काच्पनिकलादेव न पारमाधिकं कार्यं नियन्तुं श्रकोति। श्ररीरमपि सर्वात्मसनिधावृत्पद्यमान-मस्वैवात्मनो नेतरेषामिति न नियन्तुं श्रव्यं। प्रदेशिवान्यप्प-

चित्रयमः उत्तदेषः, चात्मान्तरप्रदेशस्य परदे हे चन्तर्भावात् व्यवस्थिति शङ्कार्थः॥

किं मनसा संयुक्तात्मेवात्मनः प्रदेशः उत कल्पितः। आये सर्वात्मनां सर्वदेहेषु अन्तर्भाव इति अवस्था। दितीयं दृषयति। तज्ञ न वैशेषिकैरिति। सर्वात्मसानिध्ये सति कस्यचिदेव प्रदेशः कल्पयितुमश्चाः नियामकाभावादित्यर्थः। प्रदेशकल्पनामङ्गीका-व्याह। कल्येति। कार्यमिभसन्थादिकं यस्यात्मने यन्त्ररीरं तज्ञ तस्येव भाग इति अवस्थामाश्ङ्याह। शरीरमपीति। प्रदेश-पच्चे देषान्तरमाह। प्रदेशेति। यस्मिन्नात्मप्रदेशेऽदर्थेत्पितः स किं चलः स्थिरो वा, नादाः चचलेऽशिन्यंशस्य चलनविभागयारस-मन्वादनात्मवादापाताच। दितीये तस्मिन्नेव प्रदेशे परस्याऽपि भागद-श्रीनाददर्थमक्षीयकेनापि शरीरेण दयोरात्मनोर्भागप्रसङ्गः। यदात्म-

गमेऽपि च दये। रात्मनीः ममानसुखदः खभाजीः कदाचिदे-केनैव तावच्छरीरेणीपभागिषिद्धः स्थात्, समानप्रदेशस्थापि दयोरात्मनीरदृष्टस्य समावात्। तथा हि देवदत्ती यिमन् प्रदेशे सुखदः खमन्यभूत् तस्मात् प्रदेशादपक्षान्ते तच्छरीरे यज्ञदत्त्रशरीरे च तं देशमनुप्राप्ते तस्थापीतरेण समानः सुखदः खानुभवा दृश्यते स न स्थात् यदि देवदत्त्रयज्ञदत्त्त-योः समानप्रदेशमदृष्टं न स्थात्, स्वर्गाद्यनुपभागप्रसङ्गञ्च प्रदे-श्वादिनः स्थात्, ब्राह्मणादिश्वरीरप्रदेशेष्ट्रदृष्टिनस्तः प्रदे-श्वात्त्रतिलाच। स्वर्गाद्यपभागस्य सर्वगतलानुपपत्तिञ्च बङ्गा-मात्मनां दृष्टान्ताभावात्। वद तावत् लं के बहवः समानप्रदे-

भेदात् प्रदेशयोर्भेदः तदापि तयोरेकदेचान्तर्भावाद्गीगसाङ्कर्यं तदवस्यं सावयवात्मवादप्रसङ्गच । किच यच यचात्मनः प्रदेशे श्ररीरादिसंथा-गाददृष्टमुत्यनं तत्तन्नैवाचलप्रदेशे स्थितमिति सर्गादिश्रीरावच्छि-द्वातान्यदृष्टाभावात् भागा न स्थात, च्यतः प्रदेशभेदी न व्यवस्थापकः। यत्त चने त्या नमदर् खाश्रये यत्र कचित् भागहेतुरिति खर्गादिभाग-सिद्धिरिति, तन्न भागण्रीरात् दूरस्थादृष्टे मानाभावादिति भावः। यदिप केचिदाजः मनस एकलेऽप्यात्मनां भेदेन संयागवातीनां भेदात् कयाचित् संयागयात्वा किसं खिदेवातान्य दृष्टा दिकमित्यसाङ्कर्थ-मिति, तन संयोगयक्तीनां वैजात्याभावेन सर्वासामेवैनदे हानतः सर्वा-त्मखदृ छ हे तुलापत्तेः, तथाच सर्वातानां एक सिन् देहे भे तिलं दुवारं। किच बद्धनां विभुलमङ्गीक्षय साङ्कर्यमुर्त्ता सम्प्रित कर्तृयां विभुलम-सिद्धमद्दमि हैवासि इत्यल्पलानुभवात् मानाभावाचेत्वा ह । सर्वगत-लानुपपत्तिस्ति। किस्र बद्धनां विभुत्वे समानदेशत्वं वाच्यं तचायुक्तं ष्यदछलादित्याच । वदेति । ननु रूपरसादीनामेन घटस्थलं दछमिति चेत् नायमसात्ममते। द्रष्टानः। रूपस्य तेजीमात्रलादसस्य जलमात्र-लात् गम्थस्य एचिवीमात्रलात् इत्येवं तत्तद्गुणस्य सस्वधम्यंभेनाभेदात् शास्ति। रूपादय इति चेत् न, तेषामिष धम्धंशेनाभेदा-एचणभेदाच न तु बह्रनामात्मनां लचणभेदोऽस्ति श्रन्य-विशेषवशाद्भेदोपपित्तिरिति चेत् न, भेदकच्पनाया श्रन्यवि-शेषकच्पनायास्रेतरेतराश्रयलात्, श्राकाशादीनामिष विभुलं ब्रह्मवादिनोऽसिद्धं कार्यलाम्युपगमात्, तस्मादात्मेकलपच एव सर्वदोषाभाव इति सिद्धं॥

दति श्रीमच्छारीरकमीमांसाभाये गङ्गरभगवत्पादकते। दितीयस्वाध्यायस्य हतीयः पादः॥ ॥

तज्ञादिधर्मातिरिक्तपटाभावात्। किञ्चातानां बज्जलमप्यसिद्धं, चा-तमलरूपलच्चास्याभेदात्, तथा च देवदत्तातमा यच्चदत्तातमना न भिनः चातमलाय ज्रदत्तातमवत्। च्यत्र वैशेषिकः शङ्कते। चन्यविशेषेति। निव्यद्रयमाचरत्त्रया विशेषास्ते च खयं खात्रययावर्तका एव न खेषां वावर्तकमपेचानो इत्यन्या उचनो। तथा च विशेषरूपलच्याभेदात् भवलात्मभेद इत्यर्थः। न तावदात्मन्यनात्मनः सकाशाद्भेदज्ञानार्था विशेषकाल्यना चात्मलादेवानात्मभेदसिद्धः। नाप्यात्मनां मिथा भेद-ज्ञानार्थं तलाल्पना, खात्मभेदस्याद्याप्यसिद्धेः। न च विशेषभेदकल्पना-देवाताभेदकला युक्ता चाताभेद चप्तावातास विशेषभेदसि दिस्तिता द्वी तिसिद्धिरियन्यान्यात्रयादिति परिचारार्थः। यस्त बह्ननां विभले चाकाशदिकालदयान्त इति सेाऽप्यसम्मत इत्याच । चाकाशादीना-मिति। विभुलस्येनरित्ते नाघवात्र विभुभेदः। यथैनसित्रानाभ्रो भेरीबीणादिभेदेन तारमन्दादिशब्दयवस्था रवमेनसिन्नपातःनि बुद्युपाधिभेदेन सुखादियवस्थापपत्तेरात्मभेदेऽपि यवस्थानुपपत्ते-रतलानुधा भेदकल्पने खुपसं इरित । तसादिति । रवस्मूतभो का-श्रुतीनां विरोधाभावात् ब्रह्माण्यदये समन्वय इति सिद्धं॥

इति श्रीमत्यरमहंसपरित्राजनाचार्यं श्रीगोविन्दानन्दभगवत्याद-हती पारीरनमीमांसाव्याख्यायां भाष्यरत्नप्रभायां दितीयाथ्यायस्य हतीयः पादः ॥ \* ॥

### ॐ पर्मात्मने नमः।

#### तथा प्राणाः ॥ १ ॥

वियदादिविषयः श्रुतिविप्रतिषेधः हतीयेन पादेन परिह्तः,
चतुर्थेनेदानीं प्राणिविषयः परिद्वियते। तच तावत् 'तच्चेना
ऽस्ट्रजत' दित, 'तस्तादा एतसादात्मन श्राकाग्रः सस्भूतः' दिति
चैवमादिषूत्पिच्चिप्रकरणेषु प्राणानामुत्पिच्चिनायते। कचिचानुत्पिच्चित्वेषामान्नायते 'श्रमदा ददमय श्रामीत् तदाद्यः
किं तदमदामीदित्यृषयो वाव तेऽग्रे सदामीत् तदाद्यः के ते
च्यवय दित प्राणा वा च्यषयः' दत्यच प्रागुत्पच्नेः प्राणानां

#### ॐ ब्रह्मणे नमः।

पूर्वाधिकरणे कर्तुः खरूपं विचार्य तदुपकरणानामिन्द्रियाणामुत्यत्ति । तथा प्राणाः । भूतभाकृ विचारानन्तरं भौतिकप्राणविचार इति हेतृहेतुमद्भावं पादयोः सङ्गतिमाहः । वियदादीति । तमेव विप्रतिष्ठेधमाहः । तचे व्यादिना। यद्यपि प्राणानामनृत्यत्तौ एकविचान- प्रतिचानपपत्ते वियद्धिकरणन्यायात्त्रेषामृत्यत्तिः सिध्यति तथापि प्रक्षिय प्राणासद्भावश्रवेः गतिकथनार्थमेतद्धिकरणमिल्पे। अत्र प्राणाः विषयाः । ते किमृत्यद्यन्ते न वेति श्रुतीनां विप्रतिपत्त्या संग्रये तासां समबजलादनिर्णय इत्यप्रामाण्यमिति पूर्वपच्चपत्तं, तच गौणवा- दिसमाधानमाह । अथ वेति । प्राणानां प्रजये सङ्गावश्रवेनिरवका- प्रतिन बजीयस्वाद्त्यात्त्रश्रतिजीवोत्यात्त्रश्रतिवद्गीणीत्यविरोध इत्यर्थः ।

सद्भावश्रवणात्। श्रन्यच तु प्राणानामणुत्पत्तिः पयते 'यथाग्नेः चुद्रा विस्कृत्विङ्गा युच्र न्ति एवमेवैतसादात्मनः सर्वे प्राणाः' दिति 'एतसाच्चायते प्राणा सनः सर्वे न्द्रियाणि च' दिति 'सप्त प्राणाः प्रभवन्ति तसात्' दिति 'स प्राणसस्चत प्राणाच्छ्रद्धां खं वायुर्चेशितरापः पृथिवीन्द्रियं सनोऽनं' दिति चैवसादिप्रदेभेषु। तच तच श्रुतिविप्रतिषेधादन्यतर्गिर्धार्णकार्णानिरूपणाचा-प्रतिपत्तिः प्राप्नोति, श्रयवा प्रागुत्पत्तेः सङ्गावश्रवणाद् गौणो प्राणानामृत्यत्तिश्रति प्राप्नोति, श्रत ददं पठित । तथा प्राणा दित । कथं पुनरच तथेत्यचरानुलोग्यं, प्रकृतोपमान्नाभावात् । सर्वगतात्मवङ्गलवादिदूषणमतीतानन्तरपादान्ते प्रकृतं तत्त्वावन्नोपमानं सम्भवति, सादृश्याभावात् । सादृश्ये

च्यमगणपचनद्गीणपचीऽपि मुख्यसिद्धान्तिः पूर्वपच स्वेति चापगार्थमयवेत्रातां। मुख्यसिद्धान्त्याद्य। चत इति। तथाण्य्यमाचिपति। कथामिति। चानुकाम्यं सामञ्जस्यिमित्यर्थः। साम्यं स्तुट्यित,
यया दृष्टसित्। दूषणवत् प्राणा इत्यनुचितं। यद्यप्यदृष्टवत् प्राणाः
चप्यिन्यता इति सूत्रमन्वेति तथापि पुनरुतः जीववत् प्राणाः नीत्यद्यन्त इति सूत्रम्यं विषयाण्या प्राण्याः। समाधन्ते। न उदाहर्गोति। दृष्टान्ता दार्थान्तिकसिद्धितो वाच्य इत्यङ्गीक्रत्यकवाक्यस्वतंन साद्यियमुतः, सम्पति नायं नियमः। जीमिनिना भगवताः
यवहिताव्यवहितदृष्टान्तस्यात्रित्वादित्याद्य। च्यप वेति। चिष्तः
यतियाध्यायेऽत्यप्रतिप्रचेष्विधकरणं, तस्येदं विषयवाक्यं, "यावते। त्यान्त्
प्रतिप्रक्षीयात् तावता वार्णाञ्चतुष्कपाकाद्विपर्" इत्येतदुत्तराधिकरणे किमियं वार्णाधिर्दातुरुत प्रतिप्रह्वातुरिति विषये प्रतिप्रक्लीयादिति द्रतः प्रतिग्रहोत्रित प्रतिग्रह्वातुरिति विषये प्रतिग्रह्नीयादिति द्रतः प्रतिग्रहोत्रित्याण्यद्व प्रजापतिर्वर्णायात्रमनयदि-

हि सत्युपमानं स्वात्, यथा सिंहस्तथा बलवर्मित । श्रदृष्टसास्वप्रतिपादनार्थमिति यद्युचेत, यथा श्रदृष्टस्य स्वात्मसन्नधावृत्पद्यमानस्वानियतलं, एवं प्राणानामिष स्वात्मनः प्रत्यनियतलिमिति, तदिष देहानियमेनैवोक्तलात् पुनस्कं
भवेत्। न च जीवेन प्राणा उपमीयेरन्, सिद्धान्तिविरोधात्।
जीवस्य ह्यनुत्पत्तिराख्याता प्राणानां द्वत्पत्तिराचिख्यासिता।
तस्मात् तथेत्यसम्बन्धमेतत् प्रतिभाति। न, उदाहरणोपात्तेनाष्युपमानेन सम्बन्धोपपत्तेः। श्रत्र प्राणाः सर्वे लोकाः सर्वे
देवाः सर्वाणि स्तानि च खुचरन्त्येवंजातीयकं। तत्र यथा
लोकादयः परसाद्वह्मण उत्ययन्ते तथा प्राणाः श्रपीत्यर्थः।

खुपक्रमे दाहकीर्तनात् लिङ्गादश्वदातुरेवेति स्थास्वित, खतः प्रतिग्रिक्तीयादिखस्य पदस्याऽश्वान् यः प्रतिग्रा ह्येदिखर्थः। दयादिति या-वत्। योऽश्वदाता स वाक्षणीमिष्टिं कुर्यादिति वाक्यार्थे स्थिते चिन्ता, खश्वदानिमिन्तेयमिष्टिः किं लेकिकोऽश्वदाने वैदिके वेति। तत्र 'न केशिरिणो ददाति' इति निधिद्धलेकिकाश्वदाने देषसम्मवात् तिन्दासार्थेयमिष्टिरिति देषान्विष्टिलेकिकाश्वदाने देषसम्मवात् तिन्दासार्थेयमिष्टिरिति देषान्विष्टिलेकिको स्थादिति स्त्रचेण प्राप्ते सिद्धान्तः। 'खत्र हि वक्षणा वा एतं ग्रक्काति योऽश्वं प्रतिग्रक्काति' इति दातुर्देषं सङ्गीर्वेषिरिविह्निता। वक्षण्यस्यो जलोदराख्यरोग स्वतः। न च लेकिकोऽश्वदानेऽयं रोगो भवित इति प्रसिद्धं। नचा-नेनव वाक्येन प्रसिद्धः। दाने देषस्ति हासार्था चिष्टिरिवर्थभेदे वा-क्यमेदात्। न च व्योति इति युत्यत्या वक्षण्यव्दे निष्ठेषाति क्रमकतदेषानुवादक इति युत्तं, रूषियागापातात्। तत्यागे च वेदि-

<sup>\*</sup> प्राण् द्य ६ति वर्ध ॰ का ॰।

'तथा एतसा ज्ञायने प्राणे। मनः सर्वेन्द्रियाणि च। सं वायुर्ज्यातिरापः पृथिवी विश्वस्य धारिणी' दत्येवमादिष्यिप खादिवत्
प्राणानामृत्पित्ति द्रष्ट्यं। श्रथवा पानव्यापच तद्दित्येवमादिषु व्यवहितापमानसम्बन्धस्याणाश्रितलात् यथातीतानन्तरपादाद्यक्ता वियदादयः परस्य ब्रह्मणे। विकाराः समधिगतास्त्रथा प्राणा श्रपि परस्य ब्रह्मणे। विकाराः समधिगतास्त्रथा प्राणा श्रपि परस्य ब्रह्मणे। विकाराः दति योजयितव्यं। कः पुनः प्राणानां विकारले हेतः, श्रुतलमेव।
ननु केषुचित् प्रदेशेषु न प्राणानामृत्यित्तः श्रुयत दत्युक्तं,
तदयुक्तं, प्रदेशान्तरेषु श्रवणात्। न हि कचिदश्रवणमन्यत्र
श्रुतं निवारियत् मृतसहते, तस्माच्छ्रतलाविशेषादाकाशादिवत्
प्राणा श्रपि जत्यद्यन्त दति स्रक्तं॥

केऽिष दानेऽश्वत्यागजन्यदुःखं प्रागुत्तत्य्या प्रक्तात्वाद्यर्षवादे । उपिति यच्च सम्बन्धिन्यश्वदाने इयिनिष्टिरित्येवं विचार्यात्तां। पानव्यापच तद्दिति। सामपाने क्रियमाणे व्यापदमनं यदि खात् तदा एतं से। मेन्द्रं ग्रामाकच्चरं निर्वपेदिति श्रूयते। तचाऽश्व-प्रतिग्रचेष्ठ्यिकरणपूर्वपच्चत्याये। बद्धस्त्रच्यविच्वत्त्वदिति परा-स्थ्यते, तद्द्धी क्रिके धातुसाम्यार्थं पीतसामस्य वमनेऽयं चरः स्यादमन-निमित्ते त्रियण्यास्य द्रष्टस्येन्द्रियेण वीर्येण बाध्यते, यः सामं वमतीत्वनुवादादिति पूर्वपच्चस्त्रचार्यः। वेदिके तु सामपाने श्रीष-प्रतिपत्ते व्याप्तास्य धातुसाम्यक्रदेवेन गुण्यत्वाद्य देष्ठ स्ति प्राप्ते सिद्धान्तः। लोके वमन-क्षतेन्द्रयण्यास्य धातुसाम्यकरत्वेन गुण्यत्वाद्य देष्ठता, वेदे तु मा मे वाङ्नाभिमतिगा इति सम्यग्जरणार्यमन्त्र लिङ्गादमने कर्मवैगुण्यात् तस्य देष्ठता। तस्माददिकसी। मवमने सीमेन्द्रच्यत्रिति स्थितिमत्येव-मादिषु स्रचेव्यत्यद्यः॥

## गौाएयसमावात्॥ २॥

यत्पनक्तं प्रागुत्पत्तेः सङ्गावश्रवणात् गेणो प्राणानामुत्पत्तिरिति तत्प्रत्याह। गेण्यमभवादिति। गेण्या श्रमभवा
गेण्यमभवः। न हि प्राणानामुत्पत्तिश्रतिगेणो सभवित,
प्रतिज्ञाहानिप्रमङ्गात्। 'कस्मिन्नु भगवे। विज्ञाते सर्वमिदं विज्ञातं भवित' दति ह्येकविज्ञानेन सर्वविज्ञानं प्रतिज्ञाय तसाधनायेदमान्नायते 'एतस्माञ्जायते प्राणः' दत्यादि। सा च
प्रतिज्ञा प्राणादेः समस्तस्य जगतः ब्रह्मविकार्ले सति प्रकृतिव्यतिरेकेण विकाराभावात् सिध्यति, गेण्यान्तु प्राणानामृत्यत्तिश्रते। प्रतिज्ञेयं होयेत। तथा च प्रतिज्ञातार्थमुपसंहरति
'पुरुष एवेदं विश्वं तपे। ब्रह्म परास्तं' दित, 'ब्रह्मवेदं विश्व-

ननु प्रतिचाऽपि गोगो किं न स्थात् इत्यत चाह। तथा च प्रतिचातार्थमिति। उपक्रमोपसंहाराभ्यां प्रतिपिपादियिषिता दि-तीयलप्रतिचान्रोधेन प्राणोत्पत्तिर्मुख्येवेति भावः। मुख्कवत् श्रुत्य-त्यरेऽपि प्रतिचादर्भनात् सा मुख्येत्याह। तथिति। स्वा प्रतिचा प्राग्णेत्यत्तिमुख्येत्वे हेतुत्वेन द्रस्येत्यर्थः। इदानीं प्रत्ये प्राणसत्त्वश्रुतेर्गतिं प्रश्नपृवेतमाह। कथिमत्यादिना। नेदं वाक्यं महाप्रत्यये परमकार्यस्य ब्रह्मगः प्राणवत्त्वपरं कित्त्ववान्तरप्रत्यये हिरस्थ्रगर्भाख्यावान्तरप्रकृतिरूपप्राणसङ्गावपरिमित्यर्थः। ननु हिरस्थ्रगर्भाख्यावान्तरप्रकृति कथं तदा विकारासत्त्वकथनं तत्राह। खिवतारित। खस्य कार्यब्रह्माणा यत् कार्यं स्थूनं तस्योत्पत्तिरित्यर्थः। ननु यथाश्रुति महाप्रत्ये प्राणसङ्गावरूपं लिङ्गं प्राणानृत्यत्तिसाधकं किमित्यवान्तरप्र-

<sup>\*</sup> कर्मा तप इति वर्ध० का०।

मिदं विरिष्ठं दिति च। तथा 'त्रात्मनो वा त्ररे दर्भनेन अवणेन मत्या विज्ञानेनेदं मवें विदितं' दत्येवंजातीयकासु श्रुतिषु एषेंद प्रतिज्ञा योजयितया। कथं पुनः प्रागुत्पत्तेः प्राणानां मद्भाव-श्रवणं, नैतन्मूलप्रक्रतिविषयं, 'त्रप्राणो स्थमनाः प्रद्रमो स्थन-रात् परतः परः' दित मूलप्रक्रतेः प्राणादिसमस्तविभेषर्हित-लावधारणात्। श्रवान्तरप्रक्रतिविषयन्वेतत् स्वविकारापेत्तं प्रा-गुत्पत्तेः प्राणानां सद्भावावधारणमिति द्रष्ट्यं, व्याक्ततिष-याणामपि भ्रयसीनामवस्थानां श्रुतिस्त्रत्योः प्रक्रतिविकारभाव-प्रसिद्धेः। वियदधिकरणे हि गौष्णसभावादिति पूर्वपत्तस्य-लात् गौष्णी जन्मश्रुतिरसभावादिति व्यास्थातं। प्रतिज्ञाहान्या च तत्र सिद्धान्तोऽभिहितः। दह तु सिद्धान्तस्त्रत्वात् गौ-ष्या जन्मश्रुतिरसभावादिति व्यास्थातं। तदनुरोधेन लिहापि गौष्णी जन्मश्रुतिरसभावादिति व्यास्थातं। प्रतिज्ञाहानिर्णेनि-ता स्थात्॥

तस्य जायत इति परस्थाकाशादिषु मुख्यस्य पाठापे चया प्राची नेषु प्रामेषु श्रुते मुख्यं जन्मेति सूचयाजना। तत्सामान्यादिति। तेनाका-शादिजन्मना सामान्यमेकशब्दो हात्वं तस्मादित्यर्थः। एकस्मिन् वाक्ये

लयपरतया नीयत इति चेत्, स्तसाज्ञायते प्राण इत्यादि प्रवलजन्मश्रुतिवलादिति वदामः। ननु विकारस्य ब्रह्मणः कथं प्रक्रातिलमित्यत
स्वाहः। याक्यतेति। 'हिरण्याभः समवत्तायो' इत्यादिश्रुता 'स्वादिकतां सभृतानां' इत्यादि स्मृता च विकारात्मनामिष मूलकारणावस्थारूपाणां ब्रह्मविराडादीनां प्रक्रातिवकारभावेन प्रसिद्धिरस्ति। पूर्वापेन्त्या विकारस्थाप्यृत्तरत्वादप्रक्रतित्वमित्यर्थः। केचिदियदिधकरणानुरोधे-नेदं सूत्रं याचन्यते तान् दूषयति। वियदिति।

#### तत् प्राक् युतेः ।। ३ ॥

दत्याकाशादीनामिव प्राणानामिप मुखेव जनस्युतिः,
यज्ञायत द्रत्येकं जनसवाचि पदं प्राणेषु प्राक् अतं सद्त्तरेष्ट्राकाशादिष्ट्रनुवर्तते, 'एतसाज्ञायते प्राणः' दत्यचाकाशादिषु मुखं जन्मेति प्रतिष्ठापितं, तत् सामान्यात् प्राणेष्ट्राप मुख्यमेव जन्म भवितुमईति। न ह्येकस्मिन् प्रकर्णे एकस्मिन् वाक्ये एकः श्रब्दः सक्षद्चिरितो बद्धभः सम्बधमानः
कचिन्मुख्यः कचिद्गाण दत्यध्यवसातुं श्रक्यं, वैद्ध्यप्रसक्वात्। तथा 'स प्राणमस्जत प्राणाच्छ्द्धां' दत्यचापि प्राणेषु
अतः स्जितः परेष्ट्रपि उत्यत्तिमत्यु अद्वादिष्ट्रनुषच्यते।
यचापि पञ्चाच्छ्रतः उत्यत्तिवचनः श्रब्दः पूर्वैः सम्बधते
तचाष्टेष एव न्यायः, यथा सर्वाणि स्वतानि ब्युचरन्तीत्ययमन्ते
पिततो ब्युचरन्तिशब्दः पूर्वैरिप प्राणादिभिः सम्बधते॥

# तत्पूर्वकत्वादाचः॥४॥

यद्यपि'तत्तेजोऽस्जत' दत्येतस्मिन् प्रकरणे प्राणानासुत्यत्ति-र्न पयते तेजोऽवन्नानामेव नयाणां स्तानां उत्यत्तिश्रवणात्,

एकस्य शब्दस्य विन्मुख्यलं विचित् गाँगलिमिति वैरूप्यं न युक्तमिति न्यायमन्यचाप्यतिदिशति। यचापि पञ्चाच्छत इति॥

यचे। तां कान्दे। येऽपि प्राणानामृत्यत्तर्ने श्रूयत इति। तत्राह। तत्रूर्वकत्वादाच इति। यत्र सत्रे वाक्षदं प्राणमनसे। रूपलद्धाणं।

तथापि ब्रह्मप्रकृतिकतेजोऽबन्नपूर्वकलाभिधानाद्वाक्प्राणमनमां तत्वामान्याच मर्वेषामेव प्राणानां ब्रह्मप्रभवलं पिद्धं भवति। तथा ह्यस्मिनेव प्रकरणे तेजोऽबन्नपूर्वकलं वाक्प्राणमनमान्मान्यते 'त्रन्नमयं हि मोम्य मनः त्रापामयः प्राणः तेजोमयी वाक्'दति। तच यदि तावन्मुख्यमेवैषामनादिमयलं तता वर्तत एव व्रह्मप्रभवलं त्रय भाकं तथापि ब्रह्मकर्वकायां नामक्प्याक्रियायां त्रवणात् 'येनात्रुतं त्रुतं भवति' दति चेापक्रमात् ऐतदात्त्यमिदं सवें' दति चेापसंहारात् श्रुत्यन्तरप्रसिद्धेच ब्रह्मकार्यलप्रपचनार्थमेव मनत्रादीनामनादिमयलवचनमिति गम्यते। तस्मादिप प्राणानां ब्रह्मविकार्लमिद्धः॥

## सप्तगतेर्विशेषितत्वाच॥ ५॥

उत्पत्तिविषयः श्रुतिविप्रतिषेधः प्राणानां परिह्नतः,

वाक्षाणमनसां तेजीऽबद्गपूर्वकालेक्तिरश्रवणमसिद्धमिति योजना।
तेवीगादिभिस्च हरादीनां सामान्यं करणलं तत्सामान्यादिल्यर्थः।
स्वा मयिष्वकारे मुख्य इति पत्ते वर्तत एव प्राणानां ब्रह्मकार्यलं तेजीऽबद्गानां ब्रह्मविकारलात्। यदि प्राणस्य वायोर्जलविकारलायीगात् तद्धीनस्थितिकलमात्रेण भाक्तस्यापि प्राणानां विकारले
भूताधीनस्थितिकलं लिङ्गं मयटेक्तिमिति सिद्धं ब्रह्मकार्थलं 'स प्राणमस्जत' इत्यादिश्रव्यन्तरे स्पष्टं, ब्रह्मकार्यलेक्तिः। तस्मात् प्राणानामत्यित्तश्रवीनां सद्भावश्रव्यविरोधात् कारणे ब्रह्मणि समन्वय इति
सिद्धं। लिङ्गप्ररीरविचारात्मकाधिकरणानां लिङ्गात् तन्त्वंपदार्थभेदधीः फलमिति द्रस्यं॥

एवं जन्मलब्धसत्ताकानां प्राणानाम्पजीचीपजीवकलसङ्गत्या सङ्घां निर्मातुं स्रुतीनां विरोधात् सण्ये पूर्वपद्मयति। सप्तमतेविंग्रीधित-

<sup>\*</sup> ब्रह्मप्रकृतिकत्विमितिवर्धः काः।

चिद्धाविषय ददानीं परिक्तियते। तत्र मुखं प्राणमुपरिष्टाद-च्यति। सम्प्रति तु कतीतरे प्राणा दित सम्प्रधारयति। स्रुति-विप्रतिपत्तेश्वात्र विषयः। किचित् सप्त प्राणाः सङ्गोर्त्यन्ते "सप्त प्राणाः प्रभवन्ति तस्मात्" दिति। किचिद्धा प्राणा ग्रहतेन गुणेन सङ्गोर्त्यन्ते, "स्रष्टे। ग्रहा स्रष्टावितग्रहाः" दिति, किचित्रव "सप्त वै भीष्ण्याः प्राणा दाववाञ्ची" दिति। किचिद्दम "नव वै पुरुषे प्राणा नाभिर्दभमी" दिति। किचिद्देकादम "द्रभेमे पुरुषे प्राणा स्रात्मेकादभ्र" दिति। किचिद्दादभ्र "सर्व्येषां स्पर्भानां त्रगेकाय-तनम्" दत्यत्र । किचित्रविद्यादभ्र "चनुश्च द्रष्टयञ्च" दत्यत्र । एवं हि विप्रतिपन्नाः प्राणयत्तां प्रति स्रुतयः, किं तावत् प्राप्तं सप्तेव प्राणा दिति। कुतः गतेः, यतस्तावन्तोऽवगस्यन्ते "सप्त प्राणाः प्रभवन्ति तस्मात्" दत्येवंविधास स्रुतिषु। विभेषिताञ्चेते "सप्त वै भीष्ण्याः प्राणाः" दत्यत्र । ननु "गुहाभया निहिताः

लाच | विश्व संश्व । इन्त्रियाण्य विषय । पञ्च धीन्त्रियाणि वाङ्मन-स्वेति सप्त प्राणास्त एव इस्तेन सहारो । यहलं बन्धकलं यह नित बध्न-नीति यहा इन्त्रियाणि तेषां बन्धकलं विषयाधीन मित्यतियहाः यहा-नित्र माना विषया इत्यर्थः । दे स्रो ने दे चनुषी दे द्वाणे वाक् चेति सप्त शीर्षणे भवाः प्राणा दाववाञ्ची पायू पर्या चेति नव, ज्ञानकर्मेन्द्रियाणि दश्मे पुषषे दे हे प्राणाः स्रात्मा मन एकादश्रपाण इति सिद्धान्तको-टिक्ता एत एव हृद्याख्यया बुद्धा सह दादश् । सहङ्गारेण सह चयादश्, स्रुतितः सप्तत्वावग्रतेर्ये शोर्षण्याः सप्त ते प्राणा इति शोर्षण्यो-देशेन प्राणावविशेषणाच शोर्षण्यानां प्राणावश्वस्ता, इन्त्रियलपरिसङ्घ-या सप्तेव प्राणा इति स्त्र न्योजना । सप्तत्वं वीपाविषद्धमिति शङ्कते ।

मप्त मप्त' दित वीषा श्रूयते, सा मप्तभ्योऽतिरिक्तान् प्राणान्
गमयतीति। नैष देषः, पुरुषभेदाभिप्राययं वीषा प्रति पुरुषं
मप्त मप्त प्राणा दित, न तत्त्वभेदाभिप्राया सप्त सप्तान्येऽन्ये प्राणा दित। नन्वष्टलादिकापि सञ्चा प्राणेषूदाहृता कथं सप्तेव स्युः। सत्यमुदाहृता विरोधात्त्वन्यतमा सञ्चाध्यवसात्यो, तत्र स्तेकिन्क्यने।परोधात् सप्तसञ्चाध्यवसात्यो, तत्र स्तेकिन्क्यने।परोधात् सप्तसञ्चाध्यवसानं वृत्तिभेदापेचञ्च सञ्चान्तरश्रवणिमिति गम्यते। श्रवीच्यते॥

### च्सादयसु स्थितेऽता नैवं॥ ६॥

हस्तादयस्वपरे सप्तभ्याऽितिरिक्ताः प्राणाः श्रूयन्ते, "हस्तो वै यहः स कर्माणातियहेण ग्रहीतः, हस्ताभ्यां हि कर्मा करोति" दिखेवमाद्यासु श्रुतिषु। स्थिते च सप्तत्वातिरेके सप्तत्वमन्तर्भावा-च्चक्यते सम्भाविष्यतुं। हीनाधिकसङ्खाविप्रतिपत्ती ह्यधिका सङ्खा संग्राह्या भवति, तस्यां \*होनान्तर्भवति, न तु ही-

चादानेन नर्मणा ग्रहीतः सम्बद्धः। सम्बन्धमेवाहः। इस्ताभ्या-मिति। चते। अधिनसङ्घायाः न्यूनायामन्तर्भावायोगात् सप्तेव प्राणाः स्युर्वाघवानुरोधादित्येवं न मन्तयमित्यन्वयः। तर्ह्वितीन्त्रियाणी-

निन्ति। गुइ।यां इदये शेरत इति गुइ। श्याः। खस्यानेषु निह्निताः निन्तिप्ता इत्यर्थः। चित्तेन चतुर्दश्लं मन्तयं। पूर्वपन्ती परिइरति। नेष देष इति। सिद्धान्तिनाप्येकादशसु मने। यित्तिभेदा विश्वयात्मिकाः बुद्धिः ग्रावीत्मको (उद्दक्षारः, सार्णात्मकं चित्तं इति द्वादशादिसङ्खान्त-भीवनीया। तते। वरं प्राथमिकसप्तत्वे (न्तर्भावः वाघवादिति प्राप्ते सिद्धान्त्यति। अतेति॥

<sup>\*</sup> दीतरेति का॰ वर्धः।

नायामधिका, श्रतश्च नैवं मन्तयं स्रोककल्पनानुरोधार् मत्रैव प्राणाः खुरिति। उत्तरमङ्खानुरोधात्वेकादशैव ते प्राणाः खुः। तथा चादाह्ता श्रुतिः "दशेमे पुरुषे प्राणा त्रात्मेकादम" दति। त्रात्ममब्देन चात्रान्तः करणं परिग्ट ह्यते करणाधिकारात्। ननु एकादशलादप्यधिके दादशचयादशले उदाहते। मत्यमुदाहते न लेकादशभ्यः कार्यजातेभ्याऽधिकं कार्याजातमस्ति यद्धं ऋधिकं करणं कल्प्येत। शब्दसार्शस्त्रप-रमगन्धविषयाः पञ्च बुद्धिभेदास्तदर्थानि पञ्च बुद्धीन्द्रियाणि वचनादानविहरणोत्सर्गानन्दाः पञ्च कर्मभेदासदर्थानि च पच कर्मीन्द्रयाणि सर्वार्घविषयं चैका खरुत्ति मन एकमनेक-वृत्तिकं तदेव वृत्तिभेदात् कचिद्भिन्वद्यपदिस्यते "मना बुद्धिर-इङ्गारिश्च त्रञ्च' दति। तथाच श्रुतिः कामाद्या नानाविधा छ-त्तीरनुत्रम्याद "एतत् सर्वं मन एव" इति। ऋषि च सप्तेव शी-र्षेखान् प्राणानिभमन्यमानस्य चलार् एव प्राणा श्रभिमताः स्थः खानभेदाद्येते चलारः मनः मप्त गण्यन्ते, 'दि श्रोते दे चनुषी

व्याकङ्वायामाइ। उत्तरेति। श्रुतीनां मिथा विरोधे सित मानान्तरानुग्रहीता श्रुतिबंबीयसीति न्यायेन कार्यां बिङ्गानुमानानुग्रहीते कादणः
प्राणश्रुव्यनुसारेणान्याः श्रुतया नेया द्रव्यभिसन्धायाह । सव्यमिति।
एकादणकार्यां बिङ्गान्याइ। णब्देति । चयः कालास्त्रेकात्यं, तिहषः
या दित्तर्यम्य तत् चेकाल्यदित्त । दिन्द्रयान्तराणां वर्त्तमानमाचग्राहित्वादतीतादिद्यानाय मनाऽङ्गीकार्यमित्यर्थः। विश्रेषितत्वादित्युक्तं निः
रस्यति। अपि च सप्तेति। न च तावतामिति। स्वादानादीनां श्रीचा-

दे नामिके एका वाक्" इति। नच तावतामेव वृत्तिभेदा इतरे प्राणा दति गचाते वन्तुं, इसादिवन्तीनामत्यनाविजातीयवात्। तथा "नव वै पुरुषे प्राणा नाभिर्दशमी" दत्यचापि देइच्छि-द्रभेदाभिप्रायेणैव दम प्राणा उच्चन्ते, न प्राणतत्त्रभेदाभि-प्राथेण 'नाभिरंभभी' इति वचनात्। न हि नाभिनाम कश्चित् प्राणः प्रसिद्धोऽस्ति, मुख्यस्य तु प्राणस्य भवति, नाभिरपि एकं विशेषायतनमित्यता नाभिर्दशमीत्युच्यते । कचिदुपाष-नाधं कतिचित् प्राणा गण्यन्ते, क्वचित् प्रदर्भनाधं। तदेवं वि-चित्रे प्राणेयत्ताचाने मित क किं पर्माचानमिति विवे-क्तयं। कार्यजातवशा लेकादशलासानं प्राणविषयं प्रमाणमिति स्थितं। द्यमपरा स्वद्ययोजना। सप्तैव प्राणाः सुः यतः मतानामेव गतिः श्रूयते "तमुल्तामन्तं प्राणीऽनूल्तामित प्राणम-नूलामनां सर्वे प्राणा अनूलामन्ति''दत्यत्र। ननु सर्वभव्देाऽपात्र पचते कथं मप्तानामेव गतिः प्रतिज्ञायत इति, विशेषित-लादित्या ह। मप्तेव हि प्राणा य चुरादयः लक्पर्यन्ता विशे-

दिश्वीऽत्यन्तवैजात्यादित्यर्थः। तेषां तद्वृत्तित्वे वधिरादीनामादानादि न स्वादिति भावः। कयं तर्ष्टं क्रिने प्राणम्ब्यः इत्वामञ्ज्य नद्वायये त्याच। मृखस्य त्वित। सप्त प्राणाः प्रभवन्तीत्यपासनार्थः। स्वस्वीत्यपादानामपि वन्धकत्वाविग्रेषादिति विवेत्त्रयं। नन्विदं स्च्चाख्यानमसङ्गतं पञ्चधीन्त्रयवाङ्मनसां सप्तत्वावग्रतिः भीर्घख्यानाञ्चतुर्कां विम्रेषितत्विमिति हेते।
वैयिधकर ख्यादुत्तपरिसङ्घादेशिषाचेत्यक्षेराहः। इयमपरेति। इन्त्रि-

षिताः द्र इप्रकृताः, स यत्रैष चाचुषः पुरुषः पराङ् पर्यावर्त्तते त्रयारूपज्ञा भवति एकोभवति न पत्रवतीत्या इरित्येवमा-दिनानुक्रमणेन। प्रक्रतगामी च सर्वग्रब्दो भवति। यथा सर्वे ब्राह्मणा भाजिता इति ये निमन्तिताः प्रकृता ब्राह्म-णास्त एव सर्वप्रब्देनोच्यन्ते नान्ये, एविमहापि ये प्रक्रताः सप्त प्राणास्त एव सर्वग्रब्देनो चन्ते नान्य द्ति। नन्वत्र विज्ञान-मष्टममनुकान्तं कथं सप्तानामेवानुक्रमणं, नैष देषः। मनी-विज्ञानयासात्वाभेदाइत्तिभेदेऽपि सप्तलोपपत्तेः। तसात् सप्तैव प्राणा द्रत्येवं प्राप्ते ब्रूमः। इस्ताद्यस्वपरे मप्तभ्याऽतिरिकाः प्राणाः प्रतीयन्ते "इस्ता वै ग्रहः" दत्यादि श्रुतिषु। ग्रहलञ्च बन्ध-नभावा ग्रह्मते, बध्यते चेत्रज्ञोऽनेन ग्रहमंज्ञकेन बन्धनेनेति। म च चेचज्ञो नैकस्मिन्नेव गरीरे बध्यते गरीरान्तरेखपि तु खालाद स्थन ख। तसा च्छरीरान्तर मञ्चारीदं ग्रहमं जनं ब-न्धनमित्यर्थादुतां भवति। तथा च स्थितः "पुर्थाष्टकीन चिक्नेन प्राणाद्येन स युज्यते। तेन बद्धस्य वै बन्धा मोची मुक्तस्य तेन च" दति। प्राङ्मोचाद्भइसंज्ञकोनानेन बन्धनेनावियागं

याणि कतीति सन्दे पूर्वपद्यस्य योजयित। सप्ति। तं जीवात्मानं ये प्राणाः सह गच्छन्ति तेषामेव भागहेतुलादिन्त्रियलमित्यर्थः।
विपन्नावस्थायां एष चाद्युषयद्युषि स्थिताऽनुप्राह्वकसूर्यां ग्ररूपः पुरुषः
पराङ् पर्यावर्त्तते बहिर्देशात् खांशिनं सूर्ये प्रतिगच्छति। अथ
तदानीमयं मुमूर्धररूपद्या भवति देवां ग्रे देवं प्रविष्ठे लिङ्गां ग्रयद्युद्धरये मनसैकीभवति तदायं न पश्चतीति पार्श्वस्था खाऊरित्यर्थः।
चादिपदान जिन्नति न वदति न रसयते न प्रस्थाति न मन्ते न स्पृ-

दर्भयति। त्राथर्वणे च विषयेन्द्रियानुक्रमणे "चनुस द्रष्टयद्र" इत्यत्र तुल्ववद्धसादीनीन्द्रियाणि मविषयाण्यनुत्रामित "इसी चादातवाञ्च उपस्यशानन्दियतवाञ्च पायुञ्च विमर्जियतवाञ्च पादी च गन्त खञ्च" दति। तथा "दशेमे पुरुषे प्राणा त्रात्मेका-दशः ते यदासाच्छरीराचार्यादुलामन्यय रादयन्ति" द्रत्येका-दशानां प्राणानामुक्तान्तिं दर्भयति । सर्वेशब्दे।ऽपि च प्राण-ग्रब्देन सम्बध्यमानाऽशेषान् प्राणानभिद्धाना न प्रकर्णव-शेन मप्तखेव व्यवस्थापियतुं शकाते, प्रकरणाच्छब्दस्य च बलीय-स्वात्। सर्वे ब्राह्मणा भाजिता दत्यचापि सर्वेषामेव अवनि-वर्त्तिनां ब्राह्मणानां ग्रहणं न्यायां सर्वशब्दसामर्थात्। सर्वभाज-नासमावात् तु तच निमन्त्रितमाचविषया सर्वभव्दस्य दित्रा-श्रिता, द्रह तु न किञ्चित् सर्वभव्दार्थमङ्कोचकार्णमस्ति, तसात् मर्वग्रब्देनाचाग्रेषाणां प्राणानां परिश्रहप्रदर्भनाधं स-प्तानामनुक्रमणिस्यनवद्यं। तसादेकाद्भैव प्राणाः भव्दतः कार्य्यतस्रिति मिद्धं॥

श्ति न विजानातीति ग्रह्मते। सप्तानामेव जीवेन सह गतिरित्यसिद्धं। ग्रह्मतश्रुत्या इस्तादीनामिष गतिप्रतीतेरिति सिद्धान्तयि।
एविमित्यादिना। हस्तादिबन्धस्यामोद्यात् सहगती स्मृतिमाह। पुर्थएकेनेति। प्राणादिपञ्चकं भूतस्त्व्यापञ्चकं ज्ञानेन्त्रियपञ्चकं कर्मेन्द्रियपञ्चकं चन्तःकरणचतुष्टयमिवद्या कामकर्म चेति पुर्थयकमात्मनो
ज्ञापकत्वाद्यिङ्गं सित सम्भवे सर्वश्रुतिसङ्गोचो न युक्त इत्याह।
सर्वशब्दे। प्रिति। तस्मात् सङ्गाश्रुतीनामिवरेषादेकादशेन्त्रियकारणे
ब्रह्मणि समन्वय इति सिद्धं॥

#### ऋणवश्व॥ ७॥

प्रध्ना प्राणानामेव खभावान्तरमभुक्तिनीत। त्रणवसैते प्रध्नाः प्राणाः प्रतिपत्तयाः। त्रणुलझैषां सीत्त्यपि च्छेदी न परमाणुत् च्यलं, कत्त्रदे ह्यापि कार्यानुपपत्तिप्रसङ्गात्। स्ट्या एते प्राणाः स्यूलासेत् स्यः मरणकाले प्ररीरानिर्गच्छनो विलाद हिरिवीपलस्थेरन् सियमाणस्य पार्श्वस्थैः। परिच्छिन् वासैते प्राणाः सर्वगतासेत् स्यः उत्क्रान्तिगत्यागतिश्रुतियाने वोपः स्थात्, तहुणसारलञ्च जीवस्य न सिधेत्। सर्वगतानामिप वित्तलाभः प्ररीरदेषे स्थादित चेत्, न, वृत्तिमात्रस्य करणलीपपत्तेः। यदेव त्यलस्थिमाधनं वृत्तिः त्रमात्रस्य नः करणलं, तेन संज्ञामाचे विवाद इति करणानां व्याप्तिकस्थना निर्धिका, तस्मात् स्ट्याः परिच्छिन्नासैते प्राणा द्रायध्यवस्थामः॥

श्रावा । 'प्राणाः सर्वे तन्ता इति श्रुतः' इन्त्रियाणां विभुत्वात् तेषामृत्कान्तिरसिद्धा किन्तु तत्तदे हे तेषामिभयिक्तिरूपाः प्रादेशिको हत्त्वः सन्ति न तासामृत्कान्तादिरिति साङ्घानामान्त्रेपस्तत्मङ्गया प्राणाः किंपरिमाणा इति सन्दे हे सिद्धान्तयति। श्रुप्पेत्यादिना। उत्पत्तिसङ्घानिर्णयानन्तरं परिमाणं निरूप्यत इत्यर्थः। श्रुप्पुत्तेसङ्घानिर्णयानन्तरं परिमाणं निरूप्यत इत्यर्थः। श्रुप्पुत्तेसङ्घानिर्णयानन्तरं परिमाणं निरूप्यत इत्यर्थः। श्रुप्पुत्तेस्प्रस्त्रं स्वातं, परिष्टेरोऽत्यत्वं, बुद्धादीनां विभृत्वे तदु-प्राधिकमात्मनेऽगुत्वादिकं न सिथेदित्यक्तन्यायविरोधमाद्य। तदुणा-सारत्वमिति। अतान्तेपमनृद्य निरस्थति। सर्वग्रतानामिति। श्रा-नन्यश्रतेरपासनार्थत्वाद्वीत्वान्त्यादिश्रतीनां तया विरोध इति सिद्धं॥

<sup>\*</sup> कार्यान्यतीति का० वर्ध०।

#### श्रेष्ठश्व॥ ८॥

मुख्य प्राणः दतरप्राणवद्वस्वितिकार दत्यितिद्यिति।
नन्विभिषेणैव सर्वप्राणानां ब्रह्मविकार्त्वमाख्यातं, 'एतस्राच्चायते प्राणो मनः सर्वेन्द्रियाणि च' दति, मेन्द्रियमने। व्यतिरेकेणापि प्राणस्थेत्यित्तिश्रवणात्, 'स प्राणमस्च्चतः' दत्यादिश्रवणेभ्यस्य।
किमर्थः पुनरतिदेशः, श्रिधिकाश्रद्धावारणार्थः। नासदासीये
हि ब्रह्मप्रधाने स्रक्ते मन्त्रवर्णा भवति, 'न म्हत्युरासीदम्हतं
न तर्षि न राच्या श्रद्ध श्रासीत् प्रकेतः श्रानीदवातं स्वध्या
तदेकं तस्माद्धान्यन्न परं किस्च नासं दति। श्रानीदिति
प्राणकर्मीपादानात् प्रागुत्यत्तेः सन्तमिव प्राणं स्वच्यति।
तस्मात् श्रजः प्राण दति जायते कस्चिन्मितः, तामितदेशेनापनुदति। श्रानीच्छब्दे। ६पि न प्रागुत्यत्तेः प्राणसङ्गावं स्वच्यति।
श्रवातमितिः विशेषणात्, 'श्रप्राणो स्वमनाः प्रस्नः' दति च
मूलप्रकृतेः प्राणादिसमस्त्विशेषरिहतत्वस्य दिर्शतत्वात्। तस्मात्

श्रेष्ठ । चनु प्राणा जायते न वेति संप्रयाभावादितदेशो न युक्त द्याच्चिपति । किमर्थ इति । निश्चितमहाप्रलये प्राणसङ्गावश्रुत्या-ऽधिकाणङ्गामाह । नासदासीये होति । नासदासीदित्यारभ्याधीत द्रत्यर्थः । तर्हि तदा प्रलयकाले मृत्युर्मारको मृत्युम्नलाय्यं वा नासीद-मृतञ्च देवभाग्यं नासीत् रात्याः प्रकेतश्चिक्ररूपश्चन्दः खक्कः प्रकेतः स्र्यंश्च नान्तां, खध्या सहत्वन्वयः, पित्रभ्या देयमनं खधा । यदा खेन छता माया खधा तया सह तदेकं ब्रह्मानीदासीदिति प्रमा-र्थः । अनानीदिति तचेषां हत्वविदिति पूर्वपचार्थः । तसाद् ब्रह्मणः

कारणसङ्गावप्रदर्भनार्थ एवायमानी च्छब्द इति। श्रेष्ठ इति च मुखं प्राणमभिद्धाति, "प्राणा वाव च्येष्ठः श्रेष्ठश्व" इति श्रुति-निर्देशात्। ज्येष्ठश्च प्राणः, ग्रुक्रनिषेककालादार्भ्य तस्य दत्ति-लाभान्, न चेत् तस्य तदानीं दित्तलाभः स्वात् यानी निषित्तं ग्रुत्रं पूचेत न समावेदा, श्रीत्रादीनान्तु कर्णश्रष्कुत्यादिस्थान-विभागनिष्यत्ती दित्तिलाभात्र च्येष्ठलं। श्रेष्टञ्च प्राण: गुणा-धिकात, "न वै शच्यामखदृते जीवितुम्" इति श्रुतेश्व॥ "

## न वायुक्रिये पृथगुपदेशात्॥ ८॥

य पुनर्मुखाः प्राणः किंखरूप इतीदानौं जिज्ञास्वते। तच प्राप्तं तावत् श्रुतेर्वायुः प्राण इति, एवं हि श्रूयते, 'यः प्राणः स वायुः स एष वायुः पञ्चविधः प्राणोऽपाना व्यान उदानः समानः' इति । श्रथवा तन्त्रान्तरीयाभिप्रायात् सम-

परः परमुलुष्टमन्यच किमपिन बभूवे वर्षः। परिचारः सुबे थिः। ननु श्रेष्ठशब्दस्य प्राणे प्रसिद्धभावात् कथं स्चिमिति तचा इ। श्रेष्ठ इति चेति। श्रुतिं व्यावस्रे। च्येस्य प्राम इत्यादिना। पूर्येत पूर्यं भवेत्। न सम्भवेद्गर्भा न भवेदिल्यर्थः। वागादिजीवनचेतुलं प्राणस्य गुगः। एवमानीच्छ्त्यधिरोधात् प्राणोत्पत्तित्रुतीनां ब्रह्मणि समन्वय इति सिद्धं॥

इन्द्रियाणि विचार्य तद्यापारात् प्राणं एथक् कर्तुमृत्यित्रित-दिष्टा, संप्रत्युत्पन्नप्राणसरूपं एथक् करोति। न वायुन्निये एथगुप-देशात्। मुख्यः प्रायाः किं वायुमाचं उत करणानां साधारणया-

स्तकरणवृत्तिः प्राण इति इति प्राप्तं, एवं हि तन्त्रान्तरीया श्राचचते। 'सामान्या कर्णवृत्तिः प्राणाद्या वायवः पञ्च' दति। श्रवीच्यते। न वायुः प्राणः नापि करणवापारः। कुतः पृथ-गुपदेशात्। वाचास्तावत् प्राणस्य पृथगुपदेशी भवति, 'प्राण एव ब्रह्मण्यतुर्थः पादः, सवायुना ज्योतिषा भाति च तपति च' इति । नि वायुरेव सन् वायोः पृथगुपदि खते तथा करण-वन्तेरपि पृथगुपदेशी भवति, वागादीनि करणान्यनुक्रम्य तत्र तच पृथक् प्राणस्थानुक्रमणात् दृत्तिदृत्तिमते। याभेदात्। निह करणवापार एव सन् कर्णेभ्यः पृथगुपदिग्येत। तथा 'एत-स्राज्जायते प्राणा मनः सर्वेन्द्रियाणि च खं वायुः' इत्येवमाद-चाऽपि वाचाः करणेभ्यस प्राणस्य प्रयगुपदेशा त्रनुसर्चयाः। न च समलानां करणानामेका टिन्तः सक्सवति, प्रत्येकमेकैक-वित्तिलात्, ममुदायस्य चाकारकलात्। नन् पञ्चरचालनन्या-येन एतङ्गवियति यथैकपञ्चरवर्त्तनः एकादश पचिणः प्र-त्येकं प्रतिनियतयापाराः सनाः सम्भूयेकं पञ्चरं चालयनि एवमेक भरीरवर्त्तिनः एकादभ प्राणाः प्रत्येकं नियत दत्तयः मनाः मभूयेकां प्राणाखां दत्तिं प्रतिल खना दति। नेत्युचाते

पारः खाहोखितत्त्वान्तरिमिति वायुप्राणयोभेदाभेदश्रुतीनां मिथो विरोधात्। संग्रये पूर्वपद्ममाह । तत्रेति। दितीयं सांख्यपूर्व-पद्ममाह। खथवेति। सिद्धान्तलेन सूत्रमादत्ते। खत्रोखत रति। मनोरूपब्रह्मणे वाक्षाणखद्यःश्रोत्रेखतुष्पात्तं स्तावृत्तं, तत्र प्राणो वायुनाधिदैविकेन भाष्यभियव्यते खभियतः संस्तपति कार्यद्ममा

युकां। तत्र प्रत्येकवितिभिरवान्तर्यापारैः पञ्चरचालनानु-रूपेरेवापेताः पचिणः समूचैकं पच्चरं चालयेयुरिति तथा दृष्टलात्। इइ तु अवणाद्यवान्तर्यापारेपिताः प्राणा न मभूय प्राणुरिति युक्तं, प्रमाणाभावात् त्रत्यन्तविजातीय-लाच अवणादिभ्यः प्राणनस्य। तथा प्राणस्य श्रेष्ठताद्युद्दे।षणं गुणभावीपगमञ्च तं प्रति वागादीनां न कर्णवृत्तिमाचे प्राणेऽवक ल्पते, तस्रादन्या वायुक्तियाभ्यां प्राणः। कथं तर्हीयं श्रुतिः, 'यः प्राणः स वायुः' इति, उच्यते। वायुरेवायमध्याता-मापनः पञ्च यूदो विशेषात्मनावितष्टमानः प्राणी नाम भणते न तत्तानारं नापि वायुमात्रं, श्रतश्चोभे श्रपि भेदाभेद-श्रुती न विरुध्वेते। खादेतत्, प्राणाऽपि तर्हि जीववदस्मिन् गरीरे खातन्यं प्राप्नोति, श्रेष्ठलात् गुणभावे।पगमाच तं प्रति वागादीनामिन्द्रियाणां। तथा हि त्रनेकविधा विस्रतिः प्राणस्य त्राचिते। 'सुप्तेषु वागादिषु प्राण एवैको जागर्त्त

भवतीत्वर्थः। श्रुतिषु तच तच प्रायस्य वागादीनाच मिथः संवादः लिक्नेन एथगुत्पत्तिलिक्नेन चेन्त्रियतदिभन्नयापारेभ्योऽपि भिन्नत-मिलाइ। तथेति। प्राणस्थेन्त्रियरित्तलं ऋला निरस्य युक्त्यापि निरस्ति। नच समस्तानामिति। या चद्यःसाध्या वृत्तिः सेव न श्रीचादिसाध्या करणानां प्रयोक्तेकेकेकरूपग्रहादिस्तावेव हेतुलात्। न च समुदायस्य रहिः सम्भवति तस्यासत्त्वादिव्यर्थः। प्रमाणाभा-वादिति श्रोचादोनामेकप्राणनाख्यवच्यनुकूलपरिस्पन्देषु मानाभावात् अवणादीनामपरिसान्दलेन विजातायलात् परिसान्दरूपप्राणनान्-कूललादवान्तरयापाराभावाच समस्तकरणवितः प्राण इत्यर्थः । किञ्च प्रामस्य दत्तित्वे वागादीनामेव प्राधान्यं वाचं नैतदक्तीत्या इ। तथा

प्राण एवेको मृत्युनाऽनाप्तः प्राणः संवर्गा वागादीन् संवर्ष्ते प्राण दतरान् प्राणान् रचित मातेव पुचान्' दति । तसात् प्राणस्वापि जीववत् स्वातन्त्र्यप्रसङ्गः, तं परिचरित ॥

## चक्षुरादिवनु तत्सचिश्रिष्ट्यादिभ्यः॥ १०॥

तु शब्दः प्राणस्य स्वातन्त्युं यावर्त्तयति । यथा चनुरादीनि राजप्रकृतिवत् जीवस्य कर्वलं भे ाकृलं च प्रत्युपकरणानि न
स्वतन्त्राणि तथा मुख्ये। प्राणा राजमन्त्रिवत् जीवस्य सर्वार्थलेन उपकरणभूता न स्वतन्तः । कुतः तत्म हिश्रिष्ठ्यादिभ्यः
तै यचुरादिभिः सहैव प्राणः शिय्यते, प्राणसंवादादिषु समानधर्माणाञ्च सहशासनं युक्तं त्रहद्रथन्तरादिवत् । श्रादिशब्देन संहत्तवाचेतनलादीन् प्राणस्य स्वातन्त्यृनिराकरणहेत्वन् दर्शयति । स्वादेतत् यदि चनुरादिवत् प्राणस्य जीवं

प्रायासीत । यथा सदी घटे। न वस्वन्तरं नापि स्प्मातं तिह्नार-लात् तथा वायोर्विकारः प्राया इत्यभेदश्रुतेर्गतिमात्तः । उच्चत इति । देचं प्राप्तः पञ्चावस्था विकारात्मना स्थिता वायुरेव प्राया इत्यर्थः । प्रायस्य करणरित्तिलाभावे जीववत् भाक्तृत्वं स्थादिति प्रङ्कते। स्था-देतदिति ॥

प्राणा न भोता भोगोपकरणलात् चचुरादिवदिति स्वार्थमा ह।
तुम्रव्द हत्यादिना। यथा यह दयन्तरयोः सर्वेच सहप्रयुच्यमानलेन सामलेन वा साम्यात् सहपाठक्तथा करणः सहोपकरणलेन साम्यात् प्राणस्य पाठ हति न हेलसिद्धिरित्यर्थः। किञ्च प्राणा न भोता सा- प्रति करणभावे। अभुपगम्येत विषयान्तरं रूपादिवत् प्रसञ्चेत रूपाले। चनाद्याभिर्वित्तिभिर्यथा चनुरादीनां खं जीवं प्रति करणभावे। भवति । त्रपि चैकादभैव कार्यजातानि रूपाले। -चनादीनि परिगणितानि यदर्थमेकादभ प्राणाः संग्रहीताः न तु दादभ्रमपरं कार्यजातमवगम्यते यदर्थमयं दादभः प्राणः प्रतिज्ञायत दति । त्रत उत्तरं पठति ॥

### त्रकरणलाच न देापसाथा हि दर्शयति ॥ ११॥

न ताविद्विषयान्तरप्रसङ्गो दोषः, श्रवरणत्वात् प्राणस्य।
निह चचुरादिवत् प्राणस्य विषयपिरच्छेदेन कर्णत्वमभ्युपगम्नते। न चास्यैतावता कार्याभाव एव। कस्मात्, तथा हि श्रुतिः
प्राणान्तरेष्वसभाव्यमानं मुख्यप्राणस्य वैशेषिकं कार्यं दर्भयति।
प्राणसंवादादिषु 'श्रिय ह प्राणा श्रहंश्रेयसे व्यूदिरे' दत्युपक्रम्य 'यिस्मिन् व ख्वान्त ददं श्ररीरं पापिष्ठतरिमव दृश्यते
स वः श्रेष्ठः' दति चोपन्यस्य प्रत्येकं वागाद्युक्तमणेन तदृत्ति-

वयवलाच्चडलाङ्कीतिकलाच देच्चवत्। नन् यङ्कीगोपकरणं तत् सवि-षयं दृष्टं यथा चचुरादिकं, प्राणस्य तु निर्विषयलादसाधारणका-र्थाभावाच ने।पकरणलिमिति प्रङ्कते। स्थादेतदिति॥

उत्तयाप्तेः प्ररोरे यभिचाराहेहेन्त्रियधारणे त्लान्यायसाधारण-नार्यसत्त्वाच निर्विषयस्यापि प्राणस्य प्ररोरवद्गोगोपनरणत्नमन्ततं न तु चन्त्राहिवत् ज्ञानकर्मकरणत्मिक्तं येन सविषयतं स्याहिति परिहर्गत। न तावहित्याहिना। अहंश्रेयसे सस्य श्रेष्ठतानिमिन्तं,

माचहीनं यथापूर्वं जीवनं मुख्यप्राणस्य वैभेषिकं कार्यं दर्भयिता प्राणेशिक्तिमिषायां वागादिभेथित्यापित्तां भरीरपातप्रमङ्गञ्च दर्भयन्ती श्रुतिः प्राणिनिमत्तां भरीरेन्द्रियस्त्रितिं दर्भयित 'तान् विरष्टः प्राण जवाच मा मो हमापययाहमेवैतत् पञ्च-धात्मानं प्रविभञ्चेतदाणमवष्टभ्य विधारयामि' दति च। एत-मेवाधं श्रुतिराह। "प्राणेन रचन्नवरं कुलायं" दति च सप्तेषु चनुरादिषु प्राणिनिमत्तां भरीररचां दर्भयित। 'यसात् कसाचाङ्गात् प्राण जल्कामित तदेव तच्चुच्यति तेन यदश्राति यत् पिवति तेनेतरान् प्राणानवितः' दति च प्राणिनिमत्तां भरीरेन्द्रियपृष्टिं दर्भयित। 'कस्मिन्द्रमुक्तान्ते जल्कान्तो भवि-च्यामि कस्मिन् वा प्रतिष्ठितेऽहं प्रतिष्ठास्थामीति स प्राणिमस्चतः' दति प्राणिनिमत्ते एव जीवस्थात्मान्तिष्ठे दर्भ-चित्र॥

## पच्चवृत्तिर्मनावद्यपदिश्यते ॥ १२ ॥

इत्यासि मुख्यप्राणस वैशेषिकं कार्यं यत्कार्णं पञ्च-यित्रसं स्पिट्याते स्तिषु 'प्राणीऽपानी स्थान उदानः स-

यूदिरे विवादं चिकिरे। तदृत्तिमाच ही निमिति मूकादिभावेन स्थित-मिळार्थः। च्यवरं नीचं, कुलायं देहात्यं ग्रहं, प्राणेन रचाञ्जीवः स्विपितीळार्थः। तदेव तदानीमेव, तेन प्राणेन यदत्राति जीवः तेन प्राणकता प्रानेनेति यावत्। एवं श्रुतेः प्राणस्यासाधारणं कार्यमक्ती-त्यृत्तं॥

तर्वेव हेलनाराधं सूत्रं याचरे। इतस्वियादिना। रित्तरवस्था।

मानः' इति। वृत्तिभेदञ्चायं कार्यभेदापेचः। 'प्राणः प्राग्वृत्ति-रुच्छा शादिक मा, श्रपाना ऽवा ग्रहित्ति निशा शादिक मा, व्यानः तयोः मन्धी वर्त्तमानी वीर्यावत् कर्महेतुः, उदानः ऊर्द्ध-वित्तिरुत्नान्यादि हेतु:, ममानः समं सर्वे खङ्गेषु योऽन्तर्सान-यति'द्ति। एवं पञ्च वित्तः प्राणः मने वित्यया मनसः पञ्च-वृत्तयः एवं प्राणस्यापीत्यर्थः। श्रोत्रादिनिमित्ताः प्रब्दादि-विषयाः मनमः पञ्च वृत्तयः प्रसिद्धाः। न तु कामः सङ्कल्प द्याद्याः परिपठिताः परिग्टच्चेरन्, पञ्चमञ्चातिरेकात्। नन्व-चापि श्रीचादिनिरपेचा स्तभविष्यदादिविषयाऽपरा मनसे। वित्तरसीति समानः पञ्चमङ्खातिरेकः। एवं तर्हि परमतम-प्रतिषिद्धमन्मतं भवतीति न्यायादि हापि यागशास्त्रप्रिद्धा मनसः पञ्च दत्तयः परिग्टह्यन्ते प्रमाणविपर्ययविकल्पनिद्रा-स्रतया नाम। बद्घवित्तलमाचेण वा मनः प्राणस्य निद्र्शन-मिति द्रष्टयं। जीवापकरणलमपि प्राणस पञ्चवित्तलानाना-वदिति याजियतयं॥

खिमित्र्यनादिकं वीर्यवत् कर्म। कामादिरुत्तिवज्ज्ञानेऽपि पञ्चल-नियमा नास्तीयक्चिं खयमेवाङ्गाय पद्मान्तरं ग्रक्काति। नन्वनापीया-दिना। प्रमाणं प्रमितिः। विपर्ययो स्रमः। प्रण्विषाणादिज्ञानं विक-खः। तामसी वृत्तिर्निहा। स्रुतिः प्रसिद्धा। स्मिनिहयोरिवद्यावृत्तिः लाज्ञ मनावृत्तिलमियकचा खमतमान्च। बिक्किति। स्नम्यार्था-न्तरमान्च। जोवेति। तदेवं प्राणवायोर्भेदाभेदश्रुवोर्पवरोध इति सिद्धं॥

#### त्रगुय्य ॥ १३॥

श्रुष्यायं मुखः प्राणः प्रत्येतयः इतरः प्राणवत्। श्रुणुलश्रेद्दापि मास्यपि च्हेदी न परमाणुतु ख्यलं, पञ्चभिर्वित्तिभः
क्राह्मश्रीरव्यापिलात्। स्रच्यः प्राण जल्कान्ता पार्श्वस्थेनानुपलभ्यमानलात्, पिरिच्छिन्नश्राल्कान्तिगत्यागितश्रुतिभ्यः। ननु विभुलमपि प्राणस्य समास्नायते, "समः सुविणा समा मश्रकेन समा
नागेन सम एभिक्तिभिर्जाकः समाऽनेन सर्वेण" इत्येवमादिषु
प्रदेशेषु। तदुच्यते, श्राधिदैविकेन समष्टिव्यष्टिक्रपेण हैर प्यगर्भेण
प्राणात्मना एतदिभुलमान्नायते नाध्यात्मिकेन। श्रपि च समः
सुविणेत्यादिना साम्यवचनेन प्रतिप्राणिविर्त्तिनः प्राणस्य परिच्छेद एव प्रदर्श्वते तस्माददेषः॥

रवं मुख्याणसीत्वित्तं खरूपश्चित्ता परिमाणसन्देहेऽणुलमुपदिप्रति। च्युप्त्रेति। चिधिकाण्रङ्कामाह । ननु विभुलमपीति । सुधिमंभ्रकादिप स्रच्या जन्तः पुत्तिके युच्यते। नागा हन्तो। प्राण उल्कामतीति श्रुयान्यतं प्राणस्य भाति, समाऽनेन सर्वेणिति श्रुया विभुलमिति विरोधे च्याध्यात्मिकप्राणस्यान्यत्वमाधिदैविकस्य विभुत्वमिति
विषयभेदाच्छ्यारिवरोधः इति समाधत्ते। तदुच्यत इति । किश्चापक्रमे प्राणस्य सुघ्यादिसमत्वेनान्यत्वाक्तिः सम स्मिन्तिभिर्णाकेरिति
विराइदेहसाम्यं। समाऽनेनित स्वात्मत्वमिति विषयव्यवस्या सस्येत्याह । चपि चेति। चण्यवश्चेयत्र सर्वेऽनन्ता इति इन्द्रियानन्यमुपासनार्थमिति समाहितं, चन्ने तु प्राणविभुत्वमाधिदैविकमिति
समाधानान्तरोक्तरपानरुक्त्यं। चन्ये तु प्रसङ्गान्तन सांख्यान्त्येपानरुक्तः
चन्न तु श्रुतिविरोधा निरन्त इत्यपानरुक्त्यमाङः। पूर्वं प्राणसाधातिमकाधिदैविकविभागेनाष्यणुत्वविभुत्वयवस्थाक्ता॥

## ज्योतिराद्यधिष्ठानन्तु तदामननात् ॥ १४॥

ते पुनः प्रक्रताः प्राणाः किं खमि समे खसी खसी कार्याय प्रभवन्ति श्राहो खिद्देवता धिष्ठाताः प्रभवन्तीति विचार्यते। तत्र प्राप्तं तावद्यथा खकार्यप्रक्तियोगात् खमि हनौव प्राणाः प्रवर्ते रिनिति। श्रिप च देवता धिष्ठितानां प्राणानां प्रवृत्ता स्थापनानायां तासा सेवा धिष्ठा चीणां देवतानां से कृत्वप्रसङ्गात् प्रारी रस्य से कृत्वं प्रको येत, श्रतः
खमि हमें वैषां प्रवृत्ति रिति, एवं प्राप्त इदमुच्यते। च्योतिराद्यधिष्ठानिति। तुष्र ब्देन पूर्वपचे। व्यावर्त्यते। च्योतिरादि सरग्या द्यसिमानिनी सिर्देवता सिर्धिष्ठतं वागा दिकरणजातं
खकार्योषु प्रवर्तत इति प्रतिजानीते। हेतु च व्याच्छे। तदामनना दिति। तथा द्यामनित श्रियवी ग्रस्ता मुखं प्राविष्ठादित्यादि। श्रये वाग्रावे। मुखप्रवेग्रस्थ देवता त्यानाऽधिष्ठात्यादि। श्रये स्थायं वाग्रावे। मुखप्रवेग्रस्थ देवता त्यानाऽधिष्ठा-

तत्रसङ्गेनाध्यात्मिकानां प्राणानामाधिदेविकाधीनत्वमाइ। ज्यातिरायिधिष्ठानन्तु तदामननात्। 'वाचा हि नामान्यभिवदित चन्नुषा
रूपाणि प्रस्यति' इति ढतीयाश्रुत्याऽन्वययतिरेकवत्या वागादोनां निरपेच्नसाधनत्योक्तिविरोधादिम्बर्गाम्भूत्वेत्यादिश्रुतिक्तेषामचेतनाग्न्यायुपादानकत्वपरा न तु तेषामिधिष्ठाढदेवतापरा। न च खकार्थ्य
प्रक्तानामपि वागादीनामचेतनत्वादिधिष्ठाचपेच्या न विरुध्यत इति
वाचं, जीवस्याधिष्ठाढत्वात्। किञ्च देवतानामिधिष्ठाढत्वे जोववद्गीः
क्रात्वमस्मिन् देचे स्थात्, तथा चक्रचानेकभोक्ताणां विरोधात् दुर्वकस्य
जीवस्य भोक्तालं न स्थादिति पूर्वपचार्थः। सिद्धान्त्यति। एवं प्राप्त
इत्यादिना। च्या्यवारमूत्वादित्यञ्चनुमूत्वेति च तद्भावाऽग्न्यादिदेवताधिष्ठेयत्वरूप एव सम्बन्धा न तदुपादानकत्वरूपा दूरस्थादित्य-

हलसङ्गीक्त हो स्वति देवता सम्बन्धं प्रत्या खाया ग्रेवी चि सुखे वा कि खिदिशेषः सम्बन्धे दृश्यते। तथा 'वायुः प्राणो स्त्वा नासिके प्राविश्वत्' द्रत्येवसाद्यपि चे जियत्यं। तथान्य-चापि 'वागेव ब्रह्मण खतुर्धः पादः से । श्रिमा च्ये। तिषा भाति च तपित च' द्रत्येवसादिना वागादीना सम्वादि च्ये। तिष्ट्वच-नेनेतसेवाधं द्रव्यति। 'स वै वाच सेव प्रथमा सत्यवहत् सा यदा सत्यु सत्य मुच्यत से । श्री प्रभवदिति च' एवसादिना वागादीना सम्वादि सावापित्तवचनेनेतसेवाधं चे । सर्वच चाधात्या धिदेवतिवसा गेन वागा च म्वा खान्या स्वात्य प्रत्या प्रत्या स्त्या भवति। स्र्वाविषा भवति। स्राविषा स्त्या भवति। स्राविषा । स्त्राविषा । स्त्राविषा

'वागधात्मिति प्राज्ञः ब्राह्मणास्त्वदर्भिनः। वक्तव्यमधिस्तन्तु विक्तिस्त्वाधिदैवतम्'॥ द्रत्यादिना वागादीनामग्यादिदेवताधिष्ठितत्वं सप्रपञ्चं प्र-दर्भितं। यदुकां खकार्यमिक्योगात् खमहिन्नैव प्राणाः प्रवर्त्ते-

माडलादे मुंखस्य चतुराद्यपादानत्वासम्भवादित्वा ह । स्र से स्वायि निता । वायुः प्राणाधिस्राता भूत्वा नासापुटे प्राविश्वदिति व्याख्येयिनत्वा ह । तथिति । भाति दीप्यते, तपित स्वकार्यं करोतीत्वर्थः । स्त सिन्नधि स्वायि से याचि से प्राणा वाचं प्रयमामुद्रीयक्रमेणि प्रधानामन्तादिपाप्रारूपं मृत्युमतीत्वा व ह मृत्युना मृतां सत्वा स्विप्यदेवतात्मत्वं प्रापितवानित्वर्थः । किञ्चामते स्वायि वागप्येति वातं प्राणाः चनुरादित्विमित्वादिश्वतिरप्यधिस्वा नित्वाचि वागप्येति वातं प्राणाः चनुरादित्विमित्वादिश्वतिरप्यधिस्वा विषयेवते सम्बन्धं द्यातयतीत्वा ह । सर्वत्रेति । ननु श्वादिनां बलीवद्विपिरतानां प्रवित्तर्दश्यते, तथा चीभययासम्भवे कथं निञ्चयक्तवा ह ।

रित्ति, तद्युतं। प्रकानामि प्रकटादीनामन बुहा द्यि-ष्ठितानां प्रवृत्तिदर्भनात्। अभयथापपत्ती चागमाद्देवताधि-ष्ठितत्वमेव निश्चीयते। यद्युक्तं देवतानामेवाधिष्ठाचीणां भाकृत्वप्रसङ्गो न प्रारीरस्य जीवस्थेति तत् परिच्चियते॥

#### प्राणवता शब्दात्।। १५॥

सतीव्यपि प्राणानामधिष्ठाचीषु देवतासु प्राणवता कार्य-करणसङ्घातस्वामिना प्रारीरेणैवैषां प्राणानां सम्बन्धः श्रुते-रवगस्वते। तथा हि श्रुतिः 'श्रथ यचैतदाकाण्रमनुप्रविषणं चचुः स चाचुषः पुरुषो दर्णनाय चचुर्य यो वेदेदं जिन्नाणी-ति स श्रात्मा गन्थाय न्नाणम्' द्रत्येवंजातीयका ग्रारीरेणैव प्राणानां सम्बन्धं श्रावयति। श्रिप चानेकलात् प्रतिकरणमधि-ष्ठाचीणां देवतानां न भोकृलसस्मिन् ग्र्रीरेऽवकल्पते। एको ह्ययमस्मिन् ग्र्रीरे ग्रारीरे। भोका प्रतिसन्धानादिसस्भवादव-गम्यते॥

उभयथापपत्ती चेति। उत्तरेषान्तरनिरासाय स्त्रमवतारयति। यदपीति॥

प्रारोरेणविति। भोल्लोति प्रोधः। सम्बन्धो भोल्लाभोग्यभावः। अथ दे हे प्राणप्रविप्रानन्तरं यत्र गोलको एतिक्स्त्रमन्प्रविष्ठं चन्नु-रिन्त्रियं तत्र चन्नुष्यभिमानी स चात्मा चान्नुषः तस्य रूपदर्भनाय चन्नः। यद्यप्यात्मा करणान्यपेन्नते तथापि च्रेयचानतदाश्रयाह-द्वारं यो वेद स चात्मा चित्रृप एव, करणानि तु गन्धादिप्रदत्तये-प्रयेच्यन्ते न चेतन्यायेति श्रुव्यर्थः। किञ्च योऽहं रूपमदान्तं स एवाहं प्रयोभीति प्रतिसन्धानादेकः प्रारीर एव भोल्ला न बह्नवा देवा द्वाह। च्यपि चेति॥

#### तस्य च नित्यत्वात् ॥ १६॥

तस्य च प्रारीरस्यास्मिन् प्ररीरे भेाकृत्वेन नित्यतं पुष्य-पापापलेपसभावात् सुखदुः खापभागसभावाच न देवतानां। ता हि परस्मिन्नैयर्थे पदेऽवितष्ठमाना न होनेऽसिं क्रिरीरे भेाकृतं प्रतिखञ्जमहीना। श्रुतिच भवित 'पृष्यमेवामं, गक्किति न ह वे देवान् पापं गक्किति' दिति प्रारीरेणैव च नित्यः प्राणानां सम्बन्धः। उत्कान्यादिषु तदनुष्टि त्तदर्भनात्। 'तमुत्कामन्तं प्राणाऽनूत्कामित प्राणमनूत्कामन्तं सर्वे प्राणा श्रनूत्कामिन्तं दत्यादिश्रुतिभ्यः। तसात् सतीव्यपि करणानां नियन्त्रीषु देव-तासु न प्रारीरस्य भेाकृत्वमपगक्किति, करणपचस्यैव हि देवता न भेाकृत्वपचस्थिति॥

#### त इन्द्रियाणि तह्यपदेशादन्यच श्रेष्ठात्॥ १७॥

मुख्य श्वेत इतरे चैकादण प्राणा अनूलानाः, तत्रेदमपरं मिन्द हाते किं मुख्य खेव प्राण ख दित्त भेदा इतरे प्राणा आहीस्वित् तत्वान्तराणीति। किन्तावत् प्राप्तं मुख्य खेवेतरे दित्त भेदा इति। कुतः अतः। तथा हि अति मृख्य सितरां श्व प्राणान् मित्रधाय मुख्यात्मतासितरेषां ख्यापयित 'हन्ता खेव मर्वे रूपसमामेति तत्र तस्वैव मर्वे रूपमभवन्' इति। प्राणेक भव्दलाचे कलाध्यवसायः, इतर्था ह्यन्याय्यमने कार्थलं प्राण्या ब्दस्य
प्रमञ्चेत एकत्र वा मुख्यलिमतरत्र वा लाचिणिकलमापद्येत।
तस्राद् यथैक खेव प्राणस्य प्राणाद्याः पञ्च दन्तयः एवं वागाद्याः अयेकादभेत्येवं प्राप्ते कूमः। तत्वान्तराष्ट्रेव प्राणाद्वागादीनीति। कुतः, व्यपदेणभेदात्। कीऽयं व्यपदेणभेदः, ते प्रक्तताः प्राणाः अष्ठं वर्जियलाऽविष्ठा एकादभेन्द्रियाणीत्यु चानो।

श्रुतावेवं व्यपदेशभेददर्शनात्। 'एतस्राक्तायते प्राणा मनः सर्वेन्द्रियाणि च' इत्येवंजातीयकेषु श्रुतिप्रदेशेषु पृथक् प्राणा व्यपदिग्यते पृथक् चेन्द्रियाणि। ननु मनसेऽधेवं सति वर्जनम् \*दन्द्रियत्नेन प्राणवत् स्थात् 'मनः सर्वेन्द्रियाणि च' दति पृथक् व्यपदेशभेददर्शनात्। सत्यमेतत्, स्थता तु एकादशेन्द्रियाणीति मनोऽपोन्द्रियत्नेन श्रोचादिवत् संग्रह्यते, प्राणस्य तिन्द्रियतं न श्रुता स्थती वा प्रसिद्धमस्ति। व्यपदेशभेदश्वायं नत्त्वभेदपचे जपपद्यते। तत्त्वेकत्ते तु 'स एवकः सन् प्राण दन्द्रियव्यवदेशं सभते न सभते च' दति विप्रतिषिद्धं, तस्नात्त्त्वान्तरस्ता मुख्यादितरे। कुतश्च तत्त्वान्तरस्ता मुख्यादितरे॥

भेदयुतेः ॥ १८॥

भेदेन च वागादिभ्यः प्राणः सर्वच श्रूयते । 'ते इ वाचमूचुः'

भिल्ले ति दे विद्वयमपालं। भ्रव्यभेदादलुभेदसाधनेऽतिप्रसङ्गं भ्रङ्ग-ते। निल्वित। प्राणवन्मनसे।ऽपि इन्त्रियेभ्या भेदः स्यादिवर्षः। स्यप्र्यायसंज्ञाभेदात् स्वतन्त्रसंज्ञिवलुभेद इत्युत्सर्गः। स च मनः घष्ठा-नीन्त्रियाणीत्यादिस्मृतिवाधान्मनस्यपोद्यते, प्राणे तु वाधकाभावादु-त्सर्गसिद्धिदिति समाधने। सत्यमित्यादिना। मन इन्त्रियाणि चेति भेदोत्तिर्गावलीवर्दन्यायेन नेया। किद्धान्ते मनसः प्रथमापादानत्वा-दात्मवदिनन्द्रियत्वमिष्ठं ततो नोत्सर्गवाध इति केचित्। किञ्चेतसाज्ञाः यते प्राण मनः सर्वे न्त्रियाणि चेति एथक् जन्मव्यपदेभात् स्वतन्त्रवलुभेद इत्याच। व्यपदेशभेदञ्चायमिति। स्कस्मिन् वाक्ये प्राण इन्त्रियण्यस्मे-क्यास्वभते पुनवित्तभयाञ्च लभते चेति व्याख्यात इत्यर्थः॥

एवं भेदेनापर्थायसंज्ञाभ्यामुक्तेः एथक् जन्मोक्ते स्वित तद्यपदेशादिति

<sup>\*</sup> इन्द्रियले दति वर्धः काः। † तत्त्वभेदे सताति वर्धः काः।

दियुपक्रस्य वागादीन सुर्पाप्मविध्वस्तानुपन्यस्थे प्रमंहत्य वागा-दियकरणं, 'त्रय हेममामन्यं प्राणमूचुः' दत्यस्रविध्वंसिनी मुख्यस्य प्राणस्य प्रथगुपक्रमात्, तथा 'मनी वाचं प्राणं तान्गा-त्मनेऽकुरुत' दत्येवमाद्या श्रिप भेदश्रुतय उदाहर्त्तयाः। तस्मादिप तत्त्वान्तरभूता मुख्यादितरे। कुतस्य तत्त्वान्तरभूता मुख्यादितरे॥

वैलक्षाचा। १८॥

वैलचण्च भवति मुख्यप्राणखेतरेषाच्च सुप्तेषु वागादिषु मुख्य
एको जागर्त्त स एव चैको सृत्युनाऽनाप्तः। त्राप्तास्तितरे तस्वैव
प्राणस्वावस्वित्युक्तान्तिभां देहधारणपातनचेतुलं नेन्द्रियाणां
विषयाले। चनचेतुलच्चेन्द्रियाणां न प्राणस्वेत्येवंजातीयको स्वयान्
लचणभेदः प्राणेन्द्रियाणां। तस्तादस्येषां तत्त्वान्तरभाविधिद्धः।
यदुक्तं 'तत्र तस्वैव सर्वे रूपमभवन्' दति श्रुतेः प्राण एवेन्द्रियाणोति, तद्युक्तं। तत्रापि पार्वापर्याले। चनाद्भेदप्रतोतेः।

विषद्धधर्मावत्वाच । भेद इत्याच । वैलच्च ख्यचेति । सत्यरासङ्गदो -षः । वाग्रं श्रे धतवत्त त्यर्थः । बद्धभिर्भेद लिङ्गे विरोधादा गादी गां प्राय-

चित्रं खातः। भद्यतेरिति स्त्रेण प्रकरणभेदो चृत्रत रित न पानरत्यं। ते देवाः प्रास्त्रीयेन्त्रियमने विक्तिस्पाः यस्राणां पाप-यक्तिस्पाणां जयार्थमुद्गीयकर्माणि प्रथमं व्याप्तां वाचम् चुक्त न उद्गायास्र नाप्रार्थमिति तथा क्वियङ्गी स्वयोद्गायन्तीं वाचमच्तादि-देषिण विश्वं सितवन्ते । उस्र रिखेवं क्रमेण सर्वे खिन्त्रियेषु पापप्रक्तेषु प्रयाद्येति प्रकर्णं विक्थिय प्रसिद्धमास्ये भवमासन्यं मुख्यं प्राणमू चु-क्त न उद्गायेति तेन प्राणेनोद्गाता निर्विषयत्या सङ्गदे। षण्येनास्र रा नया र्यस्राणां विश्वं सिनो मुख्यपाणस्योत्ते भेदसिद्धि स्वाह । ते चित । तानि चोष्णन्यान्यात्मने खार्थं प्रजापितः क्रतवानित्यर्थः ॥

तथा हि 'विदिष्णास्वेवाहिमिति वाग्देभे' इति वागादीनोन्द्रियाण्वनुक्रस्य 'तानि म्हत्युः अमा भूवोपयेमे तस्माच्छाम्यत्येव वाक्'
इति च अमक्षेण म्हत्युना ग्रस्तवं वागादीनामिभिधाय 'अथेममेव नाप्तात् योऽयं मध्यमः प्राणः' इति पृथक्ष्राणं म्हत्युनानिभभूतमनुक्रामित।' अयं वै नः अष्ठः' इति च अष्ठतामस्यावधारयित।
तस्मान्तदिवरेधिन वागादिषु परिस्यन्दलाभस्य प्राणायन्तलं
तद्रूपभवनं वागादीनामिति मन्तयं न तु तादात्यं। श्रतण्व
प्राण्याव्यस्थेन्द्रयेषु लाचिणकत्विषद्धिः। तथा च श्रुतिः 'तच
तस्येव मर्वे रूपमभवन् तस्मादेत एतेनास्थायन्ते प्राणाः' इति
मुख्यप्राणविषयस्थेव प्राण्याव्यस्य दन्द्रयेषु लाचिणिकों वृत्तिं
दर्भयित। तस्मान्तन्तान्तराणि प्राणादागादोन्द्रयाणीति॥

संज्ञामृत्तिकुप्तिस्तु चिवृत्कुर्वत उपदेशात्।। २०॥

सत्प्रक्रियायां तेजाऽबन्नानां \*सृष्टिमिभधायापदि खते। 'सेयं देवतैचत इन्ताइमिमासिस्रो देवता अनेन जीवेनात्मनानु-

रूपभवनं प्राणाधीनस्थितिकलरूपं वाख्येयं। एतरेव प्राणणब्दस्थे-न्त्रियेषु लच्चणाबीजं श्रुता तसादेत एतेनास्थायन्त इति पराम्यशिनिति न भेदाभेदश्रुत्ये।विरोध इति सिद्धं॥

उत्पत्तिस्तादनेति च कार्यकर्त्रीर्यापारी प्रसिद्धी, तत्र जगदुत्य-त्तिश्रुतिविरोधः चतिने पाददयेन निरक्तः, सम्बद्धपादानश्रुति-विरोधो निरस्ते। तत्रापि स्वाभूतोत्पादनं पारमेश्वरमेवेति श्रुति-व्यविप्रतिपन्नं, स्त्रूलभूतोत्पादने लक्ति श्रुतिविप्रतिपत्तिरिति तन्निरा-सार्यमाद्य। संज्ञामूर्त्तिक्षृप्तिस्तु निरुत्तुर्वत उपदेशात्। नामरूप-

<sup>\*</sup> इप्टिं विधायति का॰ वर्धे॰।

प्रविश्व नामक्ष्ये व्याकर्वाणीति तासां चित्रतं चित्रतमेकैकां करवाणीति। तच संग्रयः किं जीवकर्ष्टकिमिदं नामक्पव्याकरणमाचे। खित् परमेश्वरकर्ष्टकिमिति। तच प्राप्तं तावत्
जीवकर्ष्टकमेवेदं नामक्पव्याकरणमिति। कुतः, श्रनेन जीवेनात्मनेति विग्रेषणात्। यथा लोके चारेणाचं परमेन्यमनुप्रविश्व सङ्कल्यामीत्येवंजातीयके प्रयोगे चारकर्षकमेव \*मत्मैन्यसङ्कल्यामीत्येवंजातीयके प्रयोगे चारकर्षकमेव \*मत्मैन्यपद्मक्षप्रयोगेण, एवं जीवकर्षकमेव सन्नामक्षप्रयाकरणं चेतुकर्षकलाद्देवतात्मन्यधारोपयित व्याकर्वाणीत्युत्तमपुरुषप्रयोगेण।
श्रिप च जित्यज्वित्यादिषु नामसु घटग्ररावादिषु च कृपेषु
जीवस्यैव व्याकर्षतं दृष्टं, तस्माज्जीवकर्षकमेवेदं नामक्षप्रयाकरणमित्येवं प्राप्तेऽभिधत्ते। संज्ञामूर्तिक्रृप्तिस्तु चित्रत्कुर्वत द्रति।

मेदात् करणिमझः प्राण इत्युक्तं, तत्यसङ्गेन स्यू लगामरूपक्वृिष्ठः किंकर्वकेति चिन्यत इत्य वान्तरसङ्गितः। प्रक्रिया प्रकरणं। ई च्यणमेवा ह।
हन्ते व्यादिना। हन्त इदानीं देवताः सुद्धाः अनुप्रविष्येति सम्बन्धः।
तासां तिसुणां देवतानामेकेकां देवतां तेजोऽबद्वात्मना त्यात्मिकां करिध्यामीति श्रुतिः पश्चीकरणे। पल च्यार्था। इ्यान्दोग्येऽप्याकाणवाय्योत्पसंहारस्थाक्तत्वात्। एवं स्थू लीक्षतेषु भृतेषु प्राणिनां व्यवहारः सेत्यावीति परदेवतायान्ता प्रयं। जीवनेतिपदस्य व्याकरवाणीत्यनेन
सम्बन्धसम्भवासम्भवाभ्यां संण्यमाह। तचेति। पूर्वपचे जोवस्यैव
भौतिकस्य व्याकरवाणीतिप्रधानिकयापदेन सम्बन्ध इति
पूर्वपचामाह। तच प्राप्तमिति। परदेवताया अक्टते कथमत्तमपुरुषप्रयोग इत्याण्ङ्य प्रयोजकत्वात् कर्टत्वोपचार इत्याह। यथा

<sup>\*</sup> परमैन्येति वर्धः काः।

तु गब्देन पचं व्यावर्तयति। मंज्ञामूर्तिकृप्तिरिति नामक्षयवाकियेत्येतत् चिद्रत्स्वर्तते दित परमेश्वरं चचयित, चिद्रत्सरणे
तस्य निरपवादकर्द्वनिर्देशात्। येयं मंज्ञाकृप्तिमूर्तिकृप्तिस्वाग्निरादित्यसन्द्रमा विद्युदिति तथा कुण्रकाण्यपणाणादिषु
पण्रुम्गमनुष्यादिषु च प्रत्याक्ति प्रतिव्यक्ति चानेकप्रकारा
मा खलु परमेश्वरस्थैव तेजोऽवन्नानां निर्मातुः क्रतिभवितुमर्हित। कुतः उपदेणात्। तथा हि मेयं देवतेत्युपक्रम्य व्याकरवाणीत्युत्तमपुरुषप्रयोगेण परस्थैव ब्रह्मणो व्याकर्द्विमिद्दोपदिग्यते। ननु जीवनेति विशेषणाज्ञीवकर्द्वकलं व्याकरणस्थाध्यविषतुं नैतदेवं जीवेनेत्येतदनुप्रविश्येत्यनेन मम्बध्यते श्वानन्तर्थान्न व्याकरवाणीत्यनेन। तेन हि मस्बन्धे व्याकरवाणीत्ययं
देवताविषय उत्तमपुरुष श्वीपचारिकः कल्प्येत। न च गिरिनदीममुद्रादिषु नानाविधेषु नामक्ष्पेषु श्वनीश्वरस्य जीवस्थ

लीक इति। सिद्धान्तयित। तुग्रव्देने व्यादिना। प्रवाक्ति प्रतिजानिवर्धः। चनेन स्यूलसर्गे जीवस्यासामध्यं द्योतितं। तथा च पदान्वयस्य पदार्थयोग्यताधीनत्वाच्जीवरूपेण प्रविश्वाह्मेव व्याकरवाणी-त्यन्वयः न तु जीवेन व्याकरवाणीति। ननु ति प्रवेशिकाया जीव-कर्षता व्याकरणमीश्वरकर्षकमिति कर्षभेदात् क्षाप्रव्यये। न स्था-दित्यत चाह्। न च जीवे। नामेति। वस्तुतस्तु सूर्ये। जले प्रविष्ट इति प्रतिविम्बभावास्त्रप्रवेशे सूर्यस्व कर्षत्वप्रयोगाच्जीवात्मना प्रवेशिऽपी-श्वर एव कर्तति क्षाश्रुतियुत्तेति बे।धां। नन्वभेदस्रच्जीव एव व्याकती किं न स्थादित्याशङ्ख कल्पनया भिन्नस्य तस्याशकात्वाच्छितिविरोधाच मैविमित्याह। परमेश्वर इति। प्रत्येकं महाभूतसर्गस्य प्रामुक्तत्वा-

याकरणमामर्थमिल, येखिण चालि मामर्थनेखिण परमेश्वरायत्तमेव तत्। न च जीवा नाम परमेश्वरादत्यन्तिम्बश्वार
दव राज्ञः, श्रात्मेति विशेषणात्, उपाधिमाचिनवन्धनलाच
जीवभावस्य। तेन तत्क्वतमिण नामरूपयाकरणं परमेश्वरक्वतमेव भवित। परमेश्वर एव च नामरूपयार्थाकर्तत
मर्वापनिषिसिद्धान्तः। 'श्राकाशो च वे नाम नामरूपयोर्थिनवंहिता' दत्यादिश्रुपिभ्यः। तस्मात् परमेश्वरस्थैव चिवत्सुर्वतः
कर्म नामरूपयाकरणं, चिवत्करणपूर्वकमेवेदिमच नामरूपयाकरणं विवस्थते। प्रत्येकं नामरूपयाकरणस्य तेजाऽवनेतिपत्तिवचनेनेवाक्तवात्, तच चिवत्करणमम्यादित्यचन्द्रवियुत्त श्रुतिर्वर्थयित 'यदग्ने रोहितं रूपं तेजमस्तद्रृपं यच्छकं
तदपां यत् क्रष्णं तदनस्य' दत्यादिना। तचाग्निरितोदं
रूपं याक्रियते। मित च रूपयाकरणे विषयप्रतिलिक्षादिग्निरतीदं नाम याक्रियते। एवमेवादित्यचन्द्रवियुत्स्विणे

दिच्च वाकरणवाको यत्नपूर्वकसूलभातिकसर्ग उच्यते इति पाठयत्ययेन सूचितं श्रुत्यर्थमाच् । चिरुत्करणपूर्वकिमिति । ईश्वरक्षतं त्यात्मत्विमिति क दर्शमत्यतं चाच्च । तचिति । इदानीं नामरूपयाकरणे
कममाच । तचामिरिति । यद्यप्यतः प्रभवादित्यच वेदण्ब्दपूर्विकाऽर्थस्टिक्ता तथाप्ययत्तात् सृताच्च्ब्दादर्थस्य स्वां स्पुटनामसन्धाभियित्तरचे त्तित्विदिश्वः । नन्वरन्थादीनां तेजसानामेव श्रुतावुदाच्रणात् भूजलयो स्त्यात्मकत्वं न विविच्चतिमत्यतं चाच्च । चननं चेति । उपक्रमे तासां मध्य इति ग्रेषः । यत्वपालरूपादिकं
क्रिष्णलादिविग्रेषाकारेणाविच्चातिमव भवति तद्देवतानां समुदय-

द्रष्टयं। त्रनेन चाग्यायुदाइरणेन भीमास्मयतेजसेषु चिख्यपि द्रयेष्यविशेषेण चिल्ठल्करणमुक्तं भवित, उपक्रमे। पसंचारयोः साधारणलात्। तथा हि त्रविशेषेणैवापक्रमः 'द्रमास्तिसे। देवतास्तित्तृचित्रदेकेका भवित' दित । त्रविशेषेणैव चे। पसंचा-रः 'यदु रोहितमिवास्त्' दित तेजसस्तद्रूपिमित्येवमादिः 'यद-विज्ञातमिवास्त्' दत्येतासामेव देवतानां समास दत्येवमन्तः। तासां तिस्तृणां देवतानां विचित्त्वत्वतानां सतीनामध्यात्म-मपरं चिल्ठल्करणमुक्तं 'द्रमास्तिसे। देवताः पुरुषं प्राप्य चिल्ट-चिल्ठदेकेका भवित'दित । तिद्दानीमाचार्या यथात्रुत्येवे। प-दर्शयत्याशिद्धतं किञ्चत् देशं परिचित्र्यन्॥

## मांसादि भामं यथाग्रब्दिमतरयाश्व॥ २१॥

स्मेक्तिवृक्ततायाः पुरुषेणोपयुज्यमानाया मांमादि कार्यं यथाग्रब्दं निष्पद्यते। तथा हि श्रुतिः 'श्रन्नमग्रितं नेधा विधीयते तस्य यः स्थविष्ठा धातुक्तत्पुरीषं भवति यो मध्यमक्तनांमं योऽणिष्ठक्तन्मनः' दति। निवृत्कता स्र-मिर्वेषा त्रीहियवाद्यन्नकृपेणाद्यत दत्यभिग्रायः। तस्यास्र

रूपित्यर्थः। वाद्यं चिरुत्वरणमुक्षाध्यात्मिकमपरं पूर्वे क्षिन्द्यां वदन् उत्तरस्चमवतारयति। तासामित्यादिना। पुरुषणरोरं प्राप्येकेका चिरुद्भवति कर्मचयात्मना भवतीत्यर्थः। उत्तरस्चे प्राक्षितं देषं निर्सितुमादा प्रद्वाविषयमाध्यात्मिकचिरत्वरणं दर्णयतीति भाष्यार्थः॥

स्विष्ठं रूपं पुरोषभावेन विहिर्नगं च्छित, मध्यममध्यातां मां वर्धयित, श्रिणष्ठन्तु मनः। एविमतर्योरप्तेजमेार्थथाग्रब्दं कार्यमवगन्तयं 'मूचं लेक्टितं प्राणस्वापां कार्यं श्रस्थि
मज्जा वाक् तेजमः' दित । श्रचाह यदि मर्वमेव चित्रत्कृतं
भ्रतभौतिकं श्रविभेषश्रुतेः 'तामां चित्रतं चित्रतमेकैकामकरोत्' दित, किं कृतस्तर्द्धयं विभेषव्यपदेशः, 'ददं तेज दमा
श्राप ददमन्नं' दित । तथा 'श्रध्यातामिदमन्तस्याग्रितस्य कार्यं
मांमादि ददमपां पीतानां कार्यं लेक्टितादि ददं तेजसे।ऽिष्ततस्य कार्यमस्थादि' दित । श्रवीच्यते॥

### वैग्रेष्यात्त तदादस्तदादः॥ २२॥

तुश्र वे ने दितं दे विभएनुदित । विशेषस्य भावे। वैशेष्यं, भ्रयस्त्तिति यावत् । सत्यपि चिहत्तरणे कचित् कस्यचित् भ्रत्याते । सत्यपि चिहत्तरणे कचित् कस्यचित् भ्रत्याते । स्त्रयाते । स्त्रयस्त्तमुदकस्याद्यू यस्तं पृण्या त्रत्रभ्रयस्तं दिति । व्यवहार प्रमिद्यर्थ चेदं चिहत्करणं । व्यवहार्च चिहत्करणं चिहत्त्वतर्ज्ञुवदे कत्वापत्ती सत्यां न भेदेन भ्रत-चयगाचरे। लोकस्य प्रमिध्येत् । तस्मात् मत्यपि चिहत्करणे वैशे-

नन्व ज्ञमयं मांसादि कथं भामितियत आह। चिरुत्वृता भूमिरेवेति। प्राणस्य वायारपकार्यतं सापचारिकं द्रस्ययं॥

एवं विषयमुक्ता देशं ग्रङ्कते। खनाहिति। तदुत्तरत्वेन सूनं व्याचरे। तुग्रव्दनेति। सभागाधिकां वैग्नेष्यं किमधं क्रतिभव्यत

खादेष तेजाऽबन्नविश्रेषवादो भूतभातिकविषय उपपद्यते। तदादसादाद दति पदाभ्यासाऽधायपरिसमाप्तिं द्यातयित॥

दति श्रीमच्छारीकमीमांसाभाखे ग्रङ्करभगवत्पादकते। दितीयसाध्यायस्य चतुर्थः पादः॥०॥

#### त्रधायश्व समाप्तः।

चाइ। व्यवहारप्रसिद्धार्थमिति। एवं स्मृतिन्यायमतान्तरश्रुतिभिर-विरोधो ब्रह्माि वेदान्ततात्पर्यस्ति सिद्धं॥

इति श्रीमत्परमहंसपरिवाजकाचार्य श्रीमद्गोविन्दानन्दभगवत्-पादक्ती पारीरकमीमांसाव्याख्यायां भाष्यरत्नप्रभायां दितीयाध्याय ख चतुर्घः पादः॥ \*॥

चथायस समाप्तः॥

#### अ पर्मात्मने नमः।

### तद्नरप्रतिपत्ती रंहित सम्परिष्वतः प्रश्न-निरूपणाभ्यां ॥ १ ॥

दितीयेऽध्याये स्टितिन्यायिवरोधो वेदान्तविहिते ब्रह्मदर्भने परिहृतः, परपचाणाञ्चानपेचलं प्रपञ्चितं, श्रुतिविप्रतिषेधञ्च परिहृतः, तच च जीवयितिरिक्तानि तच्चानि जीवे।पकर्णानि ब्रह्मणो जायन्त दृत्युक्तं। श्रुयेदानीमुपकरणोपहितस्य जीवस्य मंगारगितप्रकारस्तदवस्थान्तराणि ब्रह्मयत्वं विद्या-भेदाभेदी गुणापमंहारानुपमंहारी सम्यग्दर्भनात् पुरुषा-र्थिद्धः सम्यग्दर्भनोपायविधिप्रभेदी मुक्तिफलानियमञ्चेत्येत-

#### ्र अन्त्राण नमः।

यं हि वैराग्यसम्पद्गास्तत्त्वमर्थविवेकिनः॥
लभन्ते साधनैदीन्तास्तं सीतानायकं भजे॥१॥

तदन्तरप्रतिपत्ती रंहित सम्परिख्ताः प्रश्निक्ष्पणाभ्यां। हत्तमनुद्य हतीयाध्यायार्थमाह । दितीय इत्यादिना । अविषद्धे वेदान्तार्थे 'तज्जानसाधनित्तावसर इत्यनयोर्हेतुहेतुमद्भावः । लिङ्गीपाधिसिद्धी तदुपहितजीवसंसारिचन्तिति पादयारिप तद्भावसङ्गतिः। अत्र प्रथमपादे वैराग्यं। दितीये खप्राद्यवस्थाता लंपदार्थी ब्रह्मतत्त्वञ्चीत्यते। हतीये वाक्यार्थस्तदर्थमुपासनास्य विचार्यन्ते। चतुर्थपादार्थमाह । सम्बादर्शनादिति । दर्शनीपायाः सद्यासादयः। मृत्तिक्पपणलस्य सर्गन्याद्यांनादिति । दर्शनीपायाः सद्यासादयः। मृत्तिक्पपणलस्य सर्गन

दर्शजातं हतीयेऽधाये निरूपिययते प्रमङ्गागतञ्च किमयन्यत्।
तत्र प्रयमे तावत् पादे पञ्चाग्निविद्यामाश्रित्य मंमारगितप्रभेदः प्रदर्श्वते, वैराग्यहेते।स्तमाञ्जुगुफोतेति चान्ते \*श्रवणात्।
जीवे। मुख्यप्राणमिववः मेन्द्रियः ममनस्को विद्याकर्मपूर्वप्रज्ञापरिश्वहः पूर्वदेष्ठं विद्याय देद्यान्तः, प्रतिपद्यत दत्येतदवगतं।
'श्रयेनसेते प्राणा श्रमिसमायन्ति' दत्येवमादेः 'श्रन्यन्नवतरं कख्याणतरं रूपं कुरुते' दत्येवमन्तात् संमारप्रकरणस्थाच्छव्दात्,
धर्माधर्मपत्वोपभोगमस्थवाच। म किं देद्यवीजिर्धतस्वचौरमणिरस्वक्ता गच्छिति श्राहोस्तित् सम्परिस्वक्त दति चिन्त्यते। किन्तावत्
प्राप्तं श्रमणिरस्वक्त दति। कुतः, करणोपादानवङ्गतोपादानखाश्रतत्वात्। 'म एतास्तेजोमात्राः ममभ्याददानः' दत्यत्र
तेजोमात्राश्रब्देन करणानामुणदानं मङ्गीर्तयति, वाक्यभेषे
चचुरादिमङ्गीर्तनात्। नैवंस्तमात्रोपादानमङ्गीर्तनमस्ति सुखभाञ्च मर्वत्र स्तनाचाः, यत्रैष देह श्रार्थ्यस्वचैव मन्ति

वत्तारतम्यनियमाभावः एकरूपमिति यावत्। प्रसङ्गातं देहात्मदूष्यां। पचस युपर्जन्यएियवीपृष्षयोषित्खिपित्वधानं पञ्चामिविया।
यसात् कर्मणा गत्यागितिरूपे। उनर्थस्तसात् कर्मणले जुगुमां धारणाविरित्तां कुर्वतिति पञ्चामिवियोपसं हारे श्रवणां दराग्याधे पदप्रांते रत्यन्वयः। प्रास्तादिस्त्रचे नित्यानित्यविवेकस्तं वैराग्यमृतां रहः
तद्दाश्चां गत्यागितक्षेप्रभावनास्ततं तदुयत रत्यपे। नष्तां। खिधकरणविघयमाह। जीव रता। खिवदा प्रसिद्धा। विद्येति पाठे उपासना ग्राह्या।
कर्म धर्माधर्माख्यं, पूर्वप्रचा जन्मान्तरसंस्कारः। स्रथ मरणकाले प्राणा
हदये जीवेनेकी भवन्तीत्यर्थः। रूपं प्ररोरं, पञ्चीस्ततभूतभागाः उत्तर-

<sup>\*</sup> अवणादिति वर्धः काः नासि।

ततस्य तामां नयनं निष्ययोजनं, तस्माद्मंपरिष्यते। यातीत्येवं प्राप्ते पठत्याचार्यः। तदन्तरप्रतिपत्ती रंहति मंपरिष्यत्त द्रति। तदन्तरप्रतिपत्ती देहान् देहान्तरप्रतिपत्ती देहवीजैर्भ्तस्वीः मम्परिष्यत्ती रंहति गच्छतीत्यवगन्तयं। कुतः प्रस्निक्षपणाभ्यां। तथाहि प्रस्नः 'वेत्य यथा पद्यम्यामाद्यतावापः पुरुषवचमे। भवन्ति' दति। निरूपणद्य प्रतिवचनं द्युपर्जन्यपृथिवीपुरुषयोषित्सु पद्यस्विषयु स्रद्धामाद्यक्षत्ररेतोरूपाः पद्याद्वतीर्द्भियता 'दति त पद्यस्यामाद्यतावापः पुरुषवचमे। भवन्ति पद्यस्यामाद्यतावापः पुरुषवचमे। भवन्ति दति। तसादन्द्वः परिवेष्टितो जीवे। रंहति वजतीति गम्यते। नन्वन्या स्रुतिः 'जलै।कावत् पूर्वदेहं न मुद्यति यावन्न देहान्तरमाक्रमतीति

देहपरिणामिनो भूतस्याः। वेदान्तार्थज्ञानसाधनविचारत्वात् सर्वाधिकरणानां, श्रुतिण्ञास्त्राध्यायसङ्गतयः वेराग्यणलक्षत्वादेतत्यादसङ्गतिः।
पूर्वाधिकरणे व्यवहारार्थं पञ्चीकरणमृक्तं स व्यवहाराऽत्र निरूप्यत
इति प्राचणिक्रमावाऽवान्तरसङ्गतिः। यत्र पूर्वपच्चे निराश्रयप्राणगत्यः
भावात् न वेराग्यं सिध्यति, स्त्राश्रयप्राणगतिर्वेराग्यमिति प्राचभेदः।
तेजीमात्राञ्चनुरादयः, प्राधित जिद्यतिति वात्र्यण्याणगतिर्वेराग्यमिति प्राचभेदः।
तेजीमात्राञ्चनुरादयः, प्राधित जिद्यतिति वात्र्यण्यात्। यापः पञ्चस्वपित्रमन्ते तथा किं तं वेर्येति श्रेतकतेतुं प्रति राज्ञः प्रवाहणस्य प्रशः,
तस्य चोत्तराज्ञाने तत्यतरं प्रति राज्ञो 'वाचासा वाव लोको गीतमात्रिन्तत्र श्रद्धाः यापः याज्ञतिः पर्जन्यासा सामरूपा इत् खन्वपित्रीत्रे श्रद्धाः जता, दथात्या हि रूपा यापा यजमानसंलग्नाः
स्वर्गं लोकं प्राप्य सामात्व्यदिव्यदेहात्मना स्थिताः कर्मान्ते जताः पर्जन्ये
भूयन्ते तता रुखिरूपाः पृथ्ययां स्वन्नरूपाः पृष्वे रेतोरूपाः थापिति जताः स्थापः पृष्वण्व्यवाचा भवन्ति इति निरूपणं क्षतं। नन्वे-

दर्भयित, इति। तद्यथा त्यण्याच्यकेति, तत्राष्यप्य रिवेष्टितस्वेव जीवस्य कर्मे। पस्यापितप्रतिपत्तस्व देहिवषयभावनादी धीभाव- मात्रं जस्कृत्योपशीयत इत्यविरोधः। एवं श्रुत्यक्ते देहा- न्तरप्रतिपत्तिप्रकारे सित याः पुरुषमितप्रभवाः प्रकल्पनाः व्यापिनां करणानामात्मनञ्च देहान्तरप्रतिपत्ती कर्मवप्रात् व्यापिनां करणानामात्मनञ्च देहान्तरप्रतिपत्ती कर्मवप्रात् व्यक्ति क्षेत्रस्व वात्मना व्यक्ति कर्मवप्रात् व्यक्ति क्षेत्रस्व वात्मना व्यक्ति स्वाम् भवित केवस्थिव वात्मना व्यक्ति सम्मान् स्वाने प्रवान प्रवान स्वाने प्रवान सम्मान स्वाने प्रवान प्रवान स्वानं प्रवान प्रवान प्रवान स्वान् प्रवान प्रवान प्रवान स्वान् स्वान स्वान

तद्दे स्वा हिंद्राः सह गतस्य प्याद्दे हान्तरप्राप्तिरिययुक्तं। यथा त्या जावायुका त्या नारं ग्रहीला पूर्वत्यां यजित तथा जीवा देहा-नारं ग्रहीला पूर्वदे हं यजितित स्व तिविरोधादिति प्रकृते। नन्व-चेति। इहैव कमायत्त्रभाविदे हं देवे हिंदि स्वादिभावनया ग्रहीला पूर्वदे हं यजितीत स्वय्यं, खता न विरोधः, इति समाधत्ते। त्यापीति। भावनाया दीर्घभावा भाविदे हिविषयत्वं। घटाका प्रव-दुपहिता जीवः सूच्योपाधिगत्या लोकान्तरं गच्छतीति पञ्चापित्र यक्तः प्रकारक्ति विरोधादन्याः कल्पनाः खनाहर्तया इत्यन्वयः। साङ्घाक्तः प्रकारक्ति दिरोधादन्याः कल्पनाः खनाहर्तया इत्यन्वयः। साङ्घाक्तः प्रकारक्ति विरोधादन्याः कल्पनाः चनाहर्तया इत्यन्वयः। साङ्घाक्तः प्रकारक्ति विर्वावत्यक्तः स्वानिक्षयक्ति। क्षित्वक्षक्तानसन्तानक्ष्यस्यात्मने। देहान्तरे प्रव्दादिस्विकल्पज्ञानाख्यवित्ताभा भवती व्ययः। कार्यादकल्पनामाह। मन इति। देहान्तरे प्रति मनोमानं गच्छित, इन्द्रियाया तु भूताचेवारम्थन्ते।

कथं सामान्येन प्रतिज्ञायते सर्वेरेव स्तस्त होः समारिष्वको। रंहतीत्यत उत्तरं पठित॥

#### त्यात्मकलान् तु भूयस्वान् ॥ २॥

तुमब्देन चादितामामङ्गामुक्तिन्ति। त्यात्मका ह्यापः विद्यत्वरणश्रुतेः। ताखारिभकाखम्युपगताखितरदिप स्तदयमवस्यमस्युपगन्तव्यं भवित। त्यात्मकः दे इस्तव्याणामिष तेजोऽवन्नानां तिसान् कार्योपण्यः, पुनश्च त्यात्मकिधातुकत्वात्
विभिवीतिपत्तक्षेण्णाभिः। न स्तान्तराणि स प्रत्याख्याय केवलाभिरद्विरारसं प्रकाते। तस्मात् स्रयस्वापेचोऽयमापः पुरुषयचस दति प्रश्नप्रतिवचनयोरप्पब्दो न केवल्यापेचः, मर्वदे हेषु
हि रमलोहितादिद्रवस्यस्वं दृश्यते। नन् पार्थिवो धातुर्स्तियष्ठा देहेषूपण्चत्रते, नेष देषः, दत्ररापेचयाऽपां बाङ्कल्यं
भवित्यति। दृश्यते च ग्रुक्रश्रोणितलचणेऽपि देहवीजे द्रववाङ्ख्यं। कर्म च निमित्तकारणं, देहान्तरारम्भे कर्माणि चाग्निहोचादीनि मोमाञ्यपयः प्रस्तिद्रवद्रव्य व्याश्रयाणि। कर्मसमवायिन्यश्चापः श्रद्धाश्रब्दोदिताः सह कर्मिभर्युलोकाखो-

दिगम्बरक ल्पनामा ह। जीव इति । ननु पाक खेदगन्ध रूपकार्य चये।-पन ब्ये ल्यात्मके। देह इत्ययुक्तं॥

प्राणावकाण्योरप्रप्रवन्धा दे इस्य पञ्चभूतात्मलादित्य रचा व्यास्था-न्तरमाइ। पुनचेति। दे इधारकत्वाद्धातवे। वातादयस्त्रिधातुलाह्या-तमक इत्यन्वयः। दे इस्य केवलाङाले वातं पित्तञ्च वाययं तैजसं न

<sup>\*</sup> व्यपात्रयाणीति वर्धः काः।

ऽग्ना इयन इति वच्यति, तसादण्यां बाज्जल्यप्रसिद्धिः। बाज्जल्याचाप्रब्देन सर्वेषामेव देइबीजानां भृतस्चाणामु-पादानमिति निर्वद्यं॥

## प्राणगतेश्व॥ ३॥

प्राणानाञ्च देहान्तरप्रतिपत्ती गितः श्राव्यते। 'तमुत्कान्तं प्राणाऽनूत्कामित प्राणमनूत्कामन्तं पर्वे प्राणा श्रनूत्कामित्तः' दत्यादिश्रुतिभिः। सा च प्राणानां गितराश्रयमन्तरेण न सम्भ-वतीत्यतः प्राणगितप्रयुक्तानां तदाश्रयभ्रतानामपामिष भ्रतान्तरोषसृष्टानां गितरवगम्यते। न हि निराश्रयाः प्राणाः कचिद्रच्छन्ति तिष्ठन्ति वा, जीवते।ऽदर्भनात्॥

## अग्यादिगतिश्रुतेरिति चेन्न भात्तालात्॥ ४॥

स्वादेतत्, नैव प्राणा देहान्तरप्रतिपत्ती सह जीवेन गच्छ-न्ति, श्रग्यादिगतिश्रुतेः। तथाहि श्रुतिः मरणकाले वागादयः प्राणाः श्रग्यादीन् देवान् गच्छन्तीति दर्भयति 'यवास्य पुरुषस्य स्वतस्वाऽग्निं वागयेति वातं प्राणः' द्रत्यादिनेति चेन्न,

स्थातामिति भावः। एथिवीतरभूतापेच्या बाङ्ख्यं। किञ्च देहिनिमि-चानां कर्मणामपूर्ववाङ्ख्याचाभिर्भृतान्तराख्यपणच्यन्त हत्याह। कर्म चेत्यादिना॥

उत्तास प्राणा देइबीजपस्रभृतास्रयाः प्राणलाज्जीवदेइस्य प्राण-विदिया इ। प्राणगते सेति ॥

पाणानां गतिरसिद्धे वाशक्य निधेधति । चान्यादीति । चार्शाना-दे विधिवनस्पतिगमनस्थेति श्रेषः । लोमान्यपि यन्तीवर्थः । प्राणानाम-

भाक्तलात्। वागादीनामग्यादिगतिश्रुतिंगाणी ले। ससु के भेषु चादर्भनात्। 'श्रोषधीर्लामानि वनस्पतीन् के भाः' दति हि तवानायते। न हि ले। मानि के भाश्चात् सुत्योषधीर्वनस्पतीं श्व गच्छन्तोति सभावति। न च जीवस्य प्राणापाधिप्रत्यास्थाने गमनमवकस्पते, नापि प्राणेर्विना देशान्तर उपभाग उपपद्यते, विस्पष्टश्च प्राणानां सह जीवेन गमनमन्यव श्रावितं, श्रता वागाद्यधिष्ठावीणां श्रग्न्यादिदेवतानां वागाद्यपकारिणोनां मरणकाल उपकारनिष्टित्तमावमपेच्य वागादयोऽगन्यादीन् गच्छन्तीत्युपचर्यते॥

# प्रथमेऽअवणादिति चेन्न ता एव च्युपपत्तेः ॥५॥

खादेतत्, कथं पुनः पञ्चम्यामाइती त्रापः पुरुषवचसी भवनीत्येतिनिर्द्धारियतुं पार्यते यावता नैव प्रथमेऽग्नावपां त्रव- णमिल । दह हि खुलेकिप्रस्तयः पञ्चाग्रयः पञ्चानामाइती- नामाधारत्वेनाधीताः, तेषाञ्च प्रमुखे 'त्रसी वाव लोको गीत- माग्निः' दत्युपन्यस्य तिसान्नेतिसान्नेग्नी देवाः त्रद्धां जुइति' दिति श्रद्धा है। स्यद्रस्थलेनावेदिताः, न तचापे। है। स्यद्रस्थतया श्रुताः । यदि नाम पर्जन्यादिषु उत्तरेषु चतुर्व्यग्निस्यपां है। स्यद्रस्थता

गन्यादिषु लयस्य मुख्यते जीवस्य गतिभागयारयागात् सर्वे प्राणा चनू-न्जामन्तीति विस्पय्युतेर्लामादिगीणफलपाठाच गीणत्विमत्यर्थः॥

भृतान्तरयुक्तानामपाङ्गितमुक्ता पुरुषवचक्तं तासामान्तिष्य समा-धत्ते। प्रथम इति । ननु प्रथमपदं यथं उत्तराशिष्वष्यपामश्रवणा-

परिकल्येत परिकल्पतां नाम,तेषु होतयतयोपात्तानां मेामादीनासब्बद्धलेषापपत्तेः। प्रथमे लग्नी युतां यद्धां परित्यच्यायुता यापः परिकल्यन्त दित माहममेतत्। यद्घा च नाम
प्रत्ययविश्रेषः प्रमिद्धिमामर्थात्। तसादयुकः पञ्चम्यामाद्धतीः
यूपां पुरुषभाव दित चेन्नैष देषः। हि यतस्वचापि प्रथमेप्रश्नी ता एवापः यद्धाग्रब्देनाभिप्रेयन्ते। कुतः, उपपत्तेः।
एवं ह्यादिमध्यावमानमंज्ञानादनाकुलमेतदेकवास्यमुपपद्यते,
दत्तर्था पुनः पञ्चम्यामाद्धतावपां पुरुषवचस्त्वप्रकारे पृष्टे प्रतिवचनावमरे प्रथमाद्धतिस्थाने यद्यनपा हीस्यद्र्यं यद्धां नामावतारयेत् तते। अस्यामाद्धतावापः पुरुषवचसे। भवन्तीति
चे। पमंहरन्नेतदेव दर्भयति। यद्धाकार्यञ्च से। महस्वादि स्थूलीभवदब्बद्धलं लच्यते। सा च यद्धाया श्रप्ते युक्तः। कारणा-

दिखाण्ड्य सेमिटछान्तरे तासामगतलादुत्तर एतासां अवणमित।
न प्रथम ह्याइ। यदि नामेति। पञ्चापिष्यपामाङ्कितले सिद्धे
तासां पञ्चामाङ्किता पृष्ठवचच्छं भवेत तिसद्धं प्रथमाभा तासामनाङ्कित्वादिति ग्रङ्कार्थः। एवं हि अद्धाग्रव्देनापां ग्रहे सित प्रशात्तरोपसंहाराणां संज्ञानादेकार्थवादेकवाक्यतोपपद्यते, अग्रहे चतुर्खिम्ब्येवापामाङ्कित्वाचतुर्थामाङ्कताविति वाच्यं, अतः प्रश्नोपसंहारयोः पञ्चामिति अवणात् प्रथमाग्रावप्याप एव ग्राह्या हित
समाधानार्थः। यनपः अद्भीदियस्वार्थान्तरमाह। अद्धाकार्यनिति। तस्याः अद्धाङ्कतेः सोमः सम्भवतीत्वादिना अद्धासासीनां
पूर्वपूर्वपरिणामत्वं श्रुतं तते। द्रवपरिणामत्वात् अद्धाया अक्षं प्रथयाः

नुरूपं हि कार्यं भवति। न च अद्भाखाः प्रत्ययो मनमो जीवस्य वा धर्मः मन् धर्मिणो निष्कृष्य होमायोपादातुं स्वाते पया-दिभ्य दव हृदयादीनीत्याप एव अद्भागब्दा भवेयुः, अद्भा-गब्दस्थाप्स्यपद्यते, वैदिकात् प्रयोगदर्भनात् 'अद्भा वा त्रापः' दति। तनुत्वं च 'श्रद्धामारूषं गच्छन्यापो देहवीजस्ताः' दत्यतः श्रद्धामब्दाः स्तुः, यया सिंहपराक्रमा नरः सिंहमब्दो भवति। श्रद्धापूर्वककर्मममवायाचापु श्रद्धामब्द उपपद्यते मञ्चमब्द दव पुरुषेषु। श्रद्धाहेतुलाच श्रद्धामब्दोपपत्तः 'श्रापा हासौ श्रद्धां संनमन्ते पुष्णाय कर्मणे' दित श्रुतेः॥

# ऋशुतलादिति चेन्नेष्टादिकारिणां प्रतीतेः॥ ६॥

श्रयापि स्वात् प्रश्नप्रतिवचनाभ्यासापः श्रद्धादिक्रमेण पञ्च-स्वामाञ्जते। पुरुषाकारं प्रतिपद्धेरञ्चतु तत्सम्परिष्वका जीवा रंद्देयुः, श्रश्नुतत्वात्। न ह्याचापामिव जीवानां श्राविधता कश्चिच्छव्दे।ऽस्ति। तस्माइंद्रिति सम्परिष्वका द्रत्ययुक्तिमिति देत्, नेष देषः। कुतः, दृष्यादिकारिणां प्रतीतेः। श्रथ 'ये दुमे

त्मनमुख्ययद्वाया याज्ञितिलायागाचेव्यर्थः। यद्वाशब्द्खापु सूच्य-त्वगुणेन वृत्तिमुक्का नचणां वर्त्तुं यद्वया यद्भिरेव नर्मयोगित्वं हिनुत्वं वा सम्बन्धमाह। यद्वापूर्वति। यसी यजमानाय। स्वानाद्यर्थमायः यद्वां सद्वमन्ते जनयन्तीति यृव्यर्थः॥

च्यपां ग्रातिमुपेत्याद्भिःसत् जीवानां ग्रातिमान्तिय समाधत्ते। ख्रया-पीत्यादिना। युलेकांगा श्रद्धाः जतेः सत्मा राजा सस्भवतीत्युक्का वाक्य-

यामे द्रष्टापूर्ते दातुमित्युपासते ते धूममिसस्मवन्ति' द्रत्युपक्रम्येध्यादिकारिणां धूमादिना पित्रयानेन पथा चन्द्रमाप्तिं कथयति 'त्राकाशा चन्द्रमसमेष से समराजा द्रति त एवे द्रापि प्रतीयन्ते तिसान्नेतिसान्त्रश्नी देवाः श्रद्धां जुक्कति तस्या श्राक्कतेः
सो सो राजा सस्मवति' द्रति श्रुतिसामान्यात्। तेषाञ्चाश्चिद्देष्यदर्भपूर्णमासादिकर्मसाधनस्ता दिधपयः प्रस्तयो द्रवद्रयसयस्यात् प्रत्यचमेवापः सस्मवन्ति, ता श्राह्वनीये क्रताः स्रद्धाः
श्राक्ठत्योऽपूर्वकृषाः सत्यस्तानिधादिकारिण श्राश्चयन्ति। तेषाञ्च
श्रिरं नेधनेन विधानेनान्येऽशादिकारिण श्राश्चरितः
स्य श्राणेऽपूर्वकृषाः सत्यस्तानिधादिकारिणा जीवान् परिवेष्ट्यामुं लोकं फलदानाय नयन्तीति यन्तदच जुहोति नाभिधीयते श्रद्धां जुक्कतीति। तथाचाऽश्चिहोन्ने षट्प्रश्नीनिर्वचन-

शेषे धूमादिमार्गेण खाकाशा चन्नमसं प्राप्ता इछ्यादिकारिण एष सोमा राजेलुकाः चतः सोमराजशब्दसामान्यादिछ्यादिकारिणां जी-वानां श्रद्धाशब्देनाद्भः सह गतिरिष्ठ श्रद्धाङ्कतिवाक्ये प्रतीयत इत्य-र्थः। तेषां सूच्याभिर्म्वयापृर्वरूपाभिः पञ्चीकताभिरद्भः सम्बन्धं वदन् सहगतिं विवृग्धोति। तेषाञ्चायिष्ठोचेति। नैधनं मरणं, तिन्नित्त-कमन्त्येखिविधानं, खसा यजमानः, खगाय गच्छन्नित मन्त्रार्थः। ज्ञतद्रव्यरूपाणामपां ग्रमने श्रुत्यन्तरमाद्य। तथा चेति। खिमहोच-प्रकर्णे जनकेन याच्चवक्यं प्रति 'नन्त्रवेनयोः सायंप्रातराङ्ख्योखन्-त्कृतिंन गतिं न प्रतिष्ठां न द्वितं न पुनरावृत्तिं न क्षेत्रं प्रत्यस्थापनं वेत्य' इति षट् प्रश्नाः क्षताक्तेषां निर्वचनमिष राच्चेव ते रते खाङती इते उत्कृतमतः तेऽन्तरिच्चदारा दिवं गच्छतक्ते दिवमेवाच्चनीयप्रतिष्ठां

ह्रपेण वाक्यभेषेण 'ते वा एते श्राइती इते उल्लामतः' दखेवमादिनाऽग्निही नाइत्योः फलारमाय लोकान्तरप्राप्तिर्हिणिता।
तसादाइतिमयीभिरद्भिः सम्परिष्यका जीवा रंहन्ति खकर्मफलोपभागायेति श्रियते। कयं पुनिरदिमिष्टादिकारिणां खकर्मफलोपभागाय रंहणं प्रतिज्ञायते, यावता तेषां धूमप्रतीकेन वर्त्मना चन्द्रमसमधिह्हानामन्नभावं दर्भयति 'एष मोमो
राजा तद्देवानामन्नलद्देवा भचयन्ति' दति। 'ते चन्द्रं प्राप्यान्नं
भवन्ति तांस्तव देवा यथा से मं राजानमायायस्वापचीयस्वेत्येवमेतांस्तव भचयन्ति' दति \*च समानविषयं श्रुत्यन्तरं। न
च व्याचादिभिरिव देवैभं त्यमाणानामुपभागः सम्भवतीत्यत

# भाक्तं वाऽनात्मविच्वात् तथा हि दर्शयति ॥ ७॥

वागव्द योदितदे। षवावर्तनार्थः । भाक्तमेषामन्नलं न मुखं, मुखे ह्यन्नने 'खर्गकामा यजेत' इत्येवंजातीयकाधिकारः श्रुति-

चिधिकायते पुरुषे। विधिना सम्बध्यते (नेने त्यधिकारः पालकामना।

कुर्वाते दिवं तर्पयतस्ते ततः पुनरावर्तते ततः एथियां पुरुषे ये। विति च ज्ञते पुरुष रूपेणात्तिस्वत इति वाक्यभेषेण स्तं। सम्प्रयुत्तरसूत्र-यावयं भङ्कते। कथमियादिना। अत्र सामाख्यच्त्रस्याद्वलमुक्तं नेष्टा-दिकारिणामिति भान्तिनिरासार्थं श्रुत्यन्तरमाद्द। ते चन्द्रमिति। यथा यच्चे चमसस्यं सामम्ब्रिं चाप्यायस्त्रेति क्रियास्त्रो लोट् पुनः पुनराप्याय्य पुनः पुनरपद्यय भद्याय्ति। एवं एतानिस्वादिकारि-प्राप्तक्षान् भद्याय्ति देवा इत्यर्थः॥

<sup>\*</sup> चेति वर्ध० पु॰ नान्ति।

यामे द्रष्टापूर्ते दातुमित्युपासते ते धूममिसस्यविन्तः द्रत्युपक्रम्येध्यादिकारिणां धूमादिना पित्रयानेन पथा चन्द्रमाप्तिं कथयित 'त्राकाशास्त्रमसमेष से।मराजा द्रित त एवेद्दापि प्रतीयन्ते तिसान्तेतिसान्त्रशा देवाः श्रद्धां जुक्कित तत्या श्राक्कतेः
से।मो राजा सम्भवितः दिति श्रुतिसामान्यात्। तेषाञ्चाश्रिद्दे चदर्भपूर्णमासादिकर्मसाधनस्ता दिधपयः प्रस्तयो द्रवद्रयसयस्तात् प्रत्यचमेवापः सम्भविन्तः, ता श्राह्वनीये क्रताः सस्ताः
श्राद्धत्योऽपूर्वक्षपाः सत्यसानिधादिकारिण श्राश्रयन्ति। तेषाञ्च
श्रितः नेधनेन विधानेनान्येऽशाद्यन्तिजो जुक्कत्यसा स्वर्गाय स्वाः
काय स्वादेति। ततस्ताः श्रद्धापूर्वक्रकर्मसमवाधिन्यः श्राक्कित
मय्य श्रापेऽपूर्वक्षपाः सत्यस्तानिधादिकारिणा जीवान् परिवेष्ट्यामुं स्वाकं फलदानाय नथन्तीति यन्तदच जुहोति नाभिधीयते श्रद्धां जुक्कतीति। तथाचाऽश्रिद्दाचे षट्प्रश्लीनर्वचन-

में वे धृमादिमार्रेण खाकामा चन्नमं प्राप्ता द्रष्ट्यादिकारिण एव सोमे राजे युक्ताः यतः से मराजम्बद्धसामान्यादिष्ट्यादिकारिणां जी-वानां स्रद्धाम्प्रदेनाद्भः सह गतिरि ह स्रद्धान्न तिवाक्ये प्रतीयत द्रयां। तेषां स्रद्धामिर्द्रयापृर्वक्षपाभिः पत्रीक्षताभिरद्भः सम्बन्धं वदन् सहगतिं विवृद्धाति। तेषाञ्चामिन्नोत्ति। नेधनं मरणं, तिन्नित्तान्तमन्योदिविधानं, खसा यजमानः, खगाय गच्छिनित मन्तार्थः। जतद्रयक्षपायामपां गमने स्रवान्तरमाह। तथा चेति। चिम्होन-प्रवान्तिने याच्चवक्यं प्रति 'नन्वेवनयोः सायंपातराज्योत्त्वन् प्रकार्यो जनकेन याच्चवक्यं प्रति 'नन्वेवनयोः सायंपातराज्योत्त्वन्तम् प्रकार्यो जनकेन याच्चवक्यं प्रति 'नन्वेवनयोः सायंपातराज्योत्त्वन्तम् प्रति न प्रति प्रवार्था कर्तान्ते न स्रवान्ति स्रवानि स्रवान

क्षेण वाच्यमेषेण 'ते वा एते श्राइती इते उल्लामतः' इत्येव-मादिनाऽग्निही चाइत्योः फलारमाय लोकान्तरप्राप्तिर्दर्भिता। तसादा इतिमयी भिरद्धिः सम्परिष्यका जीवा रंहन्ति स्वकर्म-फलोपभागायेति श्चिष्यते। कथं पुनिरद्भिष्टादिकारिणां स्व-कर्मफलोपभागाय रंहणं प्रतिज्ञायते, यावता तेषां धूमप्रती-केन वर्त्मना चन्द्रमसमधिक्ष्टानामन्नभावं दर्भयति 'एष से मेरो राजा तद्देवानामन्न लहेवा भचयन्ति' दति। 'ते चन्द्रं प्राप्यान्तं भवन्ति तांस्त देवा यथा से मं राजान माष्यायस्वापचीयस्वे-त्येवमेतांस्त भचयन्ति' दति \*च समानविषयं श्रुत्यन्तरं। न च वाघादिभिरिव देवैभ त्यामाणाना मुपभागः सभावतीत्यत उत्तरं पठित ॥

भाक्तं वाऽनात्मविक्वात् तथा हि दर्भयति ॥ ७॥

वागव्द सोदितदेषिव्यावर्तनार्थः। भाक्तमेषामन्नलं न मुख्यं, मुख्ये ह्यन्नले 'खर्गकामा यजेत' दत्येवंजातीयकाधिकार्श्वति-

चिधि क्रियते पुरुषे। विधिना सम्बध्यते (नेने त्यधिकारः पालकामना।

कुर्वाते दिवं तर्पयतस्ते ततः पुनरावर्तते ततः एथियां पुरुषे ये। षिति च ज्ञते पुरुष रूपेणात्तिछत इति वाक्यभेषेण कतं। सम्मत्युत्तरस्त्र न्यावर्थं भङ्काते। कथिमत्यादिना। अत्र से। माख्यचन्त्रस्थान्नतम् नेष्टा-दिकारिणामिति भान्तिनिरासार्थं श्रुत्यन्तरमाद्द। ते चन्द्रमिति। यथा यच्चे चमसस्यं से। मस्ति च खाप्यायस्ति कियार्थता लोट् पुनः पुनराप्याय्य पुनः पुनरपद्यय भद्ययन्ति। स्वं स्तानिस्यादिकारि- खाडिनस्थान् भद्ययन्ति देवा इत्यर्थः॥

<sup>\*</sup> चेति वर्धः पुः नान्ति।

र्पर्धेत। चन्द्रमण्डले चेदिष्टादिकारिणाम्पभागा न खात् किमर्थमधिकारिण दृष्टाचाचासबद्धलं कर्म कुर्यः। अन्यगब्द-श्चापभागद्देत्वसामान्यात् अनन्नेऽप्यपचर्यमाणे। दृश्यते 'यथा विशोऽनं राज्ञां पश्वोऽनं विशाम्' इति। तसादिष्टस्तीप्न-मित्रादिभिरिव गुणभावापगतैरिष्टादिकारिभियंत्मुखविहरणं देवानां तदेवैषां भचणमभिप्रेतं न मोदकादिवचर्वणं निग-रणं वा। 'न वै देवा श्रश्नन्ति न पिवन्छेतदेवासतं दृद्वा ल्यानि इति देवानां चर्वणादि यापारं वार्यति। तेषां चेष्टादिकारिणां देवान् प्रति गुणभावीपगतानामप्यपभाग उपपद्यते राजापजीविनासिव परिजनानां, श्रनात्सवित्वाचे-ष्टादिकारिणां देवे।पभाग्यभाव उपपचते। तथा हि श्रुति-रनात्मविदां देवापभाग्यतां दर्भयति 'त्रय योऽन्यां देवतामु-पास्तेऽन्याऽसावन्याऽहमस्त्रीति न स वेद यथा पशुरेवं स देवा-नाम्' इति । स चास्मिन्नपि लोक द्रष्टादिभिः कर्मभिः प्रीणयन् पश्चवदेवानाम्पकरे। त्यमुश्चिन्नपि लोके तद्पजीवी तदादिष्टं फलमुपभुज्जानः पश्चवदेव देवानामुपकरोतीति गम्यते। श्रनात्मविचान् तथा हि दर्भवति इत्यखापरा वाखा।

शास्त्रानर्थकावारणाय सन्नतं ग्रीणिमिति भावः। केन देविण तेषां देवभाग्यतेत्वत साह। सनात्मिवलाचेति। यथा पश्चभाग्य एवमचः स रह भेदधीमान् देवानां भाग्य रत्वर्थः। सात्मप्रव्यस्य मुख्यत-बलेन स्वांशं याखाय प्रक्षतपञ्चाययः स्वत्रक्षतात्मत्वेनोपचिरिता रित याखान्तरमाह। सनात्मेवादिना। विद्यास्तुव्यर्थमन्नतं न मुख्यमित्वन

त्रनात्मविदे होते केवलकर्मिण इष्टादिकारिणा न ज्ञानकर्ममम्ह्यानुष्टाचिनः। पञ्चामिविद्यामिहात्मविद्येषुपन्रिन्त
प्रकरणात् पञ्चामिविद्याविहीनलाचेदिमिष्टादिकारिणां गुणवादेनान्नलमुद्गाव्यते पञ्चामिविद्याप्रश्नंमाये। पञ्चामिविद्या
दह विधित्मिता वाक्यतात्पर्यावगमात्। तथा हि श्रुत्यन्तरं
चन्द्रमण्डले भागमङ्गावं दर्भयति 'स सेामलोके स्वतिमनुस्व
पुनरावर्तते' दति। तथान्यदिप श्रुत्यन्तरं 'श्रथ ये श्रतं पित्वणां जितलोकानामानन्दाः स एकः कर्मदेवानामानन्दाः ये
कर्मणा देवलमिमसञ्चयन्ते' दतीष्टादिकारिणां देवैः संवसतां
भोगप्राप्तिं दर्भयति। एवं भाक्तलादन्तभाववचनस्वेष्टादिकारिणा जीवा रंहन्तीति प्रतीयन्ते। तस्माद्रंहित सम्परिस्वक
दिति यक्तमेवाकां॥

# क्तात्ययेऽनुश्यवान् दष्टस्मृतिभ्यां यथेतमनेवच्च॥ ८॥

द्यादिकारिणां धूमादिना वर्त्धना चन्द्रमण्डलमधिक्रढाणां भुक्तभागानां ततः प्रत्यवरोह त्राक्षायते 'तिसान् यावत्-ममातमुपिलाऽयैतमेवाभानं पुनर्निवर्तन्ते यथेतिमत्यार्भ्य या-

श्रुवन्तराधं स्त्रश्रेषं वाचछे। तथाद्वीति। एवं ग्रतिपर्याने। चनया वैराग्यमिति सिद्धं॥

इरानीं गत्यन्तरभाविनीमःगतिं निरूपयति। क्रतात्यय इति। भाक्तत्यक्रमसमाख्यानन्तर्यमधप्रव्दार्थः। यथेतिमत्यारभ्य स्वादियोनि-मित्यन्तं वाक्यं यावत्तावदास्रायत इति योजना। स्वत्र यावत्-

वद्रमणीयचरणा ब्राह्मणादियानिमापद्यन्ते कपूयचरणाः या-दियानिम्' इति। तत्रेदं विचार्यते किं निरनुपया सुक्तकत्त्र-कर्माणोऽवरे। इन्या हो खिलानु शया: इति। किन्तावत् प्राप्तं निरन्शया दति। कुतः यावत्सम्यातिमिति विशेषणात्। मम्पातशब्देनाच कर्माश्य उच्यते। सम्पतन्यनेनासात्तीकादम् लोकं फलीपभागायेति, यावत्मन्यातम्षिलेति च छत्द्वस्य तस्य तचेव भुक्ततां दर्भचिति। 'तेषां यदा तत्पर्यवैति' इति च श्रुत्य नारे णैष एवार्थः प्रदर्श्वते । स्वादेतत् यावदम् मिं से कि उपभाक्तयं कर्म तावद्पभुद्धे दति कस्यचिष्यामीति। नैवं कल्प-चितुं शकाते चित्किञ्चेत्यन्यच परामर्शात्। 'प्राप्यान्तं कर्मण-सास्य यत्किञ्चे इ करे। त्ययं। तसाहोकात् पुनरेत्यसी लोकाय कर्मणे दत्ययपरा श्रुतिः यत्किञ्चेत्यविशेषपरामर्शेन कत्स-स्येह क्षतस्य कर्मणसाच चियततां दर्भयति। ऋपि च प्रायण-मनार्थफलस्य कर्मणेऽभियञ्चकं। प्राक् प्रायणादार्थफलेन कर्मणा प्रतिबन्धसाभिव्यत्वनुपपन्तेः। तचाविशेषात् यावत् किञ्चिदनार्थफलं तस्य सर्वसाभियञ्जकं, न हि साधार्णे निमित्ते नैमित्तिकमसाधारणं भिवतुमईति। न द्यविणिष्टे

सम्पातिमिति विशेषणादमणीयचरणा इति वाकाच संश्यमाइ।
तचेति। चनुश्य कर्म, चव पूष्यचे कर्माभावेनागतेरिनयमात् वैराग्यादाणीं, सिद्धान्ते कर्मसत्त्वेनागतिनियमादेराग्यदाणीमिति भेदः।
तथामिरादिकारिणां यदा तत्कर्म पर्यवैति विपरिचीणं भवति तदा
पुनरावर्तन्त इति श्रुव्यन्तरेणापि इत्स्वक्रमण्यन्द्रलोको भृत्तत्वमुच्यते

प्रदीपमिनिधा घटाऽभिख्ज्यते न पट इत्युपपद्यते। तस्मानि-रनुगया अवरोहनी होवं प्राप्ते ब्रूमः। छतात्ययेऽनुगयवानिति। येन कर्मवन्देन चन्द्रमसमारूढाः फलोपभागाय तिसान्प-भागेन चयिते तेषां यदमायं गरीरं चन्द्रमख्पभागायार्थं तदुपभागचयदर्भनभीकाश्चिमम्पर्कात् प्रविखीयते सविविक्त-रणमम्पर्कादिव हिमकरके, इति गुगर्चिः सम्पर्कादिव घृतका-ठिन्यं। ततः छतात्यये छतस्येष्टादेः कर्मणः फलापभागेना-पचये सति सानुशया एवेममवरे। इन्ति। केन हेतुना दृष्ट-स्रितिभामित्या इ। तथा इि प्रत्यचा श्रुतिः सानुग्रयानाम-वरेा इंदर्भयति 'तद् य दह रमणीय चरणा त्रभ्याभा इ यत्ते रमणीयां यानिमापयेरन् ब्राह्मणयानिं वा चित्रययानिं वा वैग्ययोनिं वा त्रथ य इह कपूथ चरणा त्रभ्याशा ह यत्ते कपूयां योनिमाप चेरन् अयोनिं वा प्रूकर योनिं वा चाण्डाल योनिं वा' दति। चर्णग्रब्देनाचानुग्रयः स्चाते दति वर्णिययते। दृष्टञ्चायं जन्मनैव प्रतिप्राणुचावचरूप उपभागः प्रविभज्य-

इत्यर्थः। यावत् पदसङ्कोचो न युक्तः श्रुयन्तरिवरोधादित्या ह। नैव-मिति। द्ययं नरो यित्वि चिदि ह लोको कर्म करोति तस्यान्तं फलं परलोको प्राप्य कर्माथं पुनरायातीति श्रुत्यर्थः। कर्माभावे श्रुतिमृक्षा युक्तिमा ह। द्यपि चेति। द्यभियक्तिः फलो न्मुखता, मरणेनाभियक्तस्य सर्वस्य कर्मणः परलोकभोगस्यावस्यस्भावात् कर्माभाव इत्यर्थः। चरणास्यशीलमात्रादवरो ह इति प्राप्ते सिद्धान्तप्रति चां याच्ये येनेत्यादिना। तत्रावरे हितां जीवानां मध्ये ये के चिदि ह कर्मभूमी रमणीय चरणाः पुष्यकर्माणः पुष्ययो निभाज इति यत् अस्याग्री ह

मानः त्राकि सिकलासम्भवादनुशयसद्भावं स्वचयित । त्रभ्यदय-प्रत्यवाययोः सङ्गतदुष्कृतहेतुलस्य सामान्यतः शास्त्रेणावग-मितलात्। स्तिरिप वर्णा श्राश्रमाश्च खकर्मनिष्ठाः प्रत्येक-कर्मफलमनुस्य ततः शेषेण विशिष्टदेशनातिकुलक्षपायः स्रतह-त्तवित्तसुखमेधसे। जन्म प्रतिपद्यन्त इति सानुष्यानामेवाव-रोइं दर्शयति। कः पुनर्नुश्रयो नामेति, केचित्तावदाज्ञः ख-र्गार्थस्य कर्मणा सुक्तफलस्यावशेषः कश्चिदनुशयो नाम भाष्डा-नुसारिस्ने इवत्। यथा हि स्ने इभा एउं रिच्यमानं न सर्वात्मना रिचाते भाण्डान्मार्चेव कश्चित् स्रेइग्रेषे। उवितहते तथानुग्रयो-ऽपीति। नन् कार्यविरोधिवाद हृष्टख न भुक्तफ ल खाव शेषा-वस्थानं न्यायं। नायं देाषः न हि सर्वात्मना सुक्तफललं कर्मणः प्रतिजानीम है। ननु निर्वश्रेषकर्मफ लोप भागाय चन्द्र-मण्डलमारूढाः। वाढं। तथापि खल्पकमीवशेषमात्रेण तचा-वस्थातुं न शक्यते। यथा किल कश्चित् भेवकः सकलैः सेवेा-पकरणैः राजकुलम्पस्त्रिश्चरप्रवासात् परिचीणबद्धपकरण-

चवायं ही त्यर्थः । कपूर्यं पापं । दृष्ट प्रब्दस्य श्रुतमर्थमुक्कार्थान्तरमाह । दृष्ट्येति । पृण्णे व पृण्णेन कर्मणा भवति पापः पापेनेत्यादिणास्त्रेण सुखदुःखर्यार्धमाधमे हेतुकलमवातं। ततः जन्मारम्य दृष्टा भागः कर्म-हेतुकभोगत्वात् स्वर्गभोगवत् दृष्टनुष्प्रयसिद्धः । विषद्ये च हेलभावात् भोगस्याकिस्मिकत्वप्रसङ्ग दृष्य्यः । स्नृता वा श्रन्याः चाश्रमिणः प्रत्य मृता वीकान्तरे वर्मपालं भुक्ता ततः प्रविण भुक्तादन्तेन कर्मणा चनुष्प्र-यास्त्रेन पुनर्जन्म प्रतिपद्यन्ते दृति सम्बन्धः। विष्रिष्टा देष्रादयो मेधान्ता दृष्ण गुणा येपु ते तथाकाः। श्रुतं ज्ञानं, दृत्तं चावारः। साभिमतानुष्ययं

च्छ चपादुकादिमाचावशेषा न राजकुलेऽवस्थातुं शकोत्येवसनुशयलेशमाचपरियहो न चन्द्रमण्डलेऽवस्थातुं शकोतिति। न
चैतद्युक्तमिव, न हि खर्गार्थस्य कर्मणा भुक्तफलस्थावशेषानुष्टक्तिरपपद्यते कार्यविरोधिलादित्युक्तं। नचेतद्युक्तं न खर्गफलस्य कर्मणा निखलस्य भुक्तफललं भवतीति। तदेतदपेशलं। खर्गार्थं किल कर्म खर्गस्यस्वैव स्वर्गफलं निखलं
जनयति खर्गस्युतस्थाऽपि कच्चित् फललेशं जनयतीति न
शब्दप्रमाणकानां ईदृशी कस्पनावकस्पते। खेद्दभाष्टे तु स्वेदलेशानुष्टक्तिर्दृष्टलादुपपद्यते। तथा सेवकस्थापकरणलेशानुप्रित्तर्दृष्यते न लिह तथा खर्गफलस्थ कर्मणा लेशानुष्टक्तिदृश्यते नापि कन्यित्यतुं शक्यते, स्वर्गफलल्यास्तविरोधात्।
श्रवस्थितदेवं विश्वयं न स्वर्गफलस्थेष्टादेः कर्मणा भाण्डानुसारिस्वेद्दिकदेशोऽनुवर्तमानोऽनुशयद्ति। यदि हि येन सुक्रितेन कर्मणेष्टादिना स्वर्गमन्वभूवन् तस्थैव किथ्यदेकदेशोऽनुशयः

वत्तं एच्हति। तः पुनरिति। हातस्य कर्मणः खर्म भागे सित भृत्तस्य कर्मणो लेशोऽनुशयस्तदानवरोहिति, भाग्छे खेहलेशस्य दस्तात्। ततः शेषेणोति स्नृतेखेलेकदेशियास्थामाह। केचिदियादिना। रिचमानं खेहेन वियुच्यमानं। ननु भागनास्थलात् कर्मणो लेशो न युक्त इति शङ्कते। निविति। हात्खकर्मणो भोगे जाते नाशः स्थात् न तु भोगो जात इति परिहारार्था भोगो न जायत इत्ययुक्तमिति शङ्कते। निविति। भोगः सावशेषो जात इति समाधत्ते। वाष्टिमत्यादिना। इदमेकदेशियास्थानं दृषयति। न चेति। खर्मकामो यजेतेत्यादिन शास्त्रेण खर्मभोगार्थं कर्म चोदितं, तक्केषस्य मर्वभोगहेतुले श्रास्त्रवि-शास्त्रेण खर्मभोगार्थं कर्म चोदितं, तक्केषस्य मर्वभोगहेतुले श्रास्त्रवि-

कस्येत तता रमणीय एवैकोऽनुग्रयः स्वान्न विपरीतस्त नेयमनृग्रयविभागश्रुतिरूपरुधेत 'तद् य इह रमणीय चरणा श्रय
य इह कपूयचरणाः' इति । तस्तादामुश्मिकफले कर्मजाते
उपभुक्ते श्रविष्यमेहिकफलं कर्मान्तर्जातं श्रनुग्रयस्तदन्तोऽवरोहन्तीति। यदुक्तं यिकञ्चित्यविग्रेषपरामर्गात् धर्वसेह
कतस्य कर्मणः फलोपभोगेनान्तं प्राप्य निरनुग्रया श्रवरोह
न्तीति। नैतदेवं, श्रनुग्रयसद्भागं तस्तवं फलोपभोगेन चपयिलेति गस्यते। यद्णुक्तं प्रायणमविग्रेषाद्नार्थकलं क्रस्तमेव
कर्माभियानक्ति, तत्र केनचित् कर्मणामुश्मिन् लोकं फलमारभ्यते केनचिद्सिन्तित्ययं विभागा न सम्भवतीति। तदप्रमुग्रयसद्भावप्रतिपादनेनैव प्रत्युक्तं। श्रपि च केन हेतुना
प्रायणमनार्थकलस्य कर्मणाऽभिव्यञ्चकं प्रतिज्ञायत इति

रोध इत्यर्थः। किञ्च खर्ग हेतु कर्म शेषादवरे हि कपूयये न्यापित्त श्रुति-विरोध इत्या ह। अवध्यञ्चेति। खाभिमतम नृश्यमा ह। तस्मा-दिति। पूर्वपच्च बीजम नृय दूष्ठयति। यदित्यादिना। च्यपित्या पुनरागच्छतीति प्राप्यान्ति मिति वाच्येन गम्यत इति योजना। जन्मा-रभ्य दयभोग किङ्गानु ग्रुचीत्या रमणीयक पूयचरण श्रुत्ये हिका नृश्-या स्थक में विश्वपर्या विरोधात् यत्विञ्चेति या वत्सम्पाति नित्त च सामान्यश्र व्योरामृिष्यक विषयत्वेन सङ्गोची न्यास्य इति भावः। मरणं कत्स्वक मीभित्यञ्चक मित्ययुक्तं उक्ता नृश्य श्रुति विरोधादित्या ह। तद-पीति। बलवदनार स्थक मेप्रतिबन्धा च न कत्स्वक मीभित्यक्ति रित्या ह। चिषा चित्यादिना। तस्य कत्स्वक में यञ्चक त्वे हेतु नी स्ति ति भावः। प्रश्नं मत्योत्तरं शङ्कते। च्यारस्थित। च्यारस्थवदनारस्थस्यापि बलवतः

वत्तयं। श्रारत्थक्षेन कर्मणा प्रतिबद्धस्वेतरस्य वृत्युद्भवानुपपत्तेस्तदुपग्रमात् प्रायणकाले वृत्युद्भवा भवतीति यद्युचेत
तत्र वत्तयं, यथा तर्हि प्राक् प्रायणादारत्थक्षलेन कर्मणा प्रतिबद्धस्वेतरस्य वृत्युद्भवानुपपत्तिः, एवं प्रायणकालेऽपि विरुद्धफलस्थानेकस्य कर्मणा युगपत्कलारमासम्भवाद्भवता प्रतिबद्धस्य दुर्वलस्य वृत्युद्भवानुपपत्तिरिति। न ह्यनारत्थकलत्वसामान्येन जात्यन्तरोपभाग्यक्षसम्यनेकं कर्मैकस्मिन् प्रायणे युगपद्भित्यक्तं सदेकां जातिमारभत दति ग्रक्यं वत्तुं,
प्रतिनियतक्षलत्विरोधात्, नापि कस्यचित् कर्मणः प्रायणेऽभित्यक्तिः कस्यचिदुच्छेद दति ग्रक्यते वत्तुं, ऐकान्तिकफलत्वविरोधात्। न हि प्रायस्थित्तादिभिर्वतिभिर्वना कर्मणामुच्छेदः सम्भाव्यते। स्रतिरिप विरुद्धक्रलेन कर्मणा प्रतिबद्धस्य कर्मान्तरस्य चिरमप्यवस्थानं दर्गयित—

प्रतिबन्धकलात् न सर्वकर्मणः पालदानायाभियित्तिरित समाधते। यथित। यनारव्यपाललाविशेषात् सर्वकर्मणामभियत्तिमाश्रद्धा मिथा विरद्धसर्गनरकादिदेइपालानामेकदेहारमाकलासम्भव उत्तक्तं विट्णेति। नहीति। यक्त तर्हि दुर्वलस्य कर्मणा नाश्र रव्यत याहा। नापी-ति। नाभुत्तं चीयते कर्मव्येकान्त उत्पर्गः, स च प्रायस्वित्तब्रद्धानाधाः नैर्वाध्यते न मरणमानेणेव्यर्थः। मरणेन दुर्वलकर्माविनाश्रे मानमाह। मृतिरिति। कर्मनाश्रपद्धं निरस्य प्रक्रतक्षकर्माभियत्तिपद्धे दी-ष्वान्तरमाह। यदि चेति। कर्मकर्मणामेकस्मिन् देवादिजन्मिन भोगोन च्यात् न जन्मान्तरं स्थात् ज्ञानाभावात् न मृत्तिरिव्यज्ञदेवस्य कर्षा स्थादिवर्थः।

"कदाचित्सुकृतं कर्म कूटखिम ह तिष्ठति। \*पच्यमानस्य संसारे यावदुः खादिमुच्यते"॥

दिखें वातीया। यदि च कत्त्रमनारखपणं वर्म एकसिन् प्रायणेऽभिख्नं सदेकां जातिमारभेत ततः खर्गनरकति-र्यग्यानिषु त्रिधकारानवगमाद्धर्माधर्मानुत्यत्तौ निमित्ता-भावान्नोत्तरा जातिरूपपद्येत। ब्रह्महत्यादीनां चेकैकस्य कर्म-णेऽनेकजन्मनिमित्तलं सार्यमाणमुपर्धेत। न च धर्माधर्मयोः स्कूपफलमाधनादिसमधिगमे प्रास्तादितिरक्तं कारणं प्रक्यं समावियतं। न च दृष्टफलस्य कर्मणः कारीर्थादेः प्रायणमभि-

> "श्वस्त्रवराष्ट्राणां गोजाविस्गपित्तणां। चण्डालपुक्तसानां च ब्रह्महा योनिमिच्छिति"॥

द्रवादिस्मृतिविरोधाच न सर्वकर्मणामेकजन्मारम्भकलमियाच । व्रद्योति । नन्वेकस्य कर्मणः कथमनेकजन्मपानकलं स्रदेशलदियत स्राच । न चेति । किच यञ्जकलेऽपि मरणस्य किं सर्वकर्मयञ्जकलं कल्यते उत यिक्विच्त्रकर्मयञ्जकलं, नाद्यः, इच्च व्यतकारीयादेरचैव पानच्ते। मरण्यव्यत्वासम्भवादियाच । न चेति । दितीयं निरस्यन् परोक्तं दर्यन्तं विघटयति । प्रदीपेति । रूपाणां प्रदीपवत् मरणं न कस्यचिदिप कर्मणां यञ्जकं किन्तु प्रवलकर्मप्रतिबन्धाभावे दुर्बलं यन्त्रवादिप कर्मणां यञ्जकं किन्तु प्रवलकर्मप्रतिबन्धाभावे दुर्बलं यन्त्रवाद्यां एवं मरणस्य यञ्जकालानङ्गीकारेण दीपद्रयान्ते। निरस्तः, यङ्गीकारेऽप्यनुकूलो दर्यान्त इत्याच । स्र्यूलेति । स्रद्यामनुद्भृतरूपमिति मरणे सर्वकर्माभियक्यसिद्धिरित श्रीयः । रवं सर्वकर्मसङ्घ एक-जन्मारम्भ इत्येकभविकः कर्माश्य इति मतनिराश्मपसंच्रति । तस्मादिति । चरणस्रवातिकः कर्माश्य इति मतनिराश्मपसंच्रति । तस्मादिति । चरणस्रवातिकः स्रवेणेव्यादिस्मृत्या प्रवलप्रतिबन्धादितिन्यायेन चानभियक्षकर्मसद्भावादिवर्थः । ननु मुक्यनुपपत्याऽङ्गीकार्य एकभविक इत्यत स्राच । श्रीवेति । स्रचश्चे याचरे । ते चेत्रादिना ।

<sup>\*</sup> मज्जमानस्थेति मा॰ वर्ध॰ का॰।

यञ्चकं \*मभवती खोषापि केयं प्रायण खाभि यञ्चकत्वलक त्या।
प्रदीपाप न्या क्षे । प्रमान क्षेत्र प्रदीपाप न्या क्षेत्र प्रदीपाप न्या क्षेत्र प्रदीपाप कर्म न ने विषय प्रदीपा समाने । प्रमाने । प्रमाने । प्रयाप समाने । प्रायण समाने । प्रयाप सम्प्रमा सम्यय प्रयाप सम्यय सम्यय सम्यय प्रयाप सम्यय प्रयाप सम्यय सम्य

खवरे हिमार्ग इत्यं ख्रुवते 'तिस्मिन् यावत्सम्पातमु विला खयेतमेवा-धानं पुनर्निवर्तन्ते यथेतमाका प्रमाका प्राहायुं वायुर्भूत्वा धूमे। भवति धूमे। भूत्वामं भवत्यमं भूत्वा मेघा भवित मेघा भूत्वा प्रवर्षति त इह बीहियवा खोषधिवनस्पतयस्ति जमाषा इति जायन्ते खता वे दुर्नि-प्रपतरं यो यो ह्या बमित्त यो रेतः सिञ्चति तङ्ग्य स्व भवित तद् य इह रमणीय परणा रमणीयां यो निमापयन्ते' इति। धूमाध्वना यथेतं यथा गतं तथेतमध्वानं पुनरायान्ती खुक्का धूमादि रूपित्य मार्गस्य राख्यादिकं ने तिं खिथकं चामादिक मुक्तिमिति मत्वा स्व चक्रते तिं यथेतमने वञ्चेति। खविष्यस्त्र व्यथा दिस्त मुक्तिमिति मत्वा स्व चक्रते तिं

<sup>\*</sup> सभावतीत्ययापिकेयमिति वर्षः।

चरणादिति चेन्ने।पचश्रणायित कार्ष्णाजिनिः।। ८॥

त्रथापि खात् या श्रुतिरनुश्रयमङ्गावप्रतिपादनायादाहता 'तद् य दह रमणीयचरणाः' द्दित मा खलु चरणायान्यापत्तिं दर्शयित नानुश्रयादन्यचरणमन्योऽनुश्रयः, चरणञ्चारित्रमाचारः श्रीलिमित्यनर्थान्तरं। श्रुनुश्रयस्तु भुक्तफलात् कर्मणोऽतिरिक्तं कर्माभिप्रेतं। श्रुतिञ्च कर्मचरणे भेदेन व्यपदिश्रति।
'यथाचारी तथा भवति' दित 'यान्यनवद्यानि कर्माणि तानि
मेवितव्यानि नो दत्रराणि यान्यसाकं सुचरितानि तानि
वयोपास्थानि' दित च। तसाचरणायान्यापत्तिश्रुतेनानुश्रयमिद्धिरिति चेन्नैष देषः। यते।ऽनुश्रयोपलच्णार्थविषा चरणश्रुतिरिति कार्णाजिनिराचार्था मन्यते॥

## त्रानर्थकामिति चेन्न तदपेक्तवात्॥ १०॥

खादेतत्, कस्मात् पुनश्चरणग्रब्देन श्रीतं गीलं विहाय ला-चणिको अनुगयः प्रत्यायते । ननु गीलखैव तु श्रीतस्य विह्नि-

सम्मति श्रुतिस्यचरणग्रब्दमाच्चेपपूर्वकं स्च च ह्याचरे। चरणादिति चेदिति।

"चर्नाहः सर्वभूतेषु नर्मणा मनसा गिरा। चनुग्रहस ज्ञानस शीनमेतिहदुर्नुधाः"॥ इति—

सृत्विकोधादयः शास्त्रार्थज्ञानरूपं शोलं सर्वकर्माङ्गमुत्तं तद्वी-धकं चरणपदमङ्किनः श्रीतादिकर्मणा लद्धकं 'कर्मण स्वीत्तरावस्था धर्माधर्माख्यापूर्वं' इति कर्मलद्धणयेव तदिभन्नापूर्वाख्यानुश्यसिद्धि-रिति कार्याजिनिमतं॥

तदेव ग्रङ्कासमाधानाभ्यामाह। चानर्थकामिति चेदित्यादिना सूत्रेया। चरयाग्रव्दवाचास्येव यह्यसम्भवानुवन्त्या युक्तेति ग्रङ्कित्वेव

प्रतिषिद्धस्य साध्यसाधुरूपस्य ग्रुभाग्रुभयोन्यापितः फलं भविस्वित, श्रवश्चं च ग्रोनस्यापि किञ्चित् फलमभ्युपगन्तयं।
श्रव्यथा द्यानर्थक्यमेव ग्रीनस्य प्रसच्येतित चेत्। नैष देषः।
कुतस्तदपेचलात्। दृष्टादि हि कर्मजातं चरणापेचं। न हि
सदाचारहीनः कञ्चिद्धिक्षतः स्थात्। 'श्राचारहीनं न पुननित वेदाः' दृत्यादिस्यतिभ्यः। पुरुषार्थलादप्याचारस्य नानर्थक्यं।
दृष्टादी हि कर्मजाते फलमारभमाणे तदपेच एवाचारस्तनैव
कञ्चिदतिग्रयमारस्यते। कर्म च सर्वार्थकारीति श्रुतिस्यतिप्रसिद्धः, तस्मात् कर्मैव श्रीनेपलचितमनुग्रयभ्दतं योन्यापत्ती
कारणमिति कार्ष्याजिनेर्मतं। न हि कर्मणि सम्भवति ग्रीलाद्यान्यापत्तियुक्ता। न हि पद्मा पलायितुं पार्यमाणा जानुभां रंहितुमर्हतीति॥

ब्रते। नन्वित। प्रतिषिद्धं भीलं कोधान्दतादिरूपं। किञ्च भीलस्य विपाललायोगान्ध्रतयोग्यापित्तस्ति पलं नानुभ्यस्वाह। अवस्थित। वेदास्तदर्थकर्मण्याचारं विना न पलन्तिति स्नृत्या भीलस्य कर्माङ्गलान्न प्रथक्पलापेन्ना अङ्गस्य पलासम्भवेन मुख्यार्थस्याचारस्य प्रक्षायोगास्त्र न्यापित्तः पलमिति वाचं। अङ्गस्य पलासम्भवेन मुख्यार्थस्याचारस्य प्रक्षायोगास्त्र न्यापित्तः प्रकार्थलं तदाप्यविरोध स्त्राच। प्रवार्थलेऽ-पीति। चङ्गावबद्धोपास्तिवदाचारोऽर्थवानित्यर्थः। चस्तु तिर्द्धं भीन्वाखाचारादेव योन्यापत्तिरत्याभङ्ग पृष्या वे पृष्येन कर्मण्यादि स्त्रुवादिविरोधान्नविमत्याः। कर्म चेति। कार्यमाणः भ्रद्धा यदाप्यक्रियादिरूपं भीलं साधारणधर्मात्मकं विभ्रेषक्पात् कर्मणोऽभिनं तथापि चरणाचारभ्रद्धे। कर्मवाचिनावेव न भीलवाचकाविति न लद्यणावसर स्ति वादरिमतं॥

# चक्ततदुष्कृते एवेति तु वादरिः॥ ११॥

वादिरस्वाचार्यः सुक्रतदुष्कृते एव चरणप्रब्देन प्रत्यायते दित मन्यते। चरणमनुष्ठानं कर्मेत्यनर्थान्तरं। तथा स्विभे- वेण कर्ममाचे चरतिः प्रयुक्तमानो दृश्यते। यो हीष्ठादिलचणं पुण्यं कर्म करोति तं लीकिका श्राचन्नते धर्मञ्चरत्येष महा-त्येति। श्राचारोऽपि धर्मविभेष एव, भेदत्यपदेशस्त कर्मचरण- योत्री ह्याणपरित्राजकन्यायेनाष्पुपपद्यते। तस्माद्रमणीयचरणाः प्रशस्तकर्माणः, कपूयचरणा निन्दितकर्माण दिति निर्णयः॥

# अनिष्टादिकारिणामपि च अतं।। १२।।

द्रशिदिकारिण सन्द्रममं गच्छन्ती त्युक्तं। \*ये लितरेऽनिष्टा-दिकारिण सोऽपि किं चन्द्रममं गच्छन्ति उत न गच्छन्तीति चि-न्यते। तत्र तावदाइ। द्रशिदिकारिण एव चन्द्रममं गच्छन्ती-

मुख्यसिद्धान्तमाइ। स्टिति। चरण्यव्दार्थमुपसंइरित। चा-चारोऽपीत। कर्मण एवाचारले यथाकारीत्यादिभेदोऽस्ति कथमित्यत चाइ। भेदव्यपदेश इति। निरुपपदाचारण्य्दात् सदाचार्रूपो विशेषा भाति चतस्त्तसमित्याहृतः कर्मसामान्यवाचका यथाकारी-तिण्य्दत्तदितरविशेषपरः, एवमनवद्यानि कर्माणीति सामान्यतः, चस्नाकं सचरितानीति विशेष इति विवेकः, तसादनुण्यबलादाग-त्यावश्यमावानुसन्धानादैराग्यमिति सिद्धं॥

रवं पुण्यात्मनां गत्थागितिचिन्तया वैराग्यं निरूप्य पापिनां तिच-न्तया तिझरूपयति। चनिष्टादिकारिणामपीति। ये के चेत्यविश्रेषश्रते-वैवसतं सङ्गमनं जनानामिति श्रुतेश्व संश्रये प्रथमाधिकरणेन सिद्ध-

<sup>\*</sup> ये लितर इष्टादिस्य इति वर्धः काः।

खेतन्त्र, कस्मात्, यतोऽनिष्टादिकारिणामिष चन्द्रमण्डलं गन्तखेतन श्रुतं। तथा ह्यविभेषेण कीषीतिकनः समामनिन 'ये
वै केचास्माह्माकात् प्रयन्ति चन्द्रमसमेव ते सर्वे गच्छन्ति' दति।
देहारमो।ऽपि च पुनर्जायमानानां नान्तरेण चन्द्रप्राप्तिमवकल्पेत, पञ्चम्यामाऊतावित्याऊतिसङ्ख्यानियमात्, तस्मात् सर्व
एव चन्द्रमममासीदेयुः। दष्टादिकारिणामितरेषाञ्च समानगतिलं न युक्तमिति चेत्, न, दतरेषां चन्द्रमण्डले भेगगाभावात्॥

# संयमने त्वनुस्येतरेषामारे। हावरे। है। तद्गिनात्॥ १३॥

तु गब्दः पनं व्यावर्तयति। नैतदिस्त सर्वे चन्द्रमसं गच्छनीति। कसात्, भागायैव हि चन्द्राराहणं न निष्प्रयाननं नापि
प्रत्यवराहायैव, यथा कश्चिष्टचमाराहित पुष्पफलापादानाय
न निष्प्रयाननं नापि पतनायैव। भागञ्चानिष्टादिकारिणां
चन्द्रमिस नास्तीत्युक्तं, तस्मादिष्टादिकारिण एव चन्द्रमसमारीहिन्त नेतरे। इतरे तु संयमनं यमाणयमवगाह्य खदुष्कृतानु-

सिद्धान्तस्त्रं याचरे। तुग्रव्द इत्यादिना। संयमने यमलेकि यमकता

नियमाच्चेपसङ्गत्या पूर्वपचसूचं व्याचछे। तथेत्यादिना। यमराजं पापिजनानां सम्यगम्यं, इविषा स्त्रीणां पततीति श्रुत्यर्थः। पूर्वपद्धे पुष्य-वतामेव चन्द्रगतिरिति नियमाभावात् पृष्यवयर्थं पापादेराग्यदा- र्छाञ्चेति फलं, सिद्धान्ते पापिनां चन्द्रले। कद्र्ष्णनमिप नास्तीति पुष्या-र्थवन्तं वैराग्यदार्छाञ्चेति फलं, पञ्चमाया देहारम्भ इति नियमात् पापिनामपि प्रथमद्युले। कापिनां स्वेताचेत्याह्य। देहारम्भ इति । पापिनां स्वर्गभागावेऽपि मार्गान्तराभावाचन्द्रगतिरिति भावः॥

रूपा यामीर्यातनाः त्रनुश्चय पुनरेवेमं लोकं प्रत्यवरे। हिन्त, एवस्थूती तेषामारे। हावरे। है। भवतः । कुतः तद्गितदर्भनात्। तथा हि। यमवचनखरूपा श्रुतिः प्रयतामनिष्टादिकारिणां यमवश्चतां दर्भयति—

'न माम्परापः प्रतिभाति बालं प्रमाद्यन्तं वित्तमो हेन मूढं। त्रयं लोको नास्ति पर दति मानी पुनः पुनर्वश्रमापद्यते मे'॥ दति। 'वैवस्ततं सङ्गमनं \*जनानां' दत्येवंजातीयकञ्च बङ्गेव यमवस्थताप्राप्तिलिङ्गं भवति॥

#### सारन्ति च॥ १४॥

त्रिप च मनुव्यासप्रस्तयः शिष्टा संयमने पुरे यमायत्तं कपूयकर्मविपाकं सार्ना नाचिकेतापाख्यानादिषु॥

#### †ऋपि च सप्त ॥ १५॥

श्रिप च मत्र नरका रीरवप्रमुखा दुष्कृतफलीपभीगस्धिनलेन सार्यन्ते पीराणिकीः, ताननिष्टादिकारिणः प्राप्नुवन्ति, कुतस्ते चन्द्रं प्राप्नुयुरित्यभिप्रायः। ननु विरुद्धिमदं यमायत्ता यात-नाः पापकर्माणीऽनुभवन्तीति, यावता तेषु रीरवादिषु श्रन्थे चित्रगुप्तादयो नानाधिष्ठातारः सार्यन्त इति, नेत्या इ॥

यातनाः चनुभूयावरे हिन्तीयेवं चारे हिवरे हि ये जना सूत्रस्य देया। यमवध्यतां म्ला गच्छतां। सम्यक् परक्तात् प्राप्यत इति संपरापः परकाकः, तदुपायः साम्परापः, बालमज्ञं, विश्वेषता वित्तरागेण मूढं मे। हात् प्रमादं कुर्वन्तं प्रति न भाति। स च बाले। उयं स्त्रीवित्तादिकां-के। इति न परकाको। उक्तीति मानी स मे मम यमस्य वश्रमाप्रोतीयर्थः॥

<sup>\*</sup> जनानां यमराजं इविषेति से। का। वर्धः। † अपि सप्तेति का। वर्धः।

## तत्रापि च तह्यापारादिवराधः ॥ १६॥

तेम्बिप मन्नसु नरकेषु तस्वैव यमसाधिष्ठात्वव्यापाराभ्यु-पगमादविरोधः। यमप्रयुक्ता एव हि ते चित्रगुन्नादयोऽधि-ष्ठातारः स्मर्थन्ते॥

## विद्याकर्मणोरिति तु प्रक्ततत्वात् ॥ १७॥

पञ्चामिविद्यायां 'वेत्य यथामें। लें। को न मणूर्यते' दत्यस्य प्रश्नस्य प्रतिवचनावमरे श्रूयते, 'श्रयतिद्याः पथानं कतरेण च न तानीमानि चुद्राण्यमञ्चदावर्तीनि स्तानि भवन्ति जायस्य सि-यस्त्रेयेतत् हतीयं स्थानं तेनामा लें। लें। न मणूर्यते' दति। तन्ने-तथाः पथारिति विद्याकर्मणोरित्येतत्। कस्मात् प्रञ्जतलात्। विद्याकर्मणो हि देवथानिष्ट्यानथाः पथाः प्रतिपत्ती प्रज्ञते। 'तद् य दत्यं विद्ः' दति विद्या तथा प्रतिपत्तयो देवथानः पन्याः प्रकीर्तितः, द्रष्टापूर्ते दत्तमिति कर्म तेन प्रतिपत्तयः पिट्याणः पन्याः प्रकीर्तितः, द्रष्टापूर्ते दत्तमिति कर्म तेन प्रतिपत्तयः पिट्याणः पन्याः प्रकीर्तितः, तत्प्रक्रियायासयैतथाः पथानं

पाणिनां यमवस्यतावादिविशेषश्रुतिस्मृतिबलात् 'ये वे केच' रख-विशेषश्रुतिरिष्टादिकारिविषयलेन वाख्येयेति भावः॥ सूचचयस्य भाष्यं सुबेधि॥

यदुत्तं मार्गान्तराभावात् पापिनामिप चन्द्रगतिरिति तज्ञ, ढतीय-मार्ग्यभुतेरित्याच । विद्याक्तमं खोरिति । सार्गादितयो ह्यनन्तरं ढतीय-मार्गातिसमारसार्थं श्रुतावयण्ड्यः । एतयो विद्याकर्भ खोः पिषद्य-साधनयो रन्यतरे खापि साधनेन ये नरा न युत्तास्ते जन्ममर्खा-दित्र ह्पढतीयसर्गस्थानि भृतानि भवन्ति, जिया दत्तीं लीट्, तेन

कतरेण च नेति अतं। एतदुक्तं भवति, ये च न विद्यासाधनेन देवयाने पव्यधिक्रताः नापि कर्मणा पिल्याने तेषामेष चुद्र-जन्तु च णोऽमकदावती हतीयः पन्था भवतीति, तस्राद्पि ना-निष्टादिकारिभि अन्द्रमाः प्राप्यते। स्वादेतत्, तेऽपि चन्द्रविम्ब-मारु वा तते। १वर च चुद्र जन्तु लं प्रतिपत्यनो इति, तदपि नास्ति, श्रारो द्वानर्थकात्। श्रपि च मर्वेषु प्रयत् चन्द्र लोकं प्राप्तुवत्-खमा लाकः प्रयद्भिः मम्पूर्यतित्यतः प्रश्नविरुद्धं प्रतिवचनं प्रम-च्येत। तथाहि प्रतिवचनं दातव्यं यथामा लोका न मम्पू-र्यते। अवरोहाभुपगमादसम्पूरणोपपत्तिरिति चेत्, न, अअत-लात्। सत्यं श्रवरे। हाद यसम्पूरणमुपपचते। श्रुतिस्त हतीयस्या-नसङ्गीर्तनेनासम्पूरणं दर्भयति 'एतत् हतीयं खानं तेना-षी खीका न सम्पूर्वते' इति। तेनानारे हादेवासमूरणमिति युक्तं। श्रवरे। इसेष्टादिकारिष्यपविशिष्टले सति ततीयसानी-म्यानर्थक्यप्रसङ्गात्। तुभब्दस्तु भाखान्तरीयवाक्यप्रभवामभे-घगमनाग्रङ्कामुच्छिनत्ति, एवं सत्यधिकतापेचः ग्राखानारीये

पापिनां चन्द्रगत्यभावाचन्द्रलोको न संपूर्वत इति श्रुत्यर्थः। प्रति-पत्ताविति पाप्तिसाधने इत्यर्थः। चपि च पापिनां चन्द्रगती 'चसी लोकः सम्पूर्वत चत्रच न सम्पूर्वते' इत्येतत्यतिवचनं विरुद्धं प्रसच्येतित्य-न्वयः। चवरोच्चादसंपूरणमञ्जतं न कल्यं श्रुतच्चापत्तेरित्याच्च। नाश्रु-तलादिति। चवरोच्च एव त्वीयं स्थानं श्रुत्यक्तिसत्यतं च्याच। चव-रोच्चर्येति। इसमधानं पुनर्निवर्तन्त इति इष्टादिकारियामवरोच्चा-क्तोरिन्यादिकारियामपि चवरोच्च्यार्यसिद्धलात् पुनरुक्तिर्यर्थेत्यर्थः। चयीतयोरिति मार्गान्तरोपक्षमबाधस्तृती सग्रब्दबाधस्रेत्यतः स्थान-

वाक्ये मर्वग्रब्दोऽवितष्टते 'ये वै केचिद्धिकता श्रसाह्योकात् प्रचिन्त चन्द्रमसमेव ते सर्वे गच्छिनि दित। यत्पनर्तं देह-लाभापपत्तये भर्वे चन्द्रमसं गन्तुमईन्ति पञ्चम्यामाज्ञतावित्या-इतिमञ्जानियमादिति तस्रत्यसे॥

### न तियो तथापन्यः।। १८॥

न हतीये खाने देहलाभाय पञ्चमञ्जानियम श्राइतीना-माद्रत्यः। कुतः, तथापन्थः। तथा च्चन्तरेणैवाङ्गतिमङ्चानि-यमं वर्णितेन प्रकारेण हतीयस्थानप्राप्तिरूपलभ्यते 'जायस्व िषयख' दखेतत् हतीयं खानिमिति। श्रिप च 'पञ्चम्यामा-ज्ञतावापः पुरुषवचये। भवन्ति' इति मनुष्यगरीर हेतुलेना ज्ञति-मञ्जा संकीर्तते न कीटपतङ्गादिशरीरहेतुलेन, पुरुषशब्दस्य मनुखजातिवचनलात्। श्रिप च पञ्चम्यामाज्ञतावपां पुरुषवच-खम्पदिखते नापञ्चम्यामाज्ञता पुरुषवचस्वं प्रतिषिध्यते, वा-चास द्वार्थतादे। पात्, तत्र येषामारी हावरे। है। सम्भवतस्तेषां पच्चामा इते। देह उद्गविष्यत्य न्येषान् विनैवा इतिमञ्ज्ञया भूतान्तरापसृष्टाभिरद्भिर्दे श्रारभ्यते॥

ण्ब्दो मार्गलद्वत इति द्रष्टयं। एवमविशेष श्रुतेमार्गाभावाचिति पूर्वपद्मबीजद्यं निरस्य तिवाबीजनिरासार्थं सूत्रमाइ। यत्पनिर-त्यादिना॥

विद्याकर्मश्रुचानां क्रमिकीटादिभावेन जायखेळादिशुळा निर-न्तरजन्ममर्थे।पलक्षेनीजितिसङ्घादर इत्यर्थः। पुरुषश्ब्दाचैविम-व्याच्। खपि चेति॥

## सर्यतेऽपि च लोके ॥ १८ ॥

श्रिप च सार्थते लोके द्रोणध्रष्टयुन्नप्रस्तीनां सीताद्री-पदीप्रस्तीनाञ्चायोनिजलं, तत्र द्रोणादीनां योषिदिषयै-काङ्गिर्नास्ति, ध्रष्टयुद्धादीनान्तु योषित्पुर्षिवषये दे श्रया-इती न सः। यथा च तत्राङ्गितसङ्खानादरो भवति एवमन्य-वापि भविष्यति। बलाकाष्यन्तरेणैव रेतःसेकं गभें धत्त दित लोके रूढिः॥

# दर्भनाच ॥ २०॥

श्रिष च चतुर्विधे सृतधामे जरायुजाएडजखेदजे। द्विज्ञालचणे खेदजे। द्विज्ञान्तरेणैव याम्यधर्ममुत्पित्तदर्भनादा क्वतिमङ्खा-नादरे। भवति, एवमन्यचापि भविष्यति। ननु तेषां खलेषां सृतानां चीण्येव बीजानि भवन्ति 'श्रण्डजं जीवजमुद्धिज्ञमिति' श्रव विविध एव सृतयामः श्रूयते कथं चतुर्विधलं सृत-यामस्य प्रतिज्ञातिमत्यचे। च्यते॥

मन् खरे इस्याऽपि नाज्जितसङ्घानियम इत्या ह। खपिचे व्यादिना। विधिनिषेधरूपार्थदये वाक्यभेदः स्यादित्यर्थः। खनियमे स्मृतिसंवादार्थं सूर्च। समर्यतेऽपीति। लेक्यतेऽनेनेति लेक्ति भारतादिरुक्तः। मुख्यार्थं-मप्या ह। बलाकेति॥

चाएजानि च जरायजानि च खेरजानि च उद्भिज्ञानीति चेक्कुत्ववरमोन सूचं व्याचरे। चिप चेति। चन्यवाप्यनिरादिकारिव्वित्यर्थः। चनया श्रुवा चातुर्विध्यं कथमृत्तं श्रुवन्तरे चीख्येवेत्ववधारणविरोधादिति शङ्कोत्तरत्वेन सूचमादत्ते। नन्वित्यादिना॥

## तियग्रब्दावरे । संग्रोकजस्य । २१।।

'त्राण्डनं नीवनमुद्धिन्नम्' दत्यच हतीयेनोद्धिन्नप्रब्देनैव खेदनोपमङ्गृहः कृतः प्रह्येतवाः, जभयोर्पि खेदनोद्धिन्नयो-र्भमुदनोद्धेदप्रभवलस्य सुस्थलात्। स्थावरोद्धेदान् विलच्णाे जङ्गमोद्धेद दत्यन्यच खेदनोद्धिन्नयोर्भेदवाद दत्यविरोधः॥

## साभाव्यापत्तिरूपपत्तेः ॥ २२॥

दृष्टादिकारिण श्रन्थ समामाद्य 'तिसान् यावत्मणातमुविला ततः मानुशया श्रवरोहिन्ति' दृष्टुक्तं, श्रयावरोहप्रकारः
परीच्यते। तचेयमवरोहश्रुतिर्भवति 'श्रयतमेवाध्यानं पुनर्निवर्वन्ते ययतमाकाश्रमाकाशादायुं वायुर्श्वला धूमो भवति धूमो
भ्रत्नाऽश्वं भवत्यश्वं भ्रत्ना मेघो भवति मेघो भ्रत्ना प्रवर्षति' दृति।
तच मंश्रयः किमाकाशादिखक्पमेवावरोहिनः प्रतिपद्यन्ते
किं वाकाशादिसाम्यमिति। तच प्राप्तं तावदाकाशादिखक्पमेव प्रतिपद्यन्त दृति। कुतः, एवं हि श्रुतिर्भवति, दृतर्था-

जीवजं जरायुजं मनुष्यादि, भृमिमुङ्गिय जायते खत्तादिनं, उदनं भित्ता जायते यूनादिजङ्गममिति भेदः । संग्रोतः खेदः ॥

एवं पापिनां गत्यांगती विचार्य सम्मतीष्टादिकारिणामवरे हि विश्रीयमा ह। साभाव्यापित्तरपपत्तेः। यथेतमनेवं चे खुर्तारीत्या यथागतं धूमाद्यध्वानं पुनिवर्तन्ते, निरुत्ताः खानाश्यानः कर्मान्ते दुतरे हाः
खाकाशं गताः चाकाश्रसदशा भवन्ति। चाकाश्रसादश्यानन्तरं पिण्डीक्वता चातिसूच्या जिङ्गोपिहताः वायुनेतस्ततस्य नीयमाना वायुसमा भवन्ति। सानुश्यः सद्यो वायुसमा भूत्वा धूमं गतस्तत्समा भवित, धूमसमो
भूत्वा असमो भवित। चपा विभर्तीत्यमं, मेहित सिच्चतीति रुष्टिकर्ता
मेघस्तत्समा भूत्वा वर्षधारादारा एथिवीं प्रविश्व वीहियवादिरूपो

लचणा सात्। श्रुतिलचणाविषये च श्रुतिन्धाया न लचणा,
तया च 'वायुर्भू ला धूमा भवित' द्रायेवमादीन्यचराणि तत्स्वरूपापपत्तावेव क स्यन्ते, तसादाकाभादि स्वरूपापपत्तिरियोवं प्राप्ते
श्रूमः, श्राकाभादिसाम्यं प्रतिपद्यन्त दित । चन्द्रमण्डले यदम्ययं
भरीरं उपभागार्थसार्थं तदुपभागचये सित प्रविलीयमानं
स्वस्माकाभसमस्मवित तता वायोर्वभमित तता धूमादिभिः
संस्र च्यते दित । तदेतदुच्यते 'यथेतमाकाभमाकाभादायुमित्येवमादिना । कुतः, एतदुपपत्तेः । एवं ह्येतदुपपद्यते, न ह्यन्यस्वान्यभावा मुख्य उपपद्यते । श्राकाभस्य स्वप्रतिपत्ती च वाय्यादिक्रमेणावराचा नापपद्यते । विभुलाचाकाभेन नित्यसम्बन्धलान्न तत्सादृग्यापत्तेरन्यस्तस्मस्यां घटते । श्रुत्यसम्भवे च सचणाश्रयणं न्याय्यमेव, श्रत श्राकाभादितुत्वतापत्तिरेवाचाकाभादिभाव दत्युपचर्यते ॥

भवतीति सिद्धान्तग्वा श्रुव्यथः। पूर्वान्तरयुक्तिदयं संग्रयबीजं मन्तयं, पूर्वत्र मार्गदयं उक्तव्तीयक्षेक्तं स्थानग्रब्दस्य मार्गब्दक्तत्मिष्ठ दुग्धं दिध भवतीव्यादिप्रयोगे भवति श्रुतेविकारस्व स्पापत्ती मुख्यतात् साद्य्यापत्ति बच्चाबीजं नास्तोति प्रव्यदा इर्यसङ्गतिः। श्रुतिमुख्यतं प्रविमित्वः। सनुग्रयनां पूर्वसिद्धाकाग्रादिस्व स्पापत्त्ययोग्राम्बच्योति सिद्धान्तयति। स्वमित्यादिना। समाने। भावो धर्मा यस्य तद्भादः साभायं साम्यमिति सूत्रपदार्थः। स्वं ह्येतदिति स्तद्भव-नमेवंसादश्य रूपमेवोपपद्यत द्रव्यथः। सनुग्रयनामाकाग्रादिभो निर्मानग्यानुपपत्त्यापि सादश्य बच्चेत्रवाहः। स्वाकाग्रस्त स्वेतान्यायान् मनुवादः स्वादिव्यर्थः। विविधमूतसास्य मवरो हे भवतीत्र नुसन्धानाः दिराग्यमुपसं हरति। स्वत द्रित ॥

## नातिचिरेण विश्रेषात्॥ २३॥

तचाकाशादिप्रतिपत्ती प्राग्वी ह्यादिप्रतिपत्ते भंवित विशयः किं दीघं दीघं कालं पूर्वपूर्व सादृ श्लेनाव स्थाये त्र त्र सादृ श्लेम चताल्य सल्प सिति। तचानिय से। नियम कारिणः शाल्य स्थानात् द्र त्येवं प्राप्त दद सादृ। नाति चिरेणेति। श्रल्य सल्पं काल साकाशादि सावेनाव स्थाय वर्ष धाराभिः सहे सां सुव सापतिन्तः। कुत पतत् विशेषदर्भनात्। तथा दि विश्वा-दि सावापत्तेर नन्तरं विश्व निष्टु 'श्रते। वे खलु दुर्नि ध्रपतर स्' दि । तकार एक श्लान्द स्थां प्रक्रियायां लुप्ते। सन्तयः। दुर्नि- ध्रपतरं दुर्नि स्थान दृः खतर सस्थात् विश्वादि भावान्तिः सर्णं भवती त्यर्थः। तदच दुः खं निष्प्रपतनं प्रदर्भयन् पूर्वेषु सुखं नि- ध्रपतनं दर्भयित। सुखदुः खता विशेष श्वायं निष्प्रपतनस्य का- सम्भवात्, तस्यात् विश्वादि भावापत्तेः प्रागल्येनैव कालेनाव-रेग्दः स्थादिति॥

नातिचिरेग। उत्तं सादश्यम्पजीय लेकि गन्तृगां चिराचिरगतिदर्भनात् संप्रयं वदन् पूर्वपद्मयति। तज्ञेत्यादिना। अनियमात्
कदाचिदिलम्बेन योन्यापित्तिरिति पूर्वपद्मपत्नं, सिद्धान्ते तु ब्रीहियवादिभावादनुष्पियनां विलम्बेन निर्भमनमिति विश्लेषादाकाश्चादिभावाच्छीत्रं निर्भम द्रत्यविलम्बेन योन्यापित्तिरित्यनुसन्धानाद्वैराग्यदार्छमिति विवेकः। नन्वाकाश्चादित्यनुष्पियनां सुखं ब्रीहियवादिषु
दुःखमिति दुःश्च्दाद्वाति न चिराचिरनिर्भमनमित्यत आहः। सुखदुःखताविश्लेषस्वायमिति। ध्वविधः कालः॥

# अन्याधिष्ठिते पूर्ववद्भिनापात् ॥ २४॥

तिसान्नेवावरे । प्रवर्षणानन्तरं पद्यते 'त द्रह वीहियवा श्रीषिवनस्पतयस्तिन माषा दित जायन्ते' दित । तत्र संग्रयः किमस्मिन्नेवावधी स्थावर जात्यापन्नाः स्थावर सखदुः खभाजा- उनुग्रयिनो भवन्या होस्तित् चे च ज्ञान्तराधिष्ठितेषु स्थावर- ग्रारोषु मंश्लेषमानं गच्छन्तीति। किं तावत् प्राप्तं स्थावर- जात्यापन्नास्तत्सुखदुः खभाजोऽनुग्रयिनो भवन्तीति। कुत एतत्, जने मृंख्यार्थलोपपन्तोः, स्थावरभावस्य च श्रुतिस्तृत्यो- स्पभोगस्थानलप्रसिद्धेः, पश्रुहिं सादि थोगाचिष्ठादेः कर्मजात- स्थानिष्टफललोपपन्तोः तस्नान्यस्थिनां वोद्यादि जन्म-

चनाभिनापात् श्रुतिक्रमात् चर्षक्रमाचाधिकरणानां क्रमा नेथाः।
इह भूमी वर्षधाराद्वारा पितताक्तेऽनुश्चिनी वीद्यादिसाम्येन जायन्त
इति श्रुव्यर्थः। चत्र जायन्त इति श्रुतेः पूर्वत्राक्ताशादिवर्षान्तसाद्यायोः।
क्रेच संश्चमाद्व। तत्रेति। चिस्तिवयो वर्षसाद्यानन्तरमित्यर्थः। दुनिष्प्रपतरश्च्येन चिरिनर्गमनन्त्रच्योक्ता न युक्ता दुःखेन निर्गमनिति
मुख्यसम्भवादित्याच्चेपसङ्गत्या पूर्वपच्चयि। किन्तावदित्यादिना। चत्र
पूर्वपच्चे स्थावरत्वनियत्त्येऽधिकारिणां यत्नगार्यं, सिद्धान्ते वीद्यादिसं स्थावमात्रं परिहतुं यत्ननाघवमवधमं स्थिति विवेकः। नन् देहीत्यचा जीवानां जन्म स्थाद्य खतः, वीद्यादेन्तु न देहत्विमत्यत चाह्य।
स्थावरभावस्थेति। 'स्थागुमन्येऽनुसंयन्ति' इत्याद्या श्रुतिः। 'श्रूरोरजीः
कर्मदेधियाति स्थावरतां नरः' इत्याद्या स्मृतिः। नन् स्वर्गिणां पापाभावात् कथं स्थावरतां नरः' इत्याद्या स्मृतिः। नन् स्वर्गिणां पापाभावात् कथं स्थावरत्वं तत्राह्य। पश्चिति। से।माद्यन्तियम्यणस्रायहावादिश्च्यार्थः। क्रत्वर्थहिसादेरिप हिंसात्वादिसामान्येन प्रवत्ते-

यादिजनावत्। यथा ययोनि वा प्रक्रित्योनि वा चण्डालयोनि वेति मुख्यमेवानुगयिनां यादिजना तसुखदुःखान्वितं
भवित एवं बीह्यादिजनापीछोवं प्राप्ते ब्रूमः। श्रन्येजीवैरधिष्ठितेषु बीह्यादिषु संसर्गमात्रमनुग्रयिनः प्रतिपद्यन्ते न
तसुखदुःखमाजो भविन्त पूर्ववत्। यथा वायुधूमादिभावोउनुगयिनां तत्संश्लेषमात्रमेवं बीह्यादिभावोऽिप जातिस्थावरैः
संश्लेषमात्रं। सुत एतत्, तद्वदेवेहाप्यभिलापात्। कोऽिभलापस्य तदद्वावः कर्मव्यापार्मन्तरेण सङ्गीतंनं यथाकागादिषु प्रवर्षणान्तेषु न किह्यत् कर्मव्यापारं पराम्मग्रयेवं
बीह्यादिजनान्यि। तस्मान्नास्थत्र सुखदुःखभाक्तमनुग्रयिनां।
यत्र सुखदुःखभाक्तमभिग्नेति पराम्मग्रति तत्र कर्मव्यापारं
रमणीयचरणाः कपूयचरणा दति। श्रपि च मुख्येऽनुग्रयिनां
बीह्यादिजन्मिन बीह्यादिषुलूयमानेषुकण्ड्यमानेषुभज्यमानेषु
पत्र्यमानेषुभद्यमाणेषुच तदिभमानिनोऽनुग्रयिनः प्रवसेयः,

नं हिंस्यादियादिशास्त्रनिषिद्धत्वाकारेण दुरितापूर्वकारित्मविषद्धमिति साङ्घा खाङः। श्रुता तु त्रीद्धादिभावि। ज्यायिनां न जन्मरूपः
कर्मविशेषपरामशें विनाचे तित्वात् पूर्वे ति त्यायि भावविदिति सिद्धान्तयित। एवं प्राप्त ह्यादिना। पूर्वविदिति पदं दृष्टान्तत्वेन हेलंश्रूत्वेन च व्याख्यातं, यदन्नप्रकरणे कर्मविशेषपरामश्रेपूर्वकम्चते तज्जनेति व्यतिरेकदृष्टान्तमप्याह। यच तिति। खपि च 'या या ह्यानमित्ति
या रेतः स्त्रियां सिच्चिति तद्रुप एव भविते हित वाक्यशेषे त्रीह्यादिषु
प्रविष्टस्थानुश्यसङ्घस्य न दारारेतः सिक्षपु रुषयोगः श्रुतः तदन्यथानुपपत्यापि जन्मश्रुतिनं मुख्येयाह। खिप चेत्यादिना। त्रीह्यादिष्ट-

येग हि जीवा यक्तरीरमिमन्यते म तिसान् पीख्यमाने प्रवस्ति इति प्रसिद्धं। तच ब्रीह्यादिभावाद्देतः सिग्भावाऽनुश्रायनां नाभिलायेत, च्रतः संसर्गमाचमनुश्रयिनामन्याधिष्ठितेषु ब्रीह्यादिषु भवति। एतेन जनेर्मुख्यार्थलं प्रति ब्रूयात्, उपभागखानतच्च स्थावरभावस्थ। न च वयमुपभागस्थानलं स्थावरभावस्थावजानीमहे, भवलन्येषां जन्तूनामपुष्यसामर्थ्यन स्थावरभावमुपगतानामेतदुपभागस्थानं। चन्द्रमसस्ववरोहन्ते।ऽनुश्रयिना न स्थावरभावसुपसुद्धत दत्याचन्त्रहे॥

# अग्रुडिमिति चेन्न ग्रब्दार्॥ २५॥

यत्पुनक्तं पश्छि सिंदियोगादश्छद्धमाध्वितं कर्म तस्था-निष्टमिप फलमवकल्पत दत्यता मुख्यमेवेहानुश्यिनां त्रीह्या-दिजनास्त तत्र गाणी कल्पनाऽनिर्धिकेति, तत्परिष्ट्रीयते। न

पद हना शे दे हिना मुल्तानो रव स्थमावा देतः सिग्योगो न स्थादि त्यर्थः। यतेनीत उक्तानुमानार्था पत्तिभ्यां। जायत इति श्रुते मुखार्थलमनु-श्ये भागायतनलञ्च त्री ह्यादेः प्रति त्रूयादित्यर्थः। ननु त्री ह्यादे-भेगायतनलान द्वीकारे पूर्वे क्तिश्रुतिस्मृति प्रयक्तिवाध इत्यत स्थाह । न चेति॥

वैदिनं नमीयुद्धं न भवित शास्त्रविहितलादिति सूत्राधं प्रपञ्च यति। अयं धर्म इत्यादिना। युची देशे प्रातःसायङ्काले जीवनादि-निमित्त हातमित्रहोत्रं धर्मा भवित स एवायुचिदेशे मध्यरात्रे मरणादिनिमित्ते हातः सन्नधर्मा भवतीति निर्णयः शास्त्रेनसाध्य इत्य-र्थः। ततः किन्तत्राहः। शास्त्राचिति। ननु या हिंसा सीऽधर्म इत्यु त्यर्गस्य विशेषविधिना बाधोऽत्र न युक्तः। नाभिचरेदिति निषद्धिद्धिः

प्रास्त हेतुला दुर्माधर्म विज्ञान छ। त्रयं धर्मी ऽयमधर्म द्रित
प्रास्त मेव विज्ञाने कारणमतीन्द्रियलात् तथार नियत देणकालिनिमत्तलाच। यसान् देणे काले निमित्ते च या धर्मीऽनृष्टीयते स एव देणकाल निमित्तान्तरे व्यधर्मी भवति, तेन
न प्रास्तादृते धर्माधर्म विषयं विज्ञानं कस्य चिद्रिल् । प्रास्ताच हिंसानु यहाद्यात्मको ज्योतिष्टामा धर्म द्रत्यवधारितं,
स कथम प्रदुद्ध द्रित प्रकाते वत्तुं । ननु न हिंस्यात् सर्वभ्रतानीति प्रास्त मेव स्तविषयां हिंसामधर्म द्रत्यवगमयित । वाढं,
उत्पर्गस्तु सः, श्रयञ्चापवादा ऽग्नीषासीयं प्रदुमाल भेतेति उत्सगापवादयाञ्च व्यवस्थितविषयलं । तसादि प्रदुद्धं वैदिकं कर्म
पिष्टेरनुष्टी यमानलाद निन्द्यमानलाच । तेन न तस्य प्रति रूपं
फलं जातिस्थावरलं । न च श्वादि जन्मवद्रिप ब्री द्यादि जन्म
भवितु मर्दित । तद्धि कपूयचर णानिधक्रत्यो च्यते, नैविम ह

नस्य पुरुषार्थलवत् निधिद्ध हिंसा देरिप क्रतूपकारक लाविरोधादिति त्या ह । उत्सर्गापवाद योशिति । स्यमर्थः काम्ये कर्मीण सर्वत्र करणां- ग्रे रागतः प्रवित्तः स्रक्षेषु विधित इति स्थितिः। तथा च ग्रेनास्ये कर्मीण निषेधापरे धपावस्यात् प्रवित्तः स्थात् क्रलक्ष हिंसादी तु विधित एव प्रवित्तवीचा । स च विधि येद्युत्सर्गप्राप्तं स्थाव् न वाधित ति इति प्रवर्तको न स्थात्, प्रवर्तकले वा विधिर नर्थाय स्थात्, स्थते। निरवका- ग्रे। विधिः सावका ग्रमुत्सर्गम विह्वित हिंसा दिषु स्थापयतीति । इद् विधि प्राप्त स्था हिंसा लादिसामान्येन प्रवित्तम क्षी कृत्यो कां। वस्तवस्य राग्रप्ता हिंसा विधयला देश हिंसा यामप्रवत्ते ने श्रिष्ठ लाग क्षा वसर इति द्रस्थां। प्रतिरूपं दुः दर्ष पंतस्य पानं नेति यो जना । इन् वीह्या-

वैशेषिकः कञ्चिद्धिकारे।ऽस्ति, त्रतञ्चन्द्रखलात् स्विताना-मनुशियनां त्रीद्यादिसंश्लेषमात्रं तङ्गाव दत्युपचर्यते॥

## रेतःसिग्योगोऽय॥ २६॥

दत्र विद्यागि प्रतिप्रमानं तद्भावी यत्कारणं विद्यानि भावस्थानन्तरमनुष्रियनां रेतः भिग्नभाव त्राद्यायते 'यो यो स्वान्तमान यो रेतः भिञ्चति तद्भ्य एव भवति' दति। न चात्र मुख्यो रेतः भिग्नभावः मन्भवति। चिर्जातो हि प्राप्तयौ-वना रेतः भिग्भवति कयमिवानुपचिर्ततद्भावमयमानान्ना-नगतीऽनुष्रयी प्रतिपद्यते। तत्र तावदवस्यं रेतः भिग्योग एव रेतः भिग्भावीऽभ्युपगन्तयः तद्दत् विद्यादिभावीऽपि विद्यानि दियोग एवेत्यविरोधः॥

## योनेः ग्ररीरं॥ २०॥

त्रय रेतः सिग्भावानन्तरं योनी निषित्ते रेतिस योनेरिध-शरीरमनुश्रयिनामनुश्रयफलीएभीगाय जायत दत्याह शास्त्रं

दिभावे कि सिद्धिकारः कर्मपरामर्शे नास्ती युक्तं। स्य त्री ह्यादि-भावानन्तरं रेतः सिग्भावः श्रुतः। तत्रा तस्यानु श्यिनो रेतः से ककर्द-लायो गायो गमात्रं वास्यं तददनु श्यक्रमे ऽपि यो ग रवास्येयः, स्रन्ययो -पक्रमे। पसंद्वारयोः विरोधः स्यादिति मलोक्ति मित्य विरोध रित योनेः श्रीरश्रुते ने त्री ह्यादिश्ररी रत्वमनु श्रीय नामिति सूत्रार्थः। रवं कर्मिणां गत्याग्रतिसंसारे । दुर्वार रत्युन्सन्धानात् कर्मण जान

'तद् य इह रमणीयचरणाः' दत्यादि, तसादणवगम्यते नाव-रोहे त्रीह्यादिभावावमरे तच्छरीरमेव सुखदुःखान्वितं भव-तीति, तसात् त्रीह्यादिसंस्थिमाचमनुषयिनां तज्जनोति सिद्धं॥

दति श्रोमच्छारीरकमीमांसाभाखे श्रीग्रङ्करभगवत्यादकते। हतीयाध्यायस्य प्रथमः पादः॥

दैरायातत्त्वज्ञानसाधनं सिद्धमिति पादार्धमुपसं हरति । इति सिद्ध-मिति ॥

रति श्रीमत्परमहंसपरिव्राजकाचार्य श्रीमद्गोविन्दानन्दभगवत्-पादक्रते। शारीरकमीमांसाव्याख्यायां भाष्यरत्रप्रभायां हतीयाध्या-• यस्य प्रथमः पादः॥

#### ॐ पर्मात्मने नमः।

### सन्ध्ये दृष्टिराइ हि॥ १॥

श्रीतकान्ते पादे पञ्चामिविद्यामुदाहृत्य जीवस्य संसारगित-प्रभेदः प्रपञ्चितः, ददानीं तस्वैवावस्थाभेदः प्रपञ्चते। ददमाम-निन्त 'स यत्र प्रस्विपिति' दृत्युपक्रम्य 'न तत्र रथा न रथयोगा न पन्थाने। भवन्ति अथ रथान् रथयोगान् पथः स्रजते' दृत्यादि। तत्र संग्रयः किं प्रवेष्ध द्व स्वप्नेऽपि पारमार्थिकी स्विरा-

#### ॐ वेदयासाय नमः।

सन्धे स्थिराह हि । उत्तवैरायसाध्यक्तत्वंपदार्थिविवेको वाक्यार्यज्ञानसाधनमस्मिन् पादे निरूप्यत रित पादयोर्हेतुसाध्यभावसकृतिमाह । स्रात्र क्रात्त रित । साधनविचारत्वादेवास्य पादस्यासिन्नध्याये सङ्गतिः । स्रात्मन् पादे न स्थानते। प्रीत्यतः प्राग्रहेश्यत्वेन
प्रथमं जिज्ञासितत्वंपदार्थाऽवस्यादारा विविद्यते, तदारभ्यापादसमाप्तेविध्यक्तत्पदार्थविवेकः, तत्र पूर्वं ग्रत्याग्तिचिन्तया जायदवस्या निरूपिता तदनन्तरभाविनीं स्नप्तावस्यां श्रुत्यक्तां विषयीकृत्य तत्र सप्ते रथादिस्ध्युत्तेक्तदभावे। स्नप्तयं वदन् पूर्वपच्तसूत्रं योजयित । तत्र संग्रय रत्यादिना । सप्तर्यादया जायदथादिवत् व्यावहारिकसत्ताका उत्त श्रक्तिरजतवत् प्रातोतिका
रित संग्रयार्थः । स्रारम्भाधिकर्थे प्रपञ्चस्य पारमार्थिकत्वनिवेधादिति मन्तव्यं । स्नत्र पूर्वपच्ते जायदत् स्नप्राच्नीवस्य विवेकासिद्धः

होसिनायामयोति। तच तावत् प्रतिपद्यते मन्ध्ये सृष्टि-रिति। मन्ध्यमिति खप्तस्थानमाच्छे वेदे प्रयोगदर्भनात् 'मन्ध्यं हतीयं खप्तस्थानम्' दति। दयोर्जीकस्थानयोः प्रवेषध-सम्प्रमादस्थानयोवी मन्धी भवतीति मन्ध्यं तिसान् मन्ध्ये स्थाने तथ्यरूपैव सृष्टिर्भवितुमईति। कुतः, यतः प्रमाणभूता श्रुतिरेव-माद्द 'त्रय रथान् रथयोगान् पथः सृजते' दत्यादि। म दि कर्तित चे।पसंद्यारादेवमेवावगम्यते॥

# निर्मातारं चैके पुत्तादयश्व॥ २॥

त्रिप चैके शाखिने। ध्याने सन्ध्ये स्थाने कामानां निर्माता-रमात्मानमामनन्ति 'य एष सुप्तेषु जागर्ति कामं कामं पुरु-

सिडानो प्रातीतिन्नदृश्यसाचितया विवेनात् खयंच्योतिष्ट्रसिडिरिति पानं। मुमूर्घीः सर्वेन्त्रियोपसंहारादेतह्नानानम् से सित वासनामाचेण इमं लोनं स्मरतः नर्मन्नाड्रदये मानसपरलोनस्पूर्तिरूपः खप्ता भवति, सोऽयं लोनदयसन्धा भवतीति सन्धः खप्तः।
तथा च श्रुतिः 'तिसान् सन्धे स्थाने तिष्ठनेते उभे स्थाने पश्यित इदच्च
परलोनस्थानच्च' इति च्ययं सप्तः नादाचित्न इत्यस्था नित्यसप्तस्थ
प्रवेशसम्प्रसादसन्धिभवत्नमृत्तं। श्रुतयन्तु मर्वचन्त्राः
यजन्यरूपादिसान्चात्नारवन्तं परलोननन्त्रां। श्रुतयन्तु मर्वचन्त्राः
सर्वनानन्त्रां स्थानेति नन्त्रां नित्यसप्तः
स्थानेति नन्त्रां परलोननन्त्रां, देवचन्त्राः यजन्यत्वं
मर्वां नित्यस्त्रस्थां स्थानद्वस्ति नित्यस्त्रः
स्थानं नित्यस्त्रस्थां स्थानद्वस्ति याचन्तते। न नेवनं श्रुता स्वप्तां यावहारिनसत्यत्वं किन्तु सन्दिनत्वादपीत्याह। स हि नर्तेति॥

किञ्च खप्रार्थाः सत्याः प्राज्ञ निर्मितत्वात् आकाशादिवदिति सूत्रा-र्थमाइ। अपि चेत्यादिना। रू िमाशङ्ख प्रकरणात्रिरस्यति। निन- षे विर्मिमाणः' दित । पुत्तादयश्च तत्र कामा श्रिभियेयने काम्यन्त दित । ननु कामग्रब्देने च्छाविशेषा एवाच्येरन्, न, 'ग्रतायुषः पुत्तपात्तान् वृणीष्य' दित प्रक्रत्य 'श्रन्ते कामानान्ता कामभाजं करोमि' दित प्रक्रतेषु तत्र पुत्तादिषु कामग्रब्दस्य प्रयुक्तत्वात् । प्राज्ञं चैनं निर्मातारं प्रकरणवाक्यभेषाभ्यां प्रतीमः । प्राज्ञस्य हीदं प्रकरणं 'श्रन्यत्र धर्मादन्यत्राधर्मात्' दत्यादि । तदिष्यएव च वाक्यभेषाऽपि--

'तदेव गुक्रं तद्वच्च तदेवास्तमुचाते।

तिसाँ स्नोताः स्रिताः सर्वे तदु नात्येति कश्चन'॥ इति
प्राज्ञकर्दका च सृष्टिस्तय्यरूपा समधिगता जागरिताश्रया तथा
स्वप्नाश्रयापि सृष्टिर्भवितुमर्हति। तथा च श्रुतिः 'श्रयो खल्वाज्ञर्जागरितदेश एवास्येष इति यानि ह्येव जाग्रत्पस्यति तानि
सुषुप्तः' इति स्वप्नजागरितयोः समानन्यायतां श्रावयति।
तस्मात् तथ्यरूपैव सन्ध्ये सृष्टिरित्येवं प्राप्ते प्रत्याद्य॥

मायामाचनु कार्क्यनानभियक्तस्वरूपलात्।। ३।।

तुशब्दः पत्तं व्यावर्तयति। नैतदस्ति यदुत्तं मन्ध्ये सृष्टिः पार-मार्थिकीति। मायामय्येव मन्ध्ये सृष्टिनं परमार्थगन्धेऽपास्ति।

त्यादिना। यः सप्तेषु नर्गेषु जागति तदेव युनं खप्रकाणं ब्रह्मेत्वर्थः। खप्रस्य जाग्रदेधेः समानदेणल्युतेरभेदयुतेस्य सत्यत्वे तात्पर्यमित्याद्य। चयो खन्वाज्ञरिति॥

खप्ररयादयः प्रातीतिकाः जाग्रद्रयादी कूप्यसामग्री विनादयला-च्छुतिरूप्यादिवदिति सिद्धान्तयति । तुशब्द इत्यादिगा। चिन्माचिनछाऽ-

कुतः, कार्त्स्येनानभियत्वस्कपलात्। न हि कार्त्स्येन पर्मार्थ-वसुधर्मणामियतस्वरूपः खप्तः। किं पुनर्च कार्त्स्थमिभिप्रेतं, देशकालनिमित्तमम्यत्तिरबाधञ्च। न हि परमार्थवस्तुविषयाणि देशकालनिमित्तानि अवाधय खप्ने ममाव्यते। न तावत् खप्ने रथादीनाम्चिता देश: सम्भवति, न \*तावत् संवते देइदेशे रथादयोऽवकाग्रं लभेरन्। खादेतत्, विहर्दे हात् खप्नं द्रच्य-ति दिशान्तरितद्रव्ययहणात्। दर्शयति च श्रृतिः 'विहिर्देहात् खप्नं विद्वः कुलायाद स्तय्यित्वा स ईयते असता यत्र कामम् इति। स्थितिगतिप्रत्ययभेद्य नानिष्क्रान्ते जन्तै। सामञ्जसाम-अवीतेति। नेत्य्चते, न हि सुप्तस्य जन्तोः चणमाचेण योज-नगतान्तरितं देशं पर्येतुं विपर्येतु च ततः सामर्थं समायते। कचिच प्रत्यागमनवर्जितं खप्नं त्रावयति 'कुरुव्य इं । प्रयायां प्र-याना निद्रयाभिष्ठतः खप्ने पञ्चालानभिगतञ्चास्मिन् प्रतिबृद्ध्य' इति। देहाचेदपेयात् पञ्चालेय्वेव प्रतिबुध्येत तानसाविभगत दति कुरुष्वेव तु प्रतिबुध्यते। येन चायं दे हेन देशान्तरमञ्ज-वाना मन्यते ‡तमन्ये पार्यस्थाः ग्रयनदेश एव पश्चन्ति। यथा-

विद्या चित्तावच्छेरेन जीवेऽपि स्थिता रथाद्याकारा मायेति सूत्रभा-ष्ययोग्तक्तमायाविद्ययोग्भेदचापनार्थमात्रपरेन सति प्रमातर्थबाध्यत-रूपस्य व्यावहारिकसत्यत्वस्य निरास उक्तः। कार्त्वामत्र जाग्रति पाक-प्रसामग्री, तज्जन्यत्वं परमार्थवक्तुने। जाग्रदर्थस्य कार्यस्य धर्मः सत्यत्व-व्यापकः तदभावं सप्ने विद्योति। न तावदित्यादिना। संदते सङ्गीर्थे,

<sup>\*</sup> तावदित्यस्य स्थाने चीति वर्धः काः।

<sup>†</sup> भ्रायायामित्यस्य स्थानेऽद्येति वर्धः काः साः।

<sup>‡</sup> तमस्याभ्यामसंस्या द्रति वर्धः काः।

भूतानि चायं देशान्तराणि खन्ने पश्चति न तानि तथाभूतान्येव भवन्ति, परिधावं खेत् पश्चेज्ञाग्रदसुस्तमर्थमाक सयेत्। दर्भ-यति च श्रुतिः 'श्रन्तरेव देहे खप्नं स यत्रैतत् खप्नया चरति' द्रत्यपक्रम्य 'खे प्ररोरे यथाकामं परिवर्तते' दति। त्रतः श्रुत्यु-पपत्तिविरोधाद्विः कुलायश्रुतिर्गाणी व्याख्यातव्या 'विहिरिव कुलायाद स्त युरिला' इति या हि वसन्ति गरीरेण तेन प्रयोजनं करोति स बिहिरिव शरीराङ्गवति इति। स्थिति-गतिप्रत्यचभेदे। उप्यवं सति विप्रलक्ष एवा प्रपगन्तव्यः, कालवि-मंवादाऽपि च खप्ने भवति रजन्यां सुप्ता वासरं भारते वर्षे मन्यते तथा मुह्नर्तमा चप्रवर्तिनि खप्ने कदाचिद्वह्नन् वर्षपूगान-तिवा इयति । निमित्तान्यपि च खप्नेन बुद्धये कर्मणे वेाचि-तानि विद्यन्ते, करणापसं हाराद्धि नास्य रथादिग्रहणाय चनु-रादीनि मन्ति, र्थादिनिर्वर्तनेऽपि कुताऽस निमेषमाचेण मा-मर्थं दारुणि ना, बाध्यन्ते चैते र्याद्यः खन्नस्याः प्रबोधे, खप्त एव चैते सुलभवाधा भवन्ति श्राद्यन्तदोर्धाभचारदर्शनात्, रथाऽयमिति हि कदाचित् खप्ने निर्धारितः चणेन मनुष्यः सम्प-

पर्यतुं गन्तं, विपर्यतुमागन्तं, आवयति प्रबुद्धा जनः, पार्श्वस्थान् प्रतिति भ्रेषः। एतत् खप्तं यथा स्थात् तथा यत्र काले खप्तयाद्याः चरित तदा खप्ररीरे यथेष्टं चरतीयर्थः। विच्रिवेति कुलाय-देचात् विच्रिवास्त आत्मा चरित्वा यत्र कामं यथेष्टमीयते विच्र्रतीयर्थः। गुणमाच । यो चीति। देचाभिमानचीनत्वगुणेन विच्रिवदेचस्थोऽपि विच्रतीयक्ता इत्यर्थः। एवं सति अतियुक्तिभ्यां अत्य स्वप्ते सतीयर्थः। विप्रजम्भाः, योख्यदेशाभावमुक्ता काला-

द्यते, मनुष्धेाऽयिमिति वा निर्धारितः चणेन दृचः। स्पष्टञ्चाभावं रथादीनां खप्ने आवयिति शास्त्रं 'न तच रथा नं रथयोगा न पन्थाना भवन्ति' दत्यादि। तस्नान्मायामाचं खप्नदर्भनं॥

# स्वक्य हि श्रुतेराचन्ते च तदिदः॥ ४॥

मायामाचलात् तर्हि न कश्चित् खप्ने परमार्थगक्ष इति, नेत्युच्यते। स्वकश्च हि खप्ने। भवित भविष्यते। साध्य-साधुने।। तथा हि श्रूयते 'यदा कर्मसु काम्येषु क्तियं खप्नेषु पण्यति। सप्टिद्धं तच जानीयात् तिसान् खप्निनिदर्भने' इति। तथा 'पुरुषं कृष्णं कृष्णदन्तं पण्यति स एनं हिन्ति' दत्येवमादिभिः खप्नैरिचरजीवित्नमावेद्यत इति श्रावयति। श्राचचते च खप्ना-ध्यायविदः 'कुच्चरारे।हणादीनि खप्ने धन्यानि खर्यानादी-न्यधन्यानि' इति, मन्त्रदेवताद्र्यविश्वेषिनिमित्ताञ्च केचित् खप्नाः सत्यार्थगन्थिना भवन्तीति मन्यन्ते, तचापि भवतु नाम स्वच-मानस्य वस्तनः सत्यत्वं, स्वकस्य तु स्त्रीदर्शनादेर्भवत्येव वैत्य्यं

भावमाइ। कालेति। अत्र रात्रिसमयेऽपि केतुमालादिवर्धान्तरे वासरो भवति इति भारत इत्युक्तं॥

पूर्वपद्यानुमानानां जायदर्थदृष्टान्ते क्षमसामग्रीजन्यत्मनाधयाः ग्यतं उपाधिरिति स्वतात्पर्यं खप्रस्य मान्तिमावते तत्पू चिताः प्रस्यं सत्या न स्यादिति प्रक्रोत्तरत्वन सूचान्तरं याचरे। माये-त्यादिना। मन्त्रेण देवतानुग्रहेणाधिधसेवया वा सप्ताः मत्यसूचनाः स्वत् सप्ताः स्यह्यहं हेताः स्वत् स्वाः स्यह्यस्वतः रिप श्रिक्षिष्यस्य सत्यत्वादर्शनादिति भावः। यथा क्षषिदारा जाः

वाधमानलादित्यभिप्रायः। तसादुपपन्नं खप्तस्य मायामाचलं।
यदुक्तमाद हीति तदेवं मित भाक्तं व्याख्यातव्यं, यथा लाङ्गलं
गवादीनुदहतीति निमित्तमाचलादेवमुच्यते न तु प्रत्यचमेव लाङ्गलं गवादीनुदहति, एवं निमित्तमाचलात् सुप्ते।
रथादीन् स्वजते म हि कर्तेति चेाच्यते न तु प्रत्यचमेव
सप्ते। रथादीन् स्वजते। निमित्तलन्तस्य रथादिप्रतिभाननिमित्तमोदचासदर्भनात् तिनिमत्तस्तव्योः सुकतदुष्कृतवोः
कर्वलेनेति वक्तसं। श्रिप च जागिरते विषयेन्द्रियसंयोगादादित्यादिच्योतिर्वितकराचात्मनः स्वयंच्योतिष्टुं द्रष्टुर्वविवेचनिमित्त तद्विचनाय स्वप्न उपन्यसः, तच यदि रथादिस्र्षिवचनं श्रित्या नीयेत स्वयंच्योतिष्टुं न निर्णातं स्वात्। तसाद्रथाद्यभाववचनश्रत्या रथादिस्र्ष्टिवचनं \*भाक्तमिति व्याख्येयं।

कुलस्य गवादिजीवनिमित्तलं तथा सप्तभोत्तरदृष्टदारा सप्तस्थिनिमित्तलं नतु कुम्मं प्रति कुम्मकारस्थेव साद्यात् सप्तकर्वलं सामग्रुभावबाधयोषत्तलादित्याद्य । यदुत्तमित्यादिना । तथा च सप्तस्थ
सकर्वललं मुख्यं नास्तीति हेलसिद्धिरिति भावः । श्रुतितात्पर्यविरोधाच न सप्तसत्यत्याद्य । स्विप चेति । व्यतिकरः सङ्घरः,
श्रुत्या तत्परतयेत्यर्थः । जागरितादिवश्चेषादिति भावः । फिलतमाइ । तस्मादिति । रतेनेति भाक्तलेनत्यर्थः । दितीयसूत्रोक्तप्राद्यकर्वलहेतुरिप सप्तस्य किं श्रुतिसिद्धः उत प्राद्यस्य सर्वेश्वरत्वात्
सिद्धः, नाद्य द्रत्याद्य । यदुक्तमित्यादिना । स्वयं विद्यत्य जाग्रदेद्यं
निश्चेष्टं सत्ता, स्वयं वासनया देद्यं निर्माय, स्वेन भासा स्वीयबुद्धिटत्या
स्वेन ज्योतिषा सद्यप्पतिन्येन च सप्तमनुभवतीत्यर्थः । न केवलं यह-

<sup>\*</sup> भक्त्येति का॰ वर्ध०।

एतेन निर्माणश्रवणं व्याख्यातं। यद प्युत्तं 'प्राज्ञमेनं निर्मातारमा-मनिना' इति, तद यसत् श्रुत्यन्तरे 'खयं विद्य खयं निर्माय स्वेन भागा खेन च्योतिषा प्रस्विपिति' इति जीवयापार् अवणात्। द्रहापि च 'य एष सुप्तेषु जागर्ति' दति प्रसिद्धानुवादाच्जीव एवायं कामानां निर्माता सङ्गीर्त्यते, तस्य तु वाक्यभेषेण तदेव गुजनाद्व ह्योति जीवभावं व्यावर्त्य ब्रह्मभाव उपदिश्यते, 'तत्त्व-मिस द्रादिवदिति न ब्रह्मप्रकर्णलं विरुध्यते। न चासाभिः खन्नेऽपि प्राज्ञ यापारः प्रतिषिध्यते, तस्य मर्वेश्वर लात् मर्वा खप-वसाखिधहाद लोपपत्ते:। पार्मार्थिक सुनायं सन्धाश्रयः सर्गा वियदादिसर्गवदित्येतावत् प्रतिपाद्यते। न च वियदादिसर्ग-खायात्यन्तिकं मत्यलमस्ति, प्रतिपादितं हि 'तदन्यलमारमाण-शब्दादिभाः, द्रत्यच समस्तस्य प्रपच्चस मायामाचलं। प्राक् च ब्रह्मात्मदर्भनात् वियदादिप्रपञ्चा व्यवस्थितरूपे। भवति, मन्ध्या-श्रयसु प्रपञ्चः प्रतिदिनं बाध्यत द्रत्यता वैशेषिकिमिदं सन्ध्यस्य मायामाचलम्दितं॥

दारण्यके जीवस्य खप्तकर्टलं श्रुतं किन्तु काठकेऽपीत्या ह। इहा-पीति। जीवोक्ती ब्रह्मपकरण्यविरोध इत्यत चाह। तस्य त्वित। एवं हेतोः श्रुतिसिद्धलं निरस्य दितीयमङ्गीकरोति। न चास्मा-भिरिति। तर्हि हेतुसिद्धेः खप्तस्य सत्यत्वसित्या प्रङ्म सत्यतं व्यावहारिकं पारमार्थिक हेति विकल्य व्यवहारका ले बाधदर्भगत् नाद्य इत्याह। पारमार्थिक स्विति। दितीये द्यान्तस्य साध्यवैक ल्यमित्या ह। न चेति। कक्त हि खप्रस्य जायता विश्वेषाऽत्र कथन इत्या प्रङ्म प्रतिभाः सिकत्विसित्या ह। प्रागिति॥

# पराभिध्यानात् तु तिरोहितं तता ह्यस्य बन्ध-विपर्यया ॥ ५ ॥

त्रथापि छात् परस्थैव तावदात्मनी उंशो जीवा उग्नेरिव विस्कृ लिङ्गः, तचैवं मित यथा ग्रिविस्कृ लिङ्गयोः ममाने दहन-प्रकामनम्मतो भवतः एवं जीवेश्वरयोरिप ज्ञानेश्वर्यम्मतो, ततश्च जीवस्थैश्वर्यवमात् माङ्काल्पकी खन्ने रथादि स्वष्टि भविष्यतीति, श्रवोच्यते। मत्यपि जीवेश्वरयोरं मांभी भावे प्रत्यचमेव जीवे-श्वरविपरीतधर्मलं, किं पुनर्जीवस्थेश्वरसमानधर्मलं नास्थेव न नास्तीति, विद्यमानमपितु तत् तिरोह्तिं, श्रविद्याय्यवधा-नात्। तत्पुनस्तिरोह्तिं मत् परमेश्वरसिभधायता यतमानस्य जन्तो विध्न प्रधान्तस्य तिमिरितरक्कातस्थेव दृक्णिकतरी षधवीर्धा-दीश्वरप्रमादात् मं मिद्धस्य कस्यचिदेवाविर्भवित न स्वभावत

पूर्वं क्षुप्तसामग्रभावात् खप्ते माये युक्तमयुक्तं सङ्कल्पमाने यापि सत्यस्थिसम्भवात् इति प्रङ्कां क्षला परिहरन् सूत्रं व्याच्छे। च्यापि
स्यादित्यादिना। सत्यसङ्कल्पस्य हि सङ्कल्पात् स्थिः सत्या भवित जीवस्य त्यस्य इत्यत्वं प्रत्यद्यमिति परिहारार्थः। तिर्हे विरुद्धधर्मवत्वाच्चीवस्थे श्वरत्वं नास्थे वेति प्रङ्कते। किमिति। नास्तीति न किन्त्वादतमस्ति, तत्यं नरीश्वरप्रसादात् कस्यचित् व्यच्यत इत्याहः। न
नास्तीति। विधूतध्वान्तस्य निष्पापस्य संसिद्धस्याणिमादिविण्यस्थेत्यर्थः। ब्रह्मीवाहमिति देवं ज्ञाता साच्चात्कत्य सर्वपाणानामिवद्यादिक्षेणानामपद्यानिरपच्यस्तद्भयो भवित। चीथेश्व क्षेणेस्त्वलार्यजन्ममरणात्सक्षवन्धस्यं इति निर्गुणविद्याप्तलमुक्तं सगुणविद्याप्तल-

एव मर्वेषां जन्तूनां, कुतस्तते। हि ई. श्वराद्धेते। रस्य जीवस्य बन्धमाची भवतः, ई. श्वरस्य खरूपापरिज्ञानाद्वन्थः तत्खरूप-परिज्ञानां ने। चः। तथा च श्रुतिः 'ज्ञाला देवं मर्वपाणाप- हानिः चीणैः क्षेण्रीर्जनसम्व्युप्रहाणिः। तस्याभिष्यानात् वतीयं देहभेदे विश्वश्ययं केवल श्राप्तकामः' इत्येवसाद्या।

# देच्यागादा से।ऽपि॥ ६॥

कसात् पुनर्जीवः परमात्मां एव मंस्तिरस्नृतज्ञानै यर्थे।
भवति, युन्नन्तु ज्ञानै यर्थयोरितरस्नृतलं विस्कृतिङ्गस्थेव दहनप्रकाणयोरिति। उच्यते मत्यमेवैतत्, मे। प्रित जीवस्य ज्ञानै यर्यतिरोभावा देहयोगा हे हेन्द्रियमने। बुद्धि विषय वेदना दियोगाङ्गवति। श्रस्ति चाचे। पमा यथा ग्रेर्द्र हन प्रकाण नमस्मन्नस्थायरिणगतस्य दहनप्रकाण ने तिरोभवतः, यथा वा भस्मनाच्छनस्य, एवम विद्याप्रत्युपस्थापितना मरूपक्षतदेहा द्युपा धियोगात् तद विवेक श्रमक्रता जीवस्य ज्ञानै यर्थितरो भावः। वाप्रव्दे जीवे यर्थार्य लाण द्वाया द्वाय

माइ। तस्येति। परस्याभिमुख्येना इंग्रहेण ध्याना द्वस्य मे द्वापे द्वाया मन्त्रोत्ता हानिदया पे द्वाया वा हतीयं विश्वेश्वर्यमणिमादिरूपं मर्व्यदे हः पाते सित सिद्धदे हे भवति तद्भोगानन्तरमात्मद्वानात् केवले। दैत-श्रूम्य स्वाप्तमानः प्राप्तस्य संस्थिति ।

उत्तेश्वर्यतिरोभावे देहाभिमाना हेतुरिति कथनाधं सूत्रं, ति द्व-रसामद्वामाह। कसादिति। सत्यावरणं नास्तीत्यङ्गीहत्य किल्-

देश्वरादस्त तिरस्कृतज्ञानैश्वर्यलात् किं देह्योगकस्पनया। नेत्युच्यते, न ह्यन्यलं जीवस्थेश्वरादुपपद्यते 'सेयं देवतैचत' दत्युपकम्य
'श्रनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्व' दत्यात्मग्रब्देन जीवस्य परामर्गात्।
'तत्सत्यं स श्रात्मा तत्त्मसि श्वेतकेतो' दति च जीवायोपदिश्रतीश्वरात्मलं, श्रतेऽनन्य एवेश्वरात् जीवः सन् देह्योगात् तिरोहितज्ञानैश्वर्या भवति, श्रतश्च न साङ्कल्पिकी जीवस्य स्वप्ने रथादिस्वृष्टिसिद्ध्वर्यते। यदि च साङ्कल्पिकी जीवस्य स्वप्ने रथादिस्वृष्टिसिद्ध्वर्यते। यदि च साङ्कल्पिकी स्वप्ने स्विष्टिसिद्धः
स्वात् नैवानिष्टं कश्चित् स्वप्नं पश्चेत्। न हि कश्चिद्दिः
स्वात् नैवानिष्टं कश्चित् स्वप्नं पश्चेत्। न हि कश्चिद्दिः
स्वात् नैवानिष्टं कश्चित् स्वप्नं पश्चेत्। न हि कश्चिद्दिः
स्वात् नैवानिष्टं कश्चित् स्वप्नं पश्चेत्। न हि कश्चिद्विरोधात्,
श्रत्येव च स्वप्ने रथाद्यभावस्य दर्शितलात्, जागरितप्रभववासनानिमित्तलात् तु स्वप्नस्य तत्तुत्विनिभासलाभिप्रायं तत्।
तस्माद्पपन्नं स्वप्नस्य मायामाचलं॥

तदभावा नाडीषु तच्छुतेरातानि च ॥ ७॥

स्वप्नावस्था परीचिता सुषुप्तावस्थेदानीं परी च्यते। तचैताः

तावरणं साधयति। उचात इत्यादिना। जीवेस्येश्वरत्मङ्गीकत्या-वरणकत्यनात्परमन्यत्वकत्यनेत्राण्यङ्गामुद्भाव्य श्रुत्या निरस्यति। निन्न् त्यादिना। स्वप्नेऽप्यानोकादेः स्वप्नत्वे जाग्रतीवात्मनः स्वप्नकाण्यतमस्तुटं स्यात् प्रातिभासिकत्वे त्वानोकिन्द्रियाद्यसत्त्वेऽप्यर्थापरोत्त्यमात्मज्योतिष रवेति स्तुटं सिध्यति, तस्मादेणादिसाम्यवचनं स्वप्नस्य जाग्रत्तुत्य-भानाभिप्रायमित्यर्थः॥

एवं बाह्यकर्णापरमे सति मनावासनादीपिताविद्याविलासात्मकं

खप्रमात्मनः साचिणः खयंच्यातिः व्यधं विचार्य प्रतियोग्यनुयोगिभाव-सङ्ग्या खप्रावस्थमने ाजयात्मिकां सुषुप्तिं विचारयति । तदभावी-नाडीषु तच्छतेरात्मनि च । तदेतत् खप्तं यथा स्थात् तथा। यव काले सुप्तः सुषुप्तः समस्तो निरस्तवाद्यकरियो मने ाजयात् सम्यक् प्रसन्न रत्यर्थः । खापे नाडीस्थानमुक्ता नाडीप्रतितो नाडीपरमात्मने ास्य समुचयश्रती खाद्द । खन्यचेति । परमात्ममाच श्रुतीराह्द । तथा-न्यचेत्यादिना । नाडीप्रतितद्भस्सस्स सप्तमीश्रुतेः समुचयश्रतेस्य संग्र-यमाद्द । तचेति । पूर्वपन्ते स्थानिक स्थानिक स्थानिस्था त्रसात्मीक्यानि-र्णयः सिद्धान्ते नाडीभिः पुरोततं गत्वा तिर्द्ध त्रसात्मीक्यानि-र्णयः सिद्धान्ते नाडीभिः पुरोततं गत्वा तिर्द्ध त्रसात्मीक्यानि-योर्द्ध नाडादीनामेकस्मिन् खापरूपार्थे निर्पेत्तस्थानतन्तु कुत रत्यत चाह्न। नाडादीनाञ्चित । सति ब्रह्मण्या दतीयाश्रुतेनं सप्त-

<sup>\*</sup> परस्परनिरपेचाणीति वर्धः काः।

परसरापेचलं दृखते त्रीहियवादीनां। नाखादीनाञ्चेकार्थता
सुषुप्ती दृखते 'नाडीषु सृष्ती भवति पुरीतित भेते' दित च तव
तव सप्तमीनिर्देशस्य तुख्यलात्। ननु नैवं सित सप्तमीनिर्देशो
दृश्यते 'सता सास्य तदा सम्पन्नी भवति' दित । नैष देखः,
तवापि सप्तम्यर्थस्य गम्यमानलात्। वाक्यभेषे हि 'तवायतनेषी
जीवः सदुपसप्ति' दत्याह । 'श्रन्यवायतनमलब्धा प्राणमेवापश्रयते' दित प्राणभब्देन तव प्रकृतस्य सत उपादानात्।
श्रायतनञ्च सप्तम्यर्थः, सप्तभीनिर्देशोऽपि तव वाक्यभेषे दृश्यते,
'सित सम्यद्य न विदुः सित सम्पद्यामहे' दित । सर्वव च विभेषविज्ञानोपभमलचणं सुषुप्तं न विभिष्यते। तस्मादेकार्थलावाखादीनां विकल्पेन कदाचित् किञ्चित् स्थानं स्वापायोपर्मपतीत्येवं प्राप्ते प्रतिपद्यते तदभावे नाडीषु श्रात्मिन
चेति। तदभाव दित तस्य प्रकृतस्य स्वप्तदर्भनस्याभावः

मीति ग्रङ्कार्थः। चायतनग्रब्दस्तु सप्तम्यर्थः चाधारतं ग्रम्यत इत्याह।
नैव देवि इति। चन्यवावश्यादये त्रान्ता जीवे। वित्रान्तिश्यानं प्राग्याखं सद्घुत्वापसपंति सुषुप्तावित्यर्थः। सप्तमीत्रत्वा निर्पेत्ताधारत्व-भानादिकन्य चास्येयः। कदाचित् समृचित्यापि नाद्यादीनां स्थानत्व-मिति न समृचयत्र्वतिविरोध इति पूर्वपत्तार्थः। सिद्धान्तयित। एवं प्राप्त इति। स्वे चकारः पुरीतत्समृचयार्थः। यदा नाद्यः सुषु-प्रिस्थानं तदा पुरीतत्स्थानं न भवतीति त्रुतस्थानत्वस्य पत्ते वाधः स्थात् स न यक्त इत्याह। विकल्पे ह्येषामिति। त्रीहियवयोः स्थात् स न यक्त इत्याह। विकल्पे ह्येषामिति। त्रीहियवयोः स्यात्या विकल्प इति भावः। यत् तु सप्तमीत्रत्या नाद्यादीनामेक-पालकत्विमिति तन्नेत्याह। न ह्येकेति। प्रासादस्य पर्यङ्कधारणमर्थः पर्यङ्कस्य तु ग्रयनिति पालभेदेऽप्येकविभिक्तिर्दृश्यते, व्यवधानाव्य-

सुषुप्तमित्यर्थः, नाडीबात्मनि चेति समुचयेनैतानि नाखादीनि स्वापाचापिति न विक ल्पेनेत्यर्थः। कुतः तच्छ्रेतेः। तथा हि सर्वेषामेषां नाड्यादीनां तत्र तत्र सुप्तिस्थानलं श्रूयते तच ममुचये मंग्टहीतं भवति, विकच्ये ह्येषां पचे बाधः खात्। नन्वेकार्यवादिक ल्या ना खादीनां त्री हियवादिवदित्युकां। ने-त्युचते, न द्योकविभिक्तिनिर्देशमाचेणैकार्थलं विकल्पश्चापतित, नानार्थलसमुचययोर फेकविभिक्तिनिर्देशदर्शनात् प्रामादे शेते पर्यक्के ग्रेत द्रत्येवमादिषु, तथेहापि नाडीषु पुरीतति ब्रह्मणि च खपितीत्वेतद्पपद्यते समुचयः, तथा च श्रुतिः 'तासु तदा भवति यदा सुप्तः खप्नं न कच्चन पण्यति ऋया-स्मिन् प्राण एवैकधा अवति' इति समुचयं नाडीनां प्राणस्य च सुषुप्ती श्रावयति, एकवाक्यापादानात्। प्राणस्य च ब्रह्मालं समधिगतं 'प्राणसाथान्गमाद्' दत्यच । यचापि निर्पेचा द्व नाडी: सुप्तिस्थानलेन आवयित 'त्रासु तदा नाडोषु स्प्रो भवति' इति तचापि प्रदेशान्तरप्रमिद्धस्य ब्रह्मणाऽ-प्रतिषेधानाडीदारेण ब्रह्माखेवावतिष्ठत दति प्रतीयते। न चैवमपि नाडीषु मप्तमी विरुध्यते, नाडीभिरपि ब्रह्मीप-

वधानाभ्यां ग्रयनसाधनत्वात् समुचयः तथे हापि नाडीपुरीते। जीवस्य सञ्चारदारा ब्रह्माण्येव स्पिति समुञ्चय द्रत्यर्थः। नाडीनां प्रामस्य च एकोन वाक्येने।पादानान्मियः समुञ्चय द्रत्या हः। एकवाः क्येति। ज्याधारत्वमात्रं सप्तम्यर्था न निर्पे चत्वं खते। न समुचयस्य सप्तम्या वाध द्रत्या हः। न चैवमपीति। समुचयेऽपीत्यर्थः। ज्यन नाडी-

मर्पन् सृप्त एव नाडीषु भवति। यो हि गङ्गया सागरं गच्छति
गत एव स गङ्गायां भवति। श्रिप चाच रिक्षनाडीदारात्मकस्य ब्रह्मलोकमार्गस्य विविच्चतत्वाचाडीस्तृत्ययं सृप्तिमङ्कीर्तनं,
नाडीषु सृप्तो भवतीत्मुक्ता 'श्रतस्तं न कश्चन पामा स्पृप्रति'द्दति
ब्रुवन् नाडीः प्रशंसति। ब्रवीति च पामस्पर्णाभावे हेतुं 'तेजसा
हि तदा सम्पन्नो भवति'दति। तेजसा नाडीगतेन पित्तास्त्रीनाभिव्याप्तकर्णा न वाद्यान् \*विषयानीचते दत्यर्थः। श्रयवा तेजस दति ब्रह्मण एवायं निर्देशः, श्रुत्यन्तरे 'ब्रह्मीव तेज एव' दति
तेजः प्रब्दस्य ब्रह्मणि प्रयुक्तचात्, ब्रह्मणा हि तदा सम्पन्ना भवति
नाडीदारेण श्रतस्तं न कश्चन पामा स्पृण्यतीत्यर्थः। ब्रह्मसम्पत्तिश्च
पामस्पर्णाभावे हेतुः समधिगतः, सर्वे पामानाऽतो निवर्तन्ते श्रप-

श्रुता नाडीषु भोताः स्रितं विविच्ता रिमसम्बन्धनाडीरूपमाग्रांस्तृत्वर्थतादित्यां । चिप चेति। पित्तेन विषयेच्याभावे स्रुखदुःखयारभावात् तद्रेतुधमीधमीत्मकपाप्मास्पर्भः रत्यर्थः, चपहतपाप्मब्रह्मसम्प्रचा वा पाप्मास्पर्भः रत्याह। चथ वेति। चिस्मन् याख्याने लाभमाह। एवच सतीति। तास तदा भवत्यथास्मिन् प्राण्ण
एवकधा भवतीति श्रुतः समुचय चाश्रितो भवतीत्यर्थः। नाडीब्रह्मणागृंणप्रधानभावेन स्रिता समुचयवत् प्रशितद्रह्मणारपीत्याह। तथेत्यादिना। चाकाणे ब्रह्मणि प्रते रत्यपक्रम्य ताभिः प्रत्यवस्य प्रीतित ग्रेत रत्युत्तं, तथा च नाडीदारा प्रशितं गत्वा ब्रह्मणि प्रते
दित समुचयः सिद्ध रत्याह। नथा नाडीति। सत्तासम्पन्नी भवति
पाचेन सम्परिष्यता रति सत्याच्योः श्रुतेः पच्च स्रित्यानानीत्यत चाह। सत्याच्चयोरिति। किञ्च प्रक्रतदर्शादिसाधनेकप्रोडाग्रानिष्यत्तां मिथोऽनपेच्यतया समर्थत्वाद्यता ब्रीहियवयोर्विक्त्यः, ना-

<sup>\*</sup> विषयान् वेदेति वर्धः काः।

इतपामा होष ब्रह्मलाकः' दत्यादि श्रृतिभ्यः। एवच्च मित प्रदेशा-न्तरप्रसिद्धेन ब्रह्मणा सुप्तिस्थानेनानुगता नाडीनां \*चयः समा-श्रिता भवति। तथा प्रीतताऽपि ब्रह्मप्रक्रियायां मङ्गीर्तनात् तदनुगुणमेव सुप्तिखानलं विज्ञायते 'य एषाऽन्तर्हदंय त्राकाम-स्तिम् भेते' दति इदयाकाभे सिल्याने प्रकते ददम्यते 'प्री-ति भेते' दति । पुरीतदिति हृदयपरिवेष्टनमुच्चते, तदन्तर्वर्ति-न्यपि इदयाकाणे भयानः भकाते प्रीतित भेत दति वक्तुं, प्रा-कारपरिचिन्नेऽपि चि पुरे वर्तमानः प्राकारे वर्तत दत्युचाते। इदयाकाशस्य च ब्रह्मलं समधिगतं 'दहर उत्तरेभः' दत्यच । तथा नाडीपुरीतत्ममुचयोऽपि ताभिः प्रत्यवस्य पुरीतित शेत द्रत्येकवाक्यापादानादवगस्यते। सत्प्राज्ञयाञ्च प्रसिद्धमेव ब्रह्मवमेतास अतिषु 'ची खेव सुनिस्थानानि सङ्गोर्तितानि नाद्यः पुरीतद्वाह्य च' दति, तत्रापि च दारमात्रं नाद्यः पुरीतच, ब्रह्मीव लेकं श्रनपायि सुप्तिस्थानं। श्रपि च नाद्यः प्रीतदा जीवस्रोपाधाधार एव भवति, तचास्य कर्णानि वर्तन्त इति। न द्युपाधिमम्बन्धमन्तरेण खत एव जीवस्था-

खादीनान्तु ब्रह्मनिरपेच्चतया श्रुप्तजीवाधारत्वासामर्थ्यात् न वि-कत्य रूटाइ। अपि च नाख रति। उपाधिलिङ्गाश्रयनाडीपु-रीतारुपच्चितजीवाश्रयत्वं परम्परया वाच्यं, तदिप सुपुत्ती न सम्भ-वित उपाधिलयादित्यर्थः। ननु ब्रह्मापि जीवस्य न मुख्यं स्थानं चभेदादित्यत चाह। ब्रह्माधारत्विमिति। जीवस्य ब्रह्माण्यभेदेनाव-स्थानं नाडीपुरीते।ऽस्तु लीनोपाधेजीवस्य स्थितिरेव न सम्भवतीत्येका-

<sup>\*</sup> चय इत्यस्य स्थाने लय इति वर्ध० का०।

धारः कञ्चित् सम्भवति, ब्रह्माव्यतिरेकेन खमहिमप्रतिष्ठितलात्। ब्रह्माधारत्मस्यस्य सुषुप्तेनैवाधारधियभेदाभिप्रायेणाच्यते कयं तर्हि तादात्म्याभिप्रायेण यत श्राह 'सता से स्था तदा सम्पन्नो भवति खमपीता भवति' दति। खप्रब्देनात्माभिष्यपते खरूपमापन्नः सुषुप्ते भवतीत्यर्थः। श्रपि च न कदाचिज्ञी-वस्य ब्रह्मणा सम्पन्तिनीस्य खरूपस्यानपायित्वात्, खप्तजागित्योस्य उपाधिसम्पर्कवणात् पररूपापन्तिमिवापेच्य \*तद्प-ग्रममाचात् सुषुप्ते खरूपापन्तिविवच्यते, श्रतश्च सुषुप्तावस्थायां कदाचित् सता सम्पद्यते कदाचित् न सम्पद्यत द्रत्ययुक्तं। श्रपि च स्थानविकच्याभ्यपगमेऽपि विभेषविज्ञानोपण्रमण्चणं तावत् सुषुप्तं न कचिदिणिस्यते तच सति सम्पन्नस्वावदेकत्वात् न विज्ञानातिति युक्तं 'तत्केन कं विज्ञानोयात्' द्रित श्रुतेः। ना-डीषु पुरीतित च श्रयानस्य न किच्चिद्विज्ञाने कार्णं श्रक्यं विज्ञातुं भेदविषयत्वात्, 'यच वान्यदिव स्थात् तचान्थे।ऽन्यत्य-

र्थसामर्थाभावात् न विकल्प रत्यर्थः । सपुप्तीः जीवस्य भेदकीपाधिन-याचीत्सर्गिकब्रह्माभेदस्य विकल्पा न युक्त रत्या ह । अपि चेति । किञ्च नाड्यादीनामन्यतमस्थाने क सप्तिवादिनापि सप्तं न विशिष्यत रति वक्तयं तच वक्तं न शक्यत रत्या ह । अपि च स्थानेति । भेदाभावीः हि भेदचानाभावे हेतुः, नाडीप्रीतद्गतस्य तु जीवस्य भेदावस्थलात् भेदाविच्चाने कार्यां नास्तीत्यर्थः । देतावस्थस्थापि देताचाने हेतुं शक्कते । नन् भेदेति । द्रष्ट्रंश्यात् दूरत्वं साभाविकमीपाधिकं वा । तचाद्यं सदयान्तमन्य प्रत्या ह । वाष्टिमत्यादिना । दितीयमन्य दृष्यति । उपाधिमतमेवेति । उपाधिभिक्तस्यैव नाडादीः स्वापे

<sup>् \*</sup> तदुपश्रमादिति वर्ध० का०। तदुपरसादिति से।०।

खेत्' इति श्रुतेः। ननु भेदिविषयस्थायितदूरादिकारणमिवज्ञाने स्थात्। वाढमेवं स्थात् यदि जीवः खतः परिन्किकोऽभ्युपगम्येत यथा विष्णुमिन्नः प्रवासो स्थग्रहं न पख्यतोति, न तु जोवस्था-पाधियितरेकोण परिन्केदो विद्यते, उपाधिगतमेवातिदूरा-दिकारणमिवज्ञान इति यद्युच्येत तथाष्युपाधेरूपणान्तलात् स्थावे मम्पन्नो न विजानातोति युक्तं। न च वयमिष्ठ तुस्थवत् नाखादिसमुच्यं प्रतिपादयामः, न हि नाद्यः सुप्तिस्थानं पुरीतचेत्यनेन विज्ञानेन किञ्चित् प्रयोजनमिस्त, न ह्येत-दिज्ञानप्रतिबद्धं फलं किञ्चित् श्रूयते, नाय्येतदिज्ञानं फल-वतः कस्यचिदङ्गमुपदिश्यते, ब्रह्म लनपायि सुप्तिस्थानमित्ये-तत् प्रतिपादयामः, तेन तु विज्ञानेन प्रयोजनमिस्त, जीवस्य ब्रह्मात्मलावधारणं \*स्वप्नजागरितगतव्यवहारिवमुक्तलावधार-एञ्च। तस्मादात्मेव सुप्तिस्थानं॥

#### त्रतः प्रवेषि। सात्। ८।।

यसाचात्मीव सुप्तिस्थानं त्रात एव कारणात् नित्यवदेवा-सादात्मनः प्रवेषः स्वापाधिकारे शिखते, कुत एतदागा-

कतिपयसिक्कष्टार्यज्ञानप्रसङ्गात् सुषुप्तियाघातः स्थात्। उपाधिलये त्वन्यत् न जीवस्य स्थित्ययोगात् ब्रह्माण्येव स्वाप च्यास्थेय द्रत्यर्थः। एवं विकल्पं निरस्य नाडीप्रीतोर्ब्रह्मणा सह तुल्यवत्समुचयवत्पाल-त्वेन दूषयन् गुणप्रधानत्वेन समुचयमुपसंहरति। न च वयमि-त्यादिना॥

किञ्च ब्रह्मणः सकाप्राच्चीवस्थात्यानश्रतेर्वहीव सुषुप्तिस्थानिमत्याद्

<sup>\*</sup> खप्रजागरितव्यव ९ रति वर्ध १ का ।।

दित्यस्य प्रश्नस्य प्रतिवचनावसरे 'यथाग्नेः चुद्रा विस्कृतिङ्गा व्युचरन्येवमेवैतसादात्मनः सर्वे प्राणाः' "इत्यादि, 'सत श्रागम्य न विदुः सत श्रागच्छामहे' इति च। विकल्प्यमानेषु तु †सृषु-प्रिस्थानेषु कदाचित् नाडीभ्यः प्रतिबुध्यते कदाचित् पुरीततः कदाचिदात्मन दत्यशासिस्थत्। तसादप्यात्मेव तु सुप्ति-स्थानिति॥

# स एव तु कर्मानुसृतिग्रब्दविधिभ्यः॥ ८॥

तस्याः पुनः सत्मस्यत्तेः प्रतिबुध्यमानः किं य एव सत्सम्पन्नः स एव प्रतिबुध्यते <sup>‡</sup> उतान्ये। वेति चिन्यते। तत्र प्राप्तं
तावत् त्रनियम दति। कुतः, यदा हि जलराणा कश्चिज्ञलविन्दुः प्रचिष्यते जलराणिरेव स तदा भवति, पुनस्तदुद्धरणे स एव जलविन्दुर्भवतीति दुःसम्पादं, तदत् सुप्तः
परेणैकलमापन्नः सम्प्रसीदति न स एव पुनस्त्यातुमर्हति,

स्त्रकारः। खतः प्रवेध इति। नाडोप्रीततेः काप्यत्यानापाद-नलास्रवणात् न स्तिस्थानमित्यर्थः, तस्तादुपाधिनये जीवस्य ब्रह्माभे-दादौपाधिक एव भेद इति विवेकादाक्यार्थाभेदसिद्धिरिति स्थितं॥

<sup>\*</sup> इत्यादिनेति वर्ध० का० से।०। † सुप्तोति वर्ध० का०। ‡ उत्र स वा अस्या वित वर्ध० का०।

तसात् म एवे यरे। वान्ये। वा जीवः प्रतिवृध्यत दत्येवं प्राप्ते दद-माइ। म एव तु जीवः सुप्तः खास्थं गतः प्नर्तिष्ठति नान्यः। कस्मात्, कर्मानुस्रतिग्रब्द्विधिभ्यः। विभन्य हेळन् दर्शियथामि, कर्मश्रेषानुष्ठानदर्शनात् तावत् स एवेात्यातुमर्हति नान्यः। तथा हि पूर्वेद्यरन्षितस्य कर्मणे। उपरेद्यः भ्रेषमन्तिष्ठन् दृश्वते, न चान्येन सामिक्ततस्य कर्मणे। उन्यः भेषित्रयायां प्रवर्तितुमर्हित अतिप्रसङ्गात्, तसादेक एव पूर्वेद्यरपरेद्यसै-ज्ख कर्मणः कर्तेति गम्यते। इतः स एवात्तिष्ठति यत्का-रणमतीतेऽइन्यइमदीऽद्राचिमिति पूर्वान्स्तख पञ्चात् सार्णं त्र्यस्वात्याने नेापपद्यते, न ह्यन्यदृष्टमन्ये। उनुसातुं त्रईति। 'से। इसिस' दति चात्मानुसारणमात्मान्तरे। याने नावक चपते। शब्देभ्यस तसीवात्यानमवगस्यते 'तया हि पुनः प्रतिन्यायं प्रति-चान्याद्रवति बुद्धान्ताचैव इमाः सर्वाः प्रजा ऋहर हर्गच्छन्य एतं ब्रह्मालोकं न विन्दन्ति। त इइ व्याची वा सिंही वा वको वा वराहे। वा कीटो वा पतङ्गा वा दंशी वा अशको वा यद् यद्भवन्ति तत्तदा भवन्ति' इत्येवमादयः शब्दाः खापप्र-

चानवलेन पुनस्तसीवात्यानावय्यभावादचाननाशाय चानापेचिति पर्लं र्श्वरे वेत्यनियमदार्ज्ञायात्तं। 'स वान्या वेत्येव पूर्व्यप्तः। चान विना बुद्धाद्यपाधेरत्यन्तनाशाभावाद्यया बुद्धापि हिता जीवः सुष्प्री कारणात्मना स्थितस्तयेव नानाकर्मानुभवसंस्तारवत्यापि हत उत्तिष्ठः तीति सिद्धान्तयि। स एव तित्यादिना। सामिकतस्यार्द्धकतस्य'एक-स्थेव च्योतियोमादेरनेकयजमानकलापताऽतिप्रसङ्गः। स्मृतिमृक्तानु- शब्दस्रचितां प्रत्यभिच्यामाइ। सोऽइमिति। च्ययनं ग्रमनं च्यायः।

दित्यस प्रश्नस प्रतिवचनावसरे 'यथाग्नेः चुद्रा विस्तुलिङ्गा व्युचरन्येवमेवैतसादात्मनः सर्वे प्राणाः' "दत्यादि, 'सत त्रागम्य न विदुः सत श्रागच्छामहे' दति च। विकल्प्यमानेषु तु <sup>†</sup>सृषुप्रिस्थानेषु कदाचित् नाडीभ्यः प्रतिबुध्यते कदाचित् पुरीततः कदाचिदात्मन दत्यप्रासिष्यत्। तस्माद्यात्मेव तु सुप्ति-स्थानिति॥

# स एव तु कर्मानुस्मृतिशब्दविधिभ्यः॥ ८॥

तस्याः पुनः सत्मस्यत्तेः प्रतिबुध्यमानः किं य एव सत्सम्पन्नः स एव प्रतिबुध्यते <sup>‡</sup> उतान्ये। वेति चिन्यते। तत्र प्राप्तं
तावत् त्रनियम दति। कुतः, यदा हि जलराणा कश्चिज्ञलविन्दुः प्रचिष्यते जलराणिरेव स तदा भवति, पुनस्तदुद्धरणे स एव जलविन्दुर्भवतीति दुःसम्पादं, तदत् सुप्तः
परेणैकलमापन्नः सम्प्रसीदति न स एव पुनस्त्यातुमर्हति,

स्चनारः। खतः प्रवेध इति। नाडोप्रीततोः क्वाप्युत्यानापाद-नलाश्ववणात् न स्तिस्थानमित्यर्थः, तस्तादुपाधिनये जीवस्य ब्रह्माभे-दादीपाधिन एव भेद इति विवेकादान्यार्थाभेदसिद्धिरिति स्थितं॥

स रव कमीनुस्मृतिश्रब्दविधिभाः सुष्ठुप्ती उपाधिनाशात् कमीनु-स्मृत्यादेर्श्वनाच संश्रये सत्यसात् ब्रह्मणा जीवस्थात्यान् श्रुते ब्रह्मिव सुष्ठपिस्थानित्युक्तमयक्तां। सप्तादन्यस्थाप्युत्यानसम्भवेन सुष्ठप्तस्थाना-पादिस्थानत्वसम्भवादित्याची पसङ्खा नियामकाभावादिनयम इति पूर्वपचामाद्या तस्थाः पुनिरित्यादिना। पूर्वपचे ज्ञानवैयर्थ्यं सुष्ठियोन-पुनरार्टिचरूपमृक्तिसिद्धेः, सिद्धान्ते तु अज्ञातब्रह्मात्मना स्थितस्था-

<sup>\*</sup> इत्यादिनेति वर्ध० का० से।। † सुप्तोति वर्ध० का०। ‡ उत्र स वा अन्या वित वर्ध० का०।

तसात् म एवेश्वरी वान्ये। वा जीवः प्रतिवृध्यत दत्येवं प्राप्ते दद-माइ। म एव तु जीवः सुप्तः खास्थं गतः प्नरुत्तिष्ठति नान्यः। कस्मात्, कर्मानुस्रतिशब्दविधिभ्यः। विभन्य हेळन् दर्शिययामि, कर्मश्रेषानुष्ठानदर्शनात् तावत् स एवात्यातुमर्हति नान्यः। तथा हि पूर्वेद्यरन्षितस्य कर्मणे। उपरेद्यः भेषमनुतिष्ठन् दृश्वते, न चान्येन सामिक्ततस्य कर्मणे। उन्यः भ्रेषित्रयायां प्रवर्तितुमईति ऋतिप्रसङ्गात्, तसादेक एव पूर्वेद्यरपरे द्यै-कस्य कर्मणः कर्तेति गम्यते। इतस्य स एवात्तिष्ठति यत्का-रणमतीतेऽचन्यचमदोऽद्राचिमिति पूर्वानुस्तख पञ्चात् सार्णं त्रयस्वात्याने नेतपपद्यते, न ह्यान्यदृष्टमन्वे। उनुसातुं त्रईति। 'से। इमिसि' इति चात्मान्सरणमात्मान्तरे। याने नावक चाते। शब्देभ्यश्च तस्त्रेवात्थानमवगस्यते 'तथा हि पुनः प्रतिन्यायं प्रति-चान्याद्रवति बुद्धान्ताचैव दमाः सर्वाः प्रजा ऋहरहर्गच्छन्य एतं ब्रह्मलोकं न विन्दन्ति। त इइ याची वा सिंही वा टको वा वराही वा कीटो वा पतङ्गा वा दंशी वा मणको वा यद् यद्भवन्ति तत्तदा भवन्ति' इत्येवमादयः शब्दाः खापप्र-

चानवलेन पुनस्तसीवात्यानावश्यभावाद चाननाशाय चानापे चिति पर्ल रेश्वरे वेळानियमदार्ज्ञायोत्तं। 'स वान्या वेळाव पूर्ळ पचः। चान विना बुद्धायुपाधेरळन्तनाशाभावायया बुद्धापि चिता जीवः सुष्ठिता कारणात्मना स्थितस्तयैव नानाकर्मानुभवसंस्वारवळापि चत उत्तिष्ठः तीति सिद्धान्तयि। स एव तिळादिना। सामिकतस्यार्द्धकतस्य एक न्यांति छोमादेरनेक यजमानक लापते। ऽति प्रसङ्गः। स्नृतिमुक्कानु- श्रव्यस्वितां प्रळाभि चामानं यायः।

[ अ॰इपा॰ र]

बीधाधिकारे पठिता नात्मान्तरे।त्याने सामञ्जस्यमीयुः। कर्म-विद्याविधिभ्यश्चैवमेव गम्यते, श्रन्यथा हि कर्मविद्याविधयोऽनर्थ-काः स्यः, श्रन्यात्यानपचे हि सुषुप्तमात्री मुच्चेत दत्यापचेत, एवं चेत् स्थात् वद किं का लान्तरफ लेन कर्मणा विद्यया वा कतं स्वात्। अपि चान्यात्यानपचे यदि तावच्छरीरानारे व्यव-इरमाणा जीव उत्तिष्ठेत् तत्तज्ञवहार लापप्रसङ्गः स्थात्। श्रय तत्र सुप्त उत्तिष्टेत कल्पनानर्थकां स्थात्, थे। हि यसिन् गरीरे सुप्तः स तिसान्ते। त्तिष्ठति, श्रन्यिसान् गरीरे सुप्ते। उन्य-सिन्निष्ठतीति कोऽस्यां कत्यनायां लाभः स्यात्। त्रय मुक उत्तिष्ठेत् श्रन्तवाकोच श्रापद्येत, निवृत्ताविद्यस च पुन-रत्यानमनुपपनं। एतेनेयरोत्यानं प्रत्युक्तं, नित्यनिवक्तावि-द्यवात्। त्रक्ताभ्यागमकतविप्रणाशी च दुर्निवारावन्यात्यान-पचे खातां, तस्रात् स एवानिष्ठति नान्य इति। यत्पनर्कं 'यथा जलरागी प्रचिप्ता जलविन्दुर्नी द्धतुं ग्रकाते एवं सति सम्बन्ना जीवा नात्पतितुमईतीति, तत्परिच्चियते। युक्तं तत्र

योनि तत्तदिन्त्रियस्थानं प्रति नियतं ग्रमनं यथा भवति तथा प्रति-योन्यागच्छित जागरणायेति स्रुव्धं। न विन्दन्तीव्यज्ञानसत्त्वात् सप्त-स्थात्यानियम उक्तः, इह पूर्वप्रवेषये ये भवन्ति त एव तदोत्तरप्रवेषये भवन्तीव्ययः। विधिं व्याचस्रे। नम्भेति। स एवे। त्तिस्तिति निची-यते इत्यर्थः। चान्नेवे।त्स्चं युक्त्यन्तरमाह। च्यपि चेत्यादिना। चान्यो-त्याने सुखादेनं पूर्वन्तर्मकार्य्यतेत्वक्तसुखाद्यागमः पूर्वसप्तजीवक्तनर्मनाम् चेवस्ये पूर्वपत्यानं देयस्येण दूषयित। यत् पुनिरित्या-दिना। चास्मदाद्यम् क्यमपि विवेचनं प्रात्यदृष्टापेद्यः ईश्वरः नरोः

विवेककारणाभावाज्ञलिवन्दोरनुद्धरणं, दह तु विद्यते विवेककारणं, कर्म च विद्या चेति वैषम्यं। दृश्यते च दुर्विवेचनयोरिप श्रम्मज्ञातीयैः चीरोदकयोः मंस्ष्ष्ट्रयोद्धंमेन विवेचनं।
श्रिप च न जीवा नाम कश्चित् परसादात्मने।ऽन्यो विद्यते यो
जलविन्दुरिव जलराग्नेः मतो विविच्येत, मदेव द्धपाधिमम्की ज्ञीव दत्युपचर्यते दत्यमक्षत् प्रपश्चितं। एवं मित यावदेकोपाधिगता बन्धानुष्टित्तस्तावदेकजीवव्यवहारः, उपाध्यन्तरगतायां तु बन्धानुष्टत्ती जीवान्तर्यवहारः, म एवायमुपाधिः खापप्रवेधियोवीं जाङ्करन्यायेनेत्यतः म एव जीवः प्रतिवुध्यत दित युक्तं॥

# मुग्धेऽईसम्पत्तिः परिशेषात्।। १०।।

श्री मुग्धे। नाम यं मूर्च्छित इति लै। किकाः कथयनि, म तु किमवस्य इति परीचायामुच्यते, तिस्रसावदवस्थाः शरीरस्थस्य जीवस्य प्रसिद्धाः जागरितं खन्नः सुषुन्नमिति। चतुर्थी शरीरादपस्तिः, न तु पञ्चमी काचिदवस्था जीवस्य

तीति मला द्रष्टान्तमाइ। दृष्यते चेति। त्रद्धाभेदाच जीवस्य जल-विन्द्वेषम्यमित्याइ। चपि चेति। चभेदे 'स वान्या वात्तिष्ठति' इति चिन्तानवनाण दृत्याण्य बुद्धिभेदेन जीवभेदाचिन्तेत्याइ। एवं स-तीति। सुष्ठप्ता बुद्धिनाण्येन प्रत्यद्वं बुद्धुपाधिभेदादेनजीवस्य व्यव-द्वारो न स्यादित्यत चाह। स स्वायमिति। स्यूलसूच्यात्मना तिष्ठ-त्येकोपाधिरित्यर्थः॥

खवस्थात्रयादात्मानं विविच्य मूर्च्छाते। विवेचयित । मुम्बेऽर्द्धसम्प त्तिः परिशोधात् । मूर्च्छा प्रसिद्धावस्थान्तर्गता वा पञ्चमावस्था वेति 5 к 2

श्रुता स्रता वा प्रसिद्धास्ति, तसाचतस्णामेवावस्थानामन्य-तमावस्था मूर्च्छेत्येवं प्राप्ते ब्रूमः। न तावनुग्धा जागरिताव-स्था भवितुमईति, न हि श्रयमिन्द्रियैर्विषयानी चते। सादे-तत् इषुकारन्यायेन मुग्धा भविष्यति, यथेषुकारी जायदपि द्यासक्तमनस्त्या नान्यान् विषयानी चते एवं सुग्धा मुश्रासम्या-तादिजनितदुः खानुभवच्ययमनस्त्या जाग्रदिप नान्यान् विष-यानी चते दति। न, श्रदेतयमानलात्। द्युकारे हि व्यापृत-मना बवीति द्रषुमेवा इमेतावन्तं कालं उपलभमाने।ऽभूविमिति, म्राधस्तु लव्यसञ्ज्ञी जवीति श्रन्थे तमसि श्रहमेतावन्तं कालं प्रचिन्नोऽभ्रवं न किञ्चिनाया चेतितमिति। जायतश्चैकविषया-मक्तचेतमाऽपि देही विश्रीयते, मुग्धस्य तु देही धर्षां पति, तसात् न जागतिं नापि खन्नान् पश्वति, निःसञ्ज्ञलात्। नापि सतः, प्राणायणार्भावात्। सुग्धे हि जन्ता सताऽयं स्वात् न वाऽम्टत इति संभवाना उमासि नास्तीति इदयदेशमा-लक्षते निश्वयाधं, प्राणाऽस्ति नास्तीति च नासिकादेशं, यदि प्राणीयणीर् सिलं नावगच्छ नित तती स्तीऽयमित्य धवसाय

चवस्याचतुर्यसिद्धेमुंग्धस्य तदैवन्त्रायाच संग्रये सोऽहमिति प्रत्य-भिन्नयोस्यितस्य सुन्धाभेदविद्योषन्तानभावाविग्रेषेण विङ्गेन सुषुप्ति-रेव मूर्च्चेति प्रत्यभिन्नानात् सुषुष्यन्तर्गता मूर्च्चेति द्यान्तसङ्गत्या पूर्व-पन्नमाह। तिचन्नाविदिति। पूर्वपन्ने प्रसिद्धावस्थातः एयगात्मने। मूर्च्चातो विवेवार्थं यत्नासिद्धः पानं, सिद्धान्ते एयन्यत्रश्रीत्यमिति भेदः। परिग्रेषं दर्भयन् सिद्धान्त्यति। न ताविद्यादिना। जायदिप जागरावस्थोऽपीत्यर्थः। रेन्त्रियनमर्थन्नानं देन्धारणञ्च तस्थान्ति न मुग्धस्थेति वैष्येशस्या दूषयति। नेत्यादिना। मूर्च्थाया जागर इदन

दहनायारण्यं नयन्ति, श्रथ तु प्राणमुखाणं वा प्रतिपद्यन्ते तते। नायं मृत द्रत्यध्वमाय सञ्ज्ञालाभायाभिषच्यन्ति । पुनस्त्या-नाच न दिष्टं गतः न चि यमं गता यमराष्ट्रात् प्रत्यागच्छति। श्रसु तर्हि सुषुप्तः नि:सञ्ज्ञालात् श्रस्तलाच । न, वैलच्छात्। मुग्धः कदाचिचिरमपि नेाच्छिमिति सवेपधुरस्य देहा भवति भयानकञ्च वदनं विस्मारिते नेचे, सुषुप्तसु प्रसन्नवदनः तु-खकालं पुनः पुनक्च्छिमिति निमीलिते श्रख नेचे भवतः, न चास्य देहा वेपते, पाणिपेषणमाचेण च सुषुप्तमुखापयन्ति, न तु मुग्धं मुद्गर्घातेनापि। निमित्तभेद स भवति मेा इ-खापयाः, मुश्रलसम्पातादिनिमित्तवानीहस्य अमनिमित्तवाच खापस्य। न च लोकेऽस्ति प्रसिद्धिः मुग्धः सुप्त दति। परिशे-षादर्द्धमम्तिमुग्धतेत्यवगच्छामः निः सञ्ज्ञकवात् सम्पन्नः इत-रसाच वैलच्छादममन इति। कयं पुनरर्द्धमम् निर्मुग्धता इति शकाते वन्, यावता सुन्नं प्रति तावदुक्तं श्रुत्या 'सता साम्य तदा ममना भवति श्रव स्तेनीऽस्तेनी भवति नैनं मेतुमहाराचे

मुक्ता खप्रस्तिभ्यां भेदमाइ। नापीत्यादिना। खालकाते स्पृणन्त। दिएं मरणं। सुष्तिमूर्च्योः कि चित्तसारूप्येऽपि बज्जवैलक्षाद्भेद हत्याइ। नेति। लक्षणभेदमुक्ता निमित्तभेदमाइ। निमित्ति। प्रत्यभिचाप्यसिद्धेत्याइ। न चेति। उक्तसारूप्यवैरूप्याभ्यामर्द्धसम्पत्तिः सर्वैः सुष्ठप्तिथंभैरसम्पन्ने। मृग्धः सुष्ठप्ते। न भवति, सर्वैर्मरणावस्था-धंभैरसम्पत्ते। प्रत्नेत्ताऽपि न किन्तु खबस्थान्तरं गत इति स्वार्थः। खच स्वे जीवस्य ब्रह्मणार्द्धसम्पत्तिरुक्तिति स्नान्तः णङ्कते। कथिमिति। यत् सुष्ठप्तं प्रति सत्सम्पन्नलं स्रुतं तदुपाध्यभावाभिष्रायं। उपाध्यभावच मृग्धस्थापि सम इति यतः तस्नात् कृत्ससम्पत्तिरेवेत्यर्थः। सुष्ठप्तकाले

तरती न जरा न सत्युर्न शोको न सकतं न दुष्कृतम्' द्त्यादि। जीवे हि सुक्षतद्ष्कृतयाः प्राप्तिः सुखिलद्: खिल-प्रत्ययोत्पादनेन भवति, न च सुखिलप्रत्ययो दुः खिलप्रत्ययो वा सुषुप्ते विद्यते, मुग्धेऽपि तै। प्रत्यदी। नैव विद्येते, तस्राद्पाध्य-पश्रमात् सुषुप्तवन्मुग्धेऽपि कृत्स्त्रमम्पत्तिरेव भवितुमईति नार्द्ध-सम्यत्तिरिति । अवोच्यते न ब्रूमो मुग्धेऽर्द्ध् सम्यत्तिजीवस्य ब्रह्मणा भवति इति, किं तर्हि ऋर्ट्धन सुषुप्रपचस्य भवति मुग्धलं ऋईं नावस्थान्तरपचस्थेति ब्रूमः। दर्शिते च माइस्थ खापेन माम्यवैषम्धे। दार्च्चेतनार्णस्य यदास्य मावशेषं कर्म भवति तदा वाङ्मनमे प्रत्यागच्छतः यदा तु निर्वशेषं कर्म भवति तदा प्राणीयाणावपगच्छतः, तसादर्द्धमयन्ति ब्रह्मविद दच्छिनि। यत्त्रं न पञ्चमी काचिदवस्था प्रसिद्धा-स्तीति, नैष दोषः, कादाचित्कीयमवस्थेति न प्रिसद्भा स्वात्, प्रसिद्धा चैषा लोकायुर्वेद थे।:। श्रद्धं सम्यत्य सुपगमाच न पञ्चमी \*गम्यत द्रत्यनवद्यं॥

कर्मासम्बन्धे पुनक्त्यानं कथिमियाशङ्घ तत्नार्थाभावात्तदसम्बन्धोति। रियाह। जीवे हीति। व्रह्मणा कृत्ससम्पत्तिमङ्गीक्रय परिहरित। न बूम रित। मुग्धतं हि सुषुप्तस्याद्धेन निःसंच्रतादिधर्मेण साम्येन सम्पन्ने भवति, मरणस्याद्धेन कम्पादिना सम्पन्नियाद्धंसम्पत्तिरिवर्थः। रतोऽपि सुषुप्तिवैषम्यभियाह । दारचिति। च्रप्रसिद्धिमङ्गीक्रयोत्तां प्रसिद्धरप्यक्तीयाह। प्रसिद्धा चेति। च्रायुर्वेदो वैद्यशास्त्रं। प्रसिद्धेन कथं विचार रवाशङ्घ पञ्चमलेनाप्रसिद्धेरियाह। च्रद्धेति। सुषुप्ति-म्हतिधम्माद्धंसम्पत्त्या तदन्तभावबुद्धिकीकानामियर्थः॥

<sup>\*</sup> गण्यत इति चा॰।

#### न खानते।ऽपि परस्थाभयलिङ्गं सर्वत्र हि ॥ ११ ॥

येन ब्रह्मणा सुषुप्तादिषु जीव जपाधुप्रमात् ममयते तस्येदानीं खरूपं श्रुतिवर्णने निर्धार्थते। मन्युभयिनङ्गाः श्रुतयः ब्रह्मविषयाः 'मर्वकर्मा मर्वकामः मर्वगन्धः मर्वरमः' द्रत्येवमाद्याः मिविश्रेषिनङ्गाः, 'श्रस्कूलमनण्डस्थमदीर्घम्' द्रत्येवमाद्याः निर्विश्रेषिनङ्गाः। किमास श्रुतिषु जभयिनङ्गं ब्रह्म प्रतिपत्त्रयम्यत्रिकः वदापि मिविश्रेषम्त निर्विश्रेषमिति मीमांस्यते। तन्नोभयिनङ्गंश्रुत्यनुग्रहात् जभयिनङ्गं ब्रह्मये ब्रह्मये श्रुत्ये प्राप्ते द्र्याप्त्रम्यतिङ्गंश्रुत्यनुग्रहात् जभयिनङ्गमेव ब्रह्मत्येवं प्राप्ते द्र्याः न तावत् खत एव परस्य ब्रह्मण जभयिनङ्गम्यपद्यते, न ह्येकं वस्तु स्वत एव स्पादिविश्रेषापतं तदिपरीतञ्चत्रम्यपगन्तं श्रक्यं विरोधात्। श्रस्त तिर्दं स्थानतः पृथ्ययाद्यपाधियोगादिति, तदिप नोपपद्यते। न ह्युपाधि-योगादप्यन्यादृशस्य वस्तुनोऽन्यादृशस्यभावः सन्भवति। न ह्युपाधि-योगादप्यन्यादृशस्य वस्तुनोऽन्यादृशस्यभावः सन्भवति। न ह्युपाधि-स्थानः सन्भवति। न ह्युपाधि-स्थानः सन्भवति। न ह्यान्यस्थानः सन्भवति। न ह्यान्यस्थः सन् स्कृटिकोऽस्वत्तकाद्युपाधियोगादस्यन्ते। भवति,

सर्वाभिरवस्थाभिरिकास्वमर्थं इति विचार्यापादसमाप्तेस्त्त्त्वदाधं निरूपियतुकामः प्रथमं तस्य निर्विभेषवना ह । न स्थानते। पि परस्थान् भयिक संविच हि । उद्देश्यतं पदार्थि जिल्लासे। परमानन्तरं तत्स्वरूप व्रस्वविचारस्यावसरसङ्गतिमा ह । येनेति । निर्विभेषतं सविभेषत्वे त्याभयं किञ्चते ज्ञाप्यते याभिन्ता उभयिक हाः श्रुतयः संभयवी जलेन सन्तीयर्थः । यथा विरुद्धसुष्तिमर्यो। भयरूपं मुग्धतं तथा श्रुतिपामण्यादुभयरूपं ब्रह्म ध्येयमिति दृष्टान्तेन पूर्वपत्तः । निर्विभेषमेक स्वामिव ज्ञेयमिति सिद्धान्तयि । स्विमित । किमुभयरूपतं स्वतः उत्त स्वते निर्मुणस्य सर्वगन्धतादिविभेषः उपाधितः सयः चाहोस्वित् स्वतः सविभेषमेव ब्रह्मेति, तनायं निरस्य दितीयं चनूय दूषयित । चन्तु

भ्रममाचलाद खच्छताभिनिवेशस्य, उपाधीनाञ्चाविद्याप्रत्युप-स्थापितलात्। श्रतश्चान्यतर लिङ्गपरिग्रहेऽपि समस्तविशेषर-हितं निर्विक स्पक्षमेव ब्रह्म प्रतिपत्तव्यं न तिद्दपरीतं। सर्वेत्र हि ब्रह्मस्वरूपप्रतिपादनपरेषु वाक्येषु 'श्रशब्द मस्पर्शमरूपमय्ययम्' दत्येवमादि स्वपास्त्र समस्तविशेषमेव ब्रह्मोपदिस्थते॥

# ं न भेदादिति चेन्न प्रत्येकमतदचनात्।। १२॥

त्रथापि खात्, यदुत्तं निर्विक त्यक मेक लिङ्ग मेव ब्रह्म नास्य खतः खानता वाभय लिङ्ग लम क्तीति, तन्नापपद्यते। कस्मात्, भे-दात्। भिना हि प्रतिविद्यं ब्रह्मण त्राकारा उपदि खन्ते 'चतु-व्यात् ब्रह्म वाड प्रकलं ब्रह्म वामनलादि लचणं ब्रह्म वेलोक्य-प्रार्वियानर प्रव्देदितं ब्रह्म' दत्येवं जातीयकाः, तस्मात् सवि- ग्रेषलमपि ब्रह्मणोऽ स्पुपगन्तव्यं। ननूतं ने भय लिङ्गलं ब्रह्मणः सम्भवति दति। त्रयमण्यविरोधः, उपाधि क्षतलादाकार भे-दस्य, त्रान्यणा हि निर्विषय भेव भेद भास्तं प्रसन्तेति चेत्। नेति

तर्चीति। खानम्पाधिः, ब्रह्माण विशेषः कल्पितः खीपाधिकत्वात् स्मिटिक ली हित्यविद्यर्थः। उपाधेः सत्यतिऽपि तत्कतं मिष्णेति दृष्टं व्रह्माण तृपाधीनां मिष्णात्वात् तत्कतो विशेषो मिष्णेति किम् वाच- मित्याहः। उपाधीनामिति। हतोयं निरस्पति। खतस्वित। सर्वस्य विशेषस्य कल्पितत्वादेवेत्वर्थः। निषेधस्रुतेस्वेवमित्याहः। सर्वत्र हीति॥

भियत इति भेदी विशेषः, विशेषश्रुताविष विशेषस्यापि श्रुते-रुभयरूपत्वं स्थादिति शङ्कां व्याच्छे। स्थापि स्थादिति। पूर्वेति विरोधं स्मार्यति। ननूत्रामिति। भेदश्रुतिप्रामाण्यार्थमापाधिक-रूपभेदखीकारादिविरोध इति समाध्यर्थः। किम्पाधिगत स्व रूप-

बूमः। कुतः, प्रत्येकमतद्वनात्। प्रत्युपाधिभेदं हि श्रभेदमेव ब्रह्मणः श्रावयति शास्तं 'यश्चायमस्यां पृथियां तेजामयोऽस्त-मयः पुरुषा यश्चायमध्यातां शारीरस्तेजामयोऽस्ततमयः पुरुषा-ऽयमेव स योऽयमात्मा' दत्यादि। श्रतश्च न भिन्नाकारयोगो ब्रह्मणः शास्त्रीय दति शक्यते वन्तुं, \*भेदस्थे।पासनार्थवादभेदे तात्पर्यात्॥

ऋषि चैवमेके ।। १३।।

श्रिप चैवं भेददर्शननिन्दापूर्वकमभेददर्शनभेवैके शाखिनः समामनन्ति—

"मनमैवेदमाप्तयं ने ह नाना स्ति किञ्चन।

म्होः स म्ह्युमान्नाति य दह नानेव पश्चिति ॥ दिति।
तथान्येऽपि 'भोक्ता भाग्यं प्रेरितारच्च मला सर्वे प्रेक्तं
विविधं ब्रह्ममेतत्' दिति समस्तस्य भाग्यभाकृनियन्तृ जचणस्य
प्रपच्चस्य ब्रह्मीकस्वभावतामधीयते, कथं पुनराकारवदुपदेशिनोस्वनाकारापदेशिनीषु च ब्रह्मविषयासु श्रितिषु सतीस्वनाकारमेव ब्रह्मावधार्यते न पुनर्विपरीतिमित्येतदुत्तरं पठिति॥

भेरा ब्रह्मणुपचर्यते धानार्थमुतापाधियागात् सत्यविरुद्धरूपवत्तया ब्रह्मणा भेरा भवतीति। चाचेऽस्तिदिष्टसिद्धिः दितीये भेदश्रवा दूष-यति। नेति ब्रम इति॥

दैतिनन्दापूर्वकमदैते। क्षेच निर्विशेषं तत्त्विमिति सूत्रार्थमा ह। खिप चेति। भोक्ता जीवा भाग्यं शब्दादि तथाः प्रेरितारमी खरं च मला विचार्य मे मम प्रोक्तं तत्पवं निविधं ब्रद्धेवेति जानीयादित्यर्थः। दिवि-धश्रुतीषु सतीषु निर्विशेषत्वे किं नियामकमिति शङ्कते। कथं पुनरिति॥

<sup>\*</sup> भेदेत्यादि तात्पर्धादित्यनं वर्धः काः नासि।

## अहपवदेव हि तत्प्रधानलात्।। १४।।

रूपाद्याकारर हितमेव हि ब्रह्मावधारियतयं न रूपादि-मत्। कस्मात् तत्प्रधानवात्। 'त्रस्त्रुलमन खद्च सदीघं, त्रभव्द-मसार्मक्पमवारं, श्राकाशा वै नाम नामक्पयार्निर्विहता ते यदन्तरा तद्व ह्या, दियो ह्यमूर्तः पुरुषः सवा ह्याभ्यन्तरो ह्यजः, तदेतद्वह्यापूर्वमनपरमनन्तरमवाद्यमयमात्मा ब्रह्म सर्वान्धः' द्रत्येवमादीनि हि वाक्यानि निष्प्रपञ्चत्रह्मात्मतत्वप्रधानानि नार्थान्तरप्रधानानीत्येतस्रतिष्ठापितं 'तत्त् समन्यात्' इत्यन । तसादेवंजातीयकेषु वाक्येषु यथाश्रुतं निराकारमेव ब्रह्मा-वधारियतचं, इतराणि लाकारवद्र ह्यविषयाणि वाक्यानि न तत्प्रधानानि उपामनाविधिप्रधानानि हि तानि, तेष्वमति विरोधे यथाश्रुतमाश्रयितयं, सति तु विरोधे तत्रधानाना-तत्प्रधानेभ्या बलीयांसि भवन्ति इति। एषं विनिगमनायां हेतु: येने। भया व्यपि श्रुतिषु सती व्यनाकार मेव ब्रह्मावधार्यते न पुनर्विपरोतिमिति का तर्हि आकारविद्वषयाणां अतीनां गतिरित्यत आइ॥

तत्परातत्परिविधे तत्परं बलविदिति न्याया नियामक इत्याह । च्यक्षवदेवेति । उपासनपरवाक्येषु च्याकारे तात्पर्याभावेऽपि देव-ताविग्रह्ववदाकारिसिद्धिमाण्ड्य निष्प्रपञ्चपरत्र्यतिविरोधात् मैविमि-त्याह । तेष्यसतीति ॥

## प्रकाशवचावैयर्थात् ॥ १५॥

यथा प्रकाशः सै। रश्चान्द्रमसे। वा वियद्याणावितष्ठमाने।ऽकुल्लासुपाधिसम्बन्धात्तेषु स्जुवकादिभावस्प्रतिपद्यमानेषु तद्भाविमव प्रतिपद्यते एवं ब्रह्मापि पृथिव्याद्युपाधिसम्बन्धात् तदाकारमिव प्रतिपद्यते, तदालम्बने। ब्रह्माण त्राकारिवश्रेषे।पदेश उपासनार्था न विरुध्यते, एवमवैयर्थमाकारवद्ब्रह्मविप्रयाणामिप वाक्यानां भविष्यति, न हि वेदवाक्यानां कस्यचिद्र्यवत्त्वं कस्यचिद्रनर्थवत्त्विमिति युक्तं प्रतिपत्तुं प्रमाणलाविशेषात्। नन्वेवमिप यत् पुरस्तात् प्रतिज्ञातं ने।पाधियोगादष्युमयलिङ्गलं ब्रह्मणे।ऽस्तीति तदिरुध्यते, नेति ब्रूमः।
उपाधिनिमित्तस्य वस्तुधर्मतानुपपत्तेः, उपाधीनां चाविद्याप्रत्युपस्थापितलात्। मत्यमेव च नैमर्गिक्यामविद्यायां ले।कवेदयवद्यार्गवतार दति तत्र तत्रावीचाम॥

मला स्वति सावका प्रताच सप्रपचल श्रुतयो दुर्नला इत्याच ।
प्रका प्रवचिति । नन्याका र वाक्या नाम् पाधिक ल्यितसर्व गन्थला दिनाप्रवच्चं कि मिति वर्ण्यते वैयर्ण्य मेवो च्यतां। तचा च । न चि वेदवाक्या नामिति । नन्ये वमपीति उक्तरी त्यो भयरूपला जीका रेण श्रुती न द् व्यवस्थिते त्यो वर्णः । उपाधी नां कि ल्यत त्वादी पाधिक स्य स्य तानुपपत्ते ने सत्य मुभयरूपत्य मिति पूर्व मृक्तं सम्प्रित सत्यं निर्वि प्रेषत्वं । मण्या सिव प्रेषत्व मित्य च्यत इत्य भयरूपता जीका रेऽपि न पूर्व पर विरोध इत्या च । नेति ब्रुम इति । देतस्य मिण्या त्वे चाने न वाधा दुपासना दिव्य च च रे स्था दित्य प्राप्ति ।
सत्य मिति ॥

#### ग्राह च तनावं।। १६॥

श्राह च श्रुतिश्चेतन्यमात्रं विलचणक्ष्पान्तर्रहितं निर्विशेषं त्रह्मा 'स यथा सैन्थवघनोऽनन्तरोऽवाद्यः क्रत्द्धो रसघन एवैवं वा श्ररेऽयमात्माऽनन्तरोऽवाद्यः क्रत्द्धः प्रज्ञानघन एव' द्रति। एतद्कां भवति, नास्यात्मनोऽन्तर्वहिवां चैतन्यादन्यद्रूपमस्ति, दैतन्यमेव तु निरन्तरमस्य स्वरूपं, यथा सैन्थवघनस्यान्तर्वहिश्च लवणर्म एव निरन्तरो भवति न रसान्तरन्तर्थवायमपीति॥

# दर्शयति चाथा ऋपि सार्यते ॥ १७॥

दर्भयति च श्रुतिः पर रूपप्रतिषेधेनैव ब्रह्म निर्विशेषं 'श्रयात श्रादेशो नेति नेति, श्रन्यदेव तिहिदितादशे श्रिविदितादधीति, यता वाचा निवर्तन्ते श्रप्राप्य मनमा सह'द त्येवमाद्या। वाष्कि लिना च बाक्कः पृष्टः सन्तवचनेनैव ब्रह्म प्रावाचेति श्रूयते 'स देावा-चाधीहि भगवा ब्रह्मिति स त्यूणी इवस्तव तं ह दितीये वा

यतः श्रुतिश्विन्मात्रमाच चतस्व विशेषा मिर्योति स्त्रतार्थमाच । चाच चेति । सैन्धवघना लवणिष्णाः॥

किञ्च अतिस्रुत्थोः परिनिधेधेन ब्रह्मोपदेशात् निष्पुपञ्चं ब्रह्मेत्याह । दर्शयति चेति। खय देते त्यानन्तरं ज्ञानहेतु ला नेति नेति
उपदेशः क्रियत रत्यर्थः। खिध अन्यत् पुनः पुनरधी हि भा रित निर्वन्यनारिणं तं दितीये त्याये च प्रसे तृष्णीं भावं त्या उवाच । उपशान्तो निरक्तदेतः। अतक्तस्य तृष्णीं भावं रवे त्या स्वा च ख्योशब्दक्तयार्थनः। चादिमत्नायं तद्य भवती त्यनादिमत्। सत् रिन्दियवेद्यं। चसत् परोक्तस्य न खप्रकाश्रालादित्यर्थः। सर्वभूतगुणै दिव्य-

हतीये वा वचन उवाच ब्रूमः खलु लन्तु न विजानामि उपशा-न्तोऽयमात्मा' इति। तथा स्वतिव्वपि परप्रतिषेधेनैवापदि ग्यते—

> "ज्ञेयं यत् तत्पवच्यामि यज्ज्ञालास्तमञ्जते। श्रनादिमृत्यरं ब्रह्म न सत्तवासदुच्यते"॥

इत्येवमाद्यासु। तथा विश्वरूपधरो नारायणो नार्द-मुवाचेति सार्यते—

> "माया होषा मया सृष्टा यन्मां पश्विम नारद। सर्वभ्यतगुणैर्युक्तं नैवं मां ज्ञातुमई सि"॥ दति।

# ऋत एव चापमास्र्यकादिवत्॥ १८॥

यत एव चायमात्मा चैतन्यखरूपे। निर्विशेषे। वाङ्मनमा-तीतः परप्रतिषेधेने।पदेश्थोऽत एव चास्थोपाधिनिमित्तामपार-मार्थिकों विशेषवत्तामिभप्रेत्य जलस्वर्थकादिवत् इत्युपमापा-दीयते माचशास्तेषु—

'यथा ह्ययं च्योतिरात्मा विवखानपा भिन्ना बक्कधैकोऽनुगच्छन्। उपाधिना नियते भेद्रूपा देवः चेत्रेय्वेवमजाऽयमात्मा' इति।

गन्धादिभिर्युतं मां मूर्तिमन्तं पश्चसीति यत्सा माया चत एव स-देते। भगवानिति मां द्रष्टुं नाईसि वस्तुते। देतातीतत्वादित्यर्थः॥

किश्व यथा जलाद्यपाधिक ल्पितः सूर्यचन्द्रादे भेदचलना दिर्धर्म एव-मात्मन इति दृष्टान्तः। श्रुतेश्व निर्विभोषं तत्त्विमित्या हु। श्वत एव चापमेति। जलविम्बलाकारेण सूर्यस्थाभासलद्योतनाय सूर्यकेति कप-त्ययः। यथायं च्यातिर्मया विवस्तान् स्तत एकोऽपि घटभदेन भिन्नाः

"एक एव तु स्तात्मा स्ते स्ते व्यवस्थितः। एकधा बद्धधा चैव दृश्यते जलचन्द्रवत्"॥ इति चैवमादिषु। श्रव प्रत्यवस्थीयते॥

### ऋम्बुवद्ग्रहणात् तु न तथात्वं ॥ १८ ॥

न जलस्र्यादितु छालिसि हो पपदाते तद्द ग्रहणात्। सु-यादिभ्या हि मूर्तभ्यः प्रथम्द्रतं विप्रक्ष ष्टदेशं मूर्तं जलंग्रह्यते तत्र युक्तः स्र्यादिप्रतिविम्बादयः न लात्माऽमूर्ता न चासात् प्रथम्द्रता विप्रक्ष ष्टदेशास्त्रापाधयः, सर्वगतलात् सर्वानन्यलाच। तसाद युक्ताऽयं दृष्टान्त दति। स्रत्र प्रतिविधीयते॥

# वृद्धि हासभाक्षमन्तर्भावादुभयसामञ्जस्यादेवं ॥ २०॥

युक्त एव लयं दृष्टानः विविचितां श्रमभावात्, न हि दृ
एान्तदार्ष्टान्तिकयोः किचित् किचिदिविचितमंशं मुक्ता पर्वशा
रूपं केनिचदर्शयितं श्रक्यते, सर्वशारूपे हि दृष्टान्तदार्थान्ति
कभावे चिद्दे एव खात्। न चेदं खमनी विकया जलस्र्यंका
दिदृष्टान्तप्रणयनं। शास्तप्रणीतस्य लस्य प्रयोजनमात्रमुपन्यस्रते

च्यपाऽनुगच्छन् बक्तधा क्रियते स्वमजाऽयमात्मा देवः खप्रकाश सकोऽ-प्युपाधिना मायया चोचेष्यनुगच्छन् भेदरूपः क्रियत इति योजना॥

रहात्मन्युक्तदशन्तवैषम्यशङ्कास्त्रचं। अम्ववदिति। खात्मने। रूप-त्वात् दूरस्थापाध्यभावाच मायया बुद्धादिषु प्रतिविम्बभेदो न युक्त रत्यर्थः॥

उपाध्यन्तभीवेण तत्नि ज्यात्मिन सम्येन स-माधानसूत्रं। विक्रिकासेति। द्यान्तसाम्येऽपि नीरूपात्मनः प्रति-

किं पुनर्त्र विविचितं सारूप्यमिति। तदुच्यते। यद्भिष्टाम-भाक्षमिति। जलगतं हि सर्थप्रतिविम्बं जलयद्भाँ वर्धते जलच्चामे च्रमति जलचलने चलित जलभेदे भिद्यत दत्येवं जल-धर्मानुविधायि भवित, न तु प्रमार्थतः सर्थस्य तथालमस्ति, एवं प्रमार्थतोऽविक्तमेकरूपमि सत् ब्रह्म देहासुपाध्यन्त-भावात् भजत् द्वापाधिधर्मान् यद्भिद्यासादीन्, एवमुभयो-र्यृष्टान्तदार्थान्तिकयोः सामञ्जस्यादिविरोधः॥

# दर्भनाच ॥ २१ ॥

दर्भयति च श्रुतिः परस्वैव ब्रह्माणा देहादिषूपाधिषु श्रन्त-रनुप्रवेशं—

'पुरश्चको दिपदः पुरश्चको चतुष्यदः।
पुरः स पची स्ववा पुरः पुरुष श्राविश्वत्'॥
दति, 'श्रनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्व' दति च। तस्मा-

विम्वं खबुद्धा वयं कल्यत इत्याह । न चेदमिति । श्रूयते न कल्यत इत्यर्थः । श्रुतदृष्टान्तस्य स्र्य्येकादिवत् इत्यपन्यासेन किं पालमित्यत चाह । शास्त्रेति । चात्मनो निर्विशेषतं पालमित्यर्थः । चविरोध इति न वेषम्यमित्यर्थः । चात्मा प्रतिविम्बशून्यः नीरूपद्रयत्वात् वायुवत् इत्य-नुमाने चाकाभ्रे यभिचारः । चल्पजले विदृराकाशप्रतिविम्बदर्भनादु-पाधिरूपस्यत्वमिप क्वचिदनपेच्तितमिति भावः ॥

प्रवेशस्त्रते से ति। दर्शना से ति। दिपदः पुरो मनुष्यादिदे हां स्वकी चतुष्यदः पुरः पस्त्रन् कत्वा पुर-स्वत्यद्विभियतेः पुरस्तात् स ईस्वरः पत्ती चिक्क स्रोरी भूला पुर उत्तानि स्रोराष्याविसत् स च प्रविष्टोऽपि पुरुषः पूर्ण स्वेत्यर्थः। युक्तमेतत् अत एवापमास्तर्यकादिवदिति । तसात् निर्वकल्पकैकलिङ्गमेव ब्रह्म नाभयिलङ्गं न विपरीतिलङ्गञ्चेति

ि सद्धं । अत्र केचित् दे अधिकरणे कल्पयिन्ति, प्रथमं तावत्

किं प्रत्यस्तिमताशेषप्रपञ्चमेकाकारं ब्रह्म उत प्रपञ्चवदनेकाकारोपेतिमिति, दितीयन्तु स्थिते प्रत्यस्तिमतप्रपञ्चले किं

मज्ज्ञचणं ब्रह्म उत बेधि बचणं उते। मयलचणिमिति । अत्र वयं

वदामः मर्वथाप्यानर्थक्यमधिकरणान्तरारम्भस्तेति । यदि तावदनेकलिङ्गलं परस्य ब्रह्मणे निराकर्तयमित्ययं प्रयामः

तत्पूर्वेणेव न स्थानते। प्रतियनेनाधिकरणेन निराक्तमित्युक्तर
मधिकरणं प्रकाभवचैतत् व्यर्थमेव भवेत् । न च मज्जणमेव

ब्रह्म न बेधिलचणिमिति भक्यं वक्तुं, विज्ञानघन एवेत्यादि

अतिवैयर्थ्यप्रमङ्गात् । कयं वा निरस्तर्चेतन्यं ब्रह्म चेतनस्य जीवस्थात्मलेनोपदिस्थेत । नापि बेधिलचणमेव ब्रह्म, न मज्जण-

तैत्तिरीयने लिङ्गस्य पच्याद्यतिः पच्तिलं मन्तयं। एवं प्रतिविम्बन्भावेन भेदादेः कल्पितलात् निर्विशेषं ब्रह्मेति खमतम्पसंहरति। तसादिति। एकदेशियास्याम् स्यापयित। चनेति। न स्थानताऽ-पीयाद्येनमधिकरणं, तन ब्रह्मणे निष्णुपच्चले स्थिते किंलच्चणं ब्रह्मेति सन्देहे प्रकाशवच्चेत्यादिदितीयमधिकरणं प्रवत्तं न सदूपमेव ब्रह्म किन्तु प्रकाशवच्च चिद्रपञ्च। कुतः, चवयर्णात्। सत्यं चानं सदेव सेम्येत्यभयश्रुतेदिक्पे ब्रह्मस्यर्थवन्त्वादिति पूर्वपच्चे सिद्धान्तः। चाह च तन्मानं सन्मानं ब्रह्म। श्रुतिराह चानस्य सन्तानतिरेकादित। इदं दितीयाधिकरणं द्रवयित। चन वयमिति। दितीयाधिकरणस्य किं ब्रह्म-गोऽनेकरूपलिनरासः पालं उत बेाधरूपलिनरासः चाहोस्तित् सन्ताः। निरास इति विकल्प सर्वधाप्यानर्थकां प्रपञ्चयन् चाद्ये गतार्थतामाह।

मिति प्रकां वर्तुं, 'श्रक्तीत्येवीपलश्रवः' इत्यादिश्रुतिवैद्यर्थप्रमङ्गात्, कयं वा निरक्तमत्ताको बोधोऽभ्युपगम्येत। नाष्युभयलचणमेव ब्रह्मेति प्रकां वर्त्तां, पूर्वाभ्युपगमविरोधप्रमङ्गात्
मत्ताव्यावृत्तेन बोधन बोधव्यावृत्त्त्या च मत्त्रयोपेतं ब्रह्म
प्रतिजानानस्य तदेव पूर्वाधिकरणप्रतिषिद्धं सप्रपञ्चलं प्रमच्येत। श्रुत्तलाददोष इति चेत्, न, एकस्यानेकस्वभावलानुपपत्तेः। श्रय मत्त्वेव बोधः बोध एव च मत्ता नानयोः परस्परव्यावृत्तिरिक्ष इति ययुच्येत तथापि किं सज्ज्ञचणं ब्रह्म उत्त बोधलचणं उत्ते।भयलचणमित्ययं विकच्या निरालम्बन एव स्थात्,
स्वाणि लेकाधिकरणलेनैवास्माभिनीतानि। श्रपि च ब्रह्मः
विषयास्य श्रुतिव्याकारवदनाकारप्रतिपादनेन विप्रतिपन्नास्वाकारे ब्रह्मणि परिग्रहीते श्रवश्रंवक्तव्येतरासां श्रुतीनां

यदि तावदिति। न हि दितीय इत्याह। न चेति। ब्रह्मणा बीधरूपत्विनरासे जडलाञ्जीवाभेदश्रुतिबाधस्य स्थादित्याह। कथं वेति।
न त्वतीय इत्याह। नापीति। सत्तानिरासे बोधस्य तुक्कलं च स्थादित्याह। कथमिति। न च बोधस्य सत्तानितरेकात्र तुक्कतेति
वाचं। सद्वीधपदयावीचानितरेको पर्यायत्वप्रसङ्गात्। सवं सिद्धान्तं
पालाभावेन दूषयिता पूर्वपद्यं दृषयित। नापीति। प्रसङ्गमेवाह।
सत्ति। व्यादत्ततं भिन्नतं। निष्यपञ्चेकरूपत्वसिद्धान्तविरोधात्
भिन्नोभयक्षपत्वपूर्वपद्यानृत्यानित्यशं। उभयश्रुतिबलादुत्यानिति
शङ्कते। श्रुतत्वादिति। मेकविन्थवत् परस्परं भिन्नसत्ताबोधयोरेकब्रह्माभेदशङ्का श्रुतिशतेनापि न युक्तेत्याह। नेति। सद्घोधयोभेदोऽक्ति न वा खाद्ये श्रुतरिप विरुद्धार्थत्वानुपपत्तेनं पूर्वपद्योत्यानिसत्यक्तां।
सस्पति दितीयं शङ्कते। खय सत्तेवित। सद्दोधपदयोवीष्यभेदेऽपि

गितः, तादर्थेन प्रकाशवचेत्यादीनि स्वाणि अर्थवन्तराणि सम्यवन्ते। यदणाङः आकारवादिन्धेऽपि अतयः प्रपञ्च-प्रवित्तयमुखेनानाकारप्रतिपत्त्यर्था एव न प्रथमर्था इति तदिषि न समीचीनिमव लच्छते। कथं ये हि परविद्याधिकारे केचित् प्रपञ्चा ज्यन्ते 'यथा युक्ता ह्यस्य हरयः शता दश्चेत्ययं वै हर्ये। अर्थ वै दश्च च सहस्राणि बह्ननि चानन्तानि च' दत्येवमादयः ते भवन्तु प्रवित्तयार्थाः, 'तदेतद्वह्यापूर्वमनपरमनन्तरम-वाह्यं' दत्युपसंहारात्। ये पुनक्पासनाधिकारे प्रपञ्चा ज्यन्ते 'यथा मनोमयः प्राणश्रहीरोः भारूपः' दत्येवमादये। न तेषां प्रवित्तयार्थंन न्यायं, स कतुं कुर्वितित्येवंजातीयकेन प्रक्रतेनै-

बस्येको। पपत्तिरख्णार्थकीकारादित्यर्थः । अख्णार्थस्य पूर्वपक्तं न स्थात् सिद्धान्तवात् । किञ्चात्र संस्थाऽप्ययुक्त हत्याद् । तथापीति । रकाधिकरणपत्त स्त्राणि कथं नेयानीत्यत आह । स्त्राणिति । सन्यं स्त्रत्मामञ्जसं चेत्याह । अर्थविदिति । अवस्थापेक्तिगत्यर्थकेनोक्तः रस्त्राणां पूर्वेकवाक्यताद्वाधिकरणभेद इति भावः । आकारश्रुतीनां कित्यताकारो गतिरिति समतमुक्तं, प्रपञ्चविषयवादिनक्तु 'मनेतमयः प्राणप्ररीरः सत्यकामः' हत्याद्याकारश्रुतीनां तदितराकारप्रविषयो गतिरित्याज्ञः । मनेतमय इति कीऽर्यः, मनोऽतिरिक्तोपाधित्रत्य हत्यर्थः । एवं या प्ररीरपदेन प्राणातिरिक्तोपाधिनिवेधान्मनसीऽप्य-भावसिद्धः एवं सर्वे प्रव्या खनाकारत्रस्त्रपरा एवेति तन्मतमनूद्य दृष्यति । यदपीत्यादिना । किं स्त्रेयत्रस्प्रयामाकारप्रव्यानां निवेधपरत्यं उत्थापासनाप्रकरणस्थानामपि तत्राद्यमङ्गीकरोति । ये हीति । सस्य जीवभावं प्राप्तस्त्रेयरस्य दण् इरयो विषया हरणा-द्रित्याणि प्राण्यमेदापेक्तया प्रतानि सहस्राणि च तेषामीश्वरा-द्रित्याणि प्राण्यमेदापेक्तया प्रतानि सहस्राणि च तेषामीश्वरा-द्रित्माग्रह्याह्य । स्रयमिति । ईश्वर एव हर्य हत्यर्थः । दितीयं

वेषामनविधना तेषां सम्बन्धात्। श्रुत्या चैदंजातीयकानां गुणानामुपामनार्थात्येऽवकस्यमाने न लच्चण्या प्रविलयार्थलम-कस्पते। सर्वेषाञ्च साधार्णे प्रविलयार्थले सित 'श्रुष्कपवदेव हि तत्प्रधानलात्' दति विनिगमनकार्णवचनमनवकाशं स्थात्। फलमप्येषां यथापदेशं कचित् दुरितचयः कचिदेश्चर्यप्राप्तिः कचित् कममुक्तिरित्यवगम्यत एवेति। श्रतः पार्थगर्थमेवोपामनावास्त्रानां ब्रह्मवास्थानाञ्च न्याय्यं नैकवास्थलं। कथञ्चेषामेकनवास्थतात्रे स्थानदर्श्वपूर्णमामवास्थवदिति चेत्, न, ब्रह्मवास्थेषु नियोगामावात्। वस्तुन्माचपर्यवमायीनि हि ब्रह्मवास्थानि न नियोगे।पदेशीनीति एति हिस्तरेण प्रतिपादितं 'तन्तु ममन्वयात्' [वेदाण्त्रण्श्वापाश्वाद्याः सिर्थे दिस्तरेण प्रतिपादितं 'तन्तु ममन्वयात्' [वेदाण्त्रण्श्वापाश्वाद्याः सिर्थे हि नियुज्यसानः सुर्विति स्थापारे किसांश्चित् नियुज्यते। ननु

दृषयति। ये पुनरिति। मने। मयादिश्र ब्दानां मुख्य हत्या गुणपरति सम्भवे निषेध च द्यापि न युक्तेत्या ह । श्रुत्या चेति। किञ्चाकारा-नाकारश्रतिदेविध्ये सित ब्रह्म नाकारमेनेत्य क्या किं विनिग्न मक्या मिति श्र क्या गिराकारतात्पर्य नियामकि मिति क्या गिराकारतात्पर्य नियामकि मिति क्या गिर्मेदं स्व मर्थवत् भवति। सर्व श्रुतीनां निषेधार्थते तु श्र क्या नियामकि नृत्यासनार्थनात् नियामकसूत्रं व्यथं स्थादित्या ह । सर्वेषाञ्चिति। ननूपासनार्थनात् नियामकसूत्रं व्यथं स्थादित्या ह । सर्वेषाञ्चिति। ननूपासनार्थनात्यानां सार्थे पालाभावात् सफल निषेध वाक्य श्रेषति। ननूपासनार्थनात्यानां सार्थे पालाभावात् सफल निष्ध वाक्य श्रेषति। व्यथेक्याभावाच नेक वाक्यते व्याहा क्या स्थानेत्य स्थानेत्य विवास स्थानेत्य स्

दैतप्रपञ्चप्रविलया नियागविषया भविष्यति, त्रप्रविलापिते चि दैतप्रपचे ब्रह्मतत्वावबाधा न भवतीत्यता ब्रह्मतत्वावबाध-प्रत्यनीकभृतो हैतप्रपञ्चः प्रविचायः यथा खर्गकामस यागा-उन्षातवा उपदिगाते, एवमपवर्गकामस्य प्रपञ्चप्रविलयः, यथा च तमि व्यवस्थितं घटादितत्वं अवनुभुत्मभानेन तल्रत्यनीकभूतं तमः प्रविलायते, एवं ब्रह्मतत्त्वमववुभुत्समा-नेन तत्प्रत्यनोकभृतः प्रपञ्चः प्रविचापयितवः। ब्रह्मखभावा हि प्रपञ्चा न प्रपञ्चखभावं ब्रह्म तेन नामक्पप्रपञ्चपविला-पनेन ब्रह्मतत्त्वाववोधा भवति इति। अत्र वयं प्रच्छामः काऽयं प्रयच्चप्रविखया नाम, किमग्निप्रतापशम्पर्कात् घृतकाठिन्यप्रवि-लय द्व प्रपञ्चप्रविलयः कर्तवाः श्राहोस्विदेकसिन् चन्द्रे तिमिर्छतानेक् चन्द्रप्रपञ्चवद्विद्याछते ब्रह्मणि नामरूपप्रपञ्चा विद्यया प्रविलापियतय इति। तच यदि ताविद्यमानाऽयं प्रपञ्चा देहादि लचण आधातिमको वा स्य पृथियादि लचणः प्रविकापियतय दत्युचित स पुरुषमाचेणाश्रकाः प्रविकापिय-

धकामस्य प्रपच्चपिवलयिवयक रको नियोगरूपे। उर्थे। उत्तीत्याकारानाकरवाकानां सर्वेषामेकवाकातेल्यर्थः। नियोगासिद्धा दूषयति।
नेति। विषयं ग्रङ्कते। ननु दैतेति। प्रत्यनीकं प्रतिबन्धकं। ननु प्रपच्चविलये त्रस्मलयं स्थादभेदादित्यत चाह्व। त्रस्मस्थभावे। हि प्रपच्च
इति। कार्ग्यं हि कार्यस्य सरूपं च्यतः कार्यनाभेऽपि कार्णस्य न
लयः घटनाग्रेऽपि म्हर्मनादित्यर्थः। प्रपच्चस्य सत्यस्य कल्पितस्य वा
लयो विधिरिति विकल्याद्यं दृषयित। तच यदि तावदिति। सत्यस्य
ज्ञानादध्यक्तैः मुसलादिना च क्रत्सदैतध्यंसायोगात् नभोग्रसनिव-

तुमिति तत्प्रलयापदेशोऽशक्यविषय एव स्थात, एकेन चादि-मुक्तेन पृथियादिप्रविलयः इतः द्रदानीं पृथियादि पूर्नां जग-दभविष्यत्। त्रधाविद्याध्यस्तो ब्रह्माखेकसिद्ययं प्रपञ्चा विद्यया प्रविलायत दति ब्रूयात्, तते। ब्रह्मीवाविद्याध्यस्तप्रयञ्चप्रत्या-खानेनावेद ियत यं 'एक मेवादितीयं ब्रह्म तसत्यं स त्रातमा तत्त्वमिष' इति। तिसान्नावेदिते विद्या खयमेवात्पद्यते तथा चाविद्या बाध्यते ततञ्चाविद्याध्यसः सकले। इयं नामरूपप्रपञ्चः खप्नप्रपञ्चवत् प्रविलीयते। ऋनावेदिते तु ब्रह्मणि ब्रह्मविज्ञानं कुर प्रपञ्चपविलयञ्चेति भतकलोऽय्को न ब्रह्मविज्ञानं प्रपञ्च-प्रविलयो वा जायेत । नन्वावेदिते ब्रह्मणि तदिज्ञानविषयः प्रपञ्चविलयविषया वा नियागः खात्, न, निष्पपञ्चत्रह्या-त्मतत्त्वावेदनेनैवाभयसिद्धेः, रज्जुखक्पप्रकाशनेनैव हि तत्ख-रूपविज्ञानमविद्याध्यसमपीदिप्रपञ्चप्रविलयस भवति, न च क्रतमेव पुनः क्रियते। नियोच्योऽपि च प्रपञ्चावस्थायां योऽव-गम्यते जीवा नाम म प्रपञ्चपचसीव वा स्वात् ब्रह्मपचसीव

धिवदशकाविषयो। यं विधिः, किञ्च युकादिम्का सर्वमृक्तिः स्यादित्यर्थः। दिनोयमनूष दूषयित। अयेत्यादिना। उपदेशजन्यज्ञानादेवाविद्यातज्जन्यप्रपञ्चलयसिद्धेनियोगो रूथेत्यर्थः। किञ्च ब्रह्मज्ञानादेवाविद्यातज्जन्यप्रपञ्चलयसिद्धेनियोगो रूथेत्यर्थः। किञ्च ब्रह्मज्ञानादेविधः किं ब्रह्मस्यज्ञाते ज्ञाते वा, नाद्यः अश्रक्यत्वादित्या हा। ज्ञनावेदिते त्विति। दिनीयं श्रङ्कते। निचिति। उपदेशादेव ज्ञाते ब्रह्मस्य
साज्ञात्वारदेतवाथयोः सिद्धेविधिवयर्थासिद्धस्य विधिना कर्तुमयोगादित्या हा। नेति। एवं विषयाभावात् नियोगाभावमृक्ता नियोज्याभावात् तदभावमा हा। नियोज्योऽपि चेति। प्रपञ्चान्तर्भूतो ब्रह्म

वा। प्रयमे विकले निष्प्रस्ववृद्धातत्त्वप्रतिपादनेन पृथिखादिवज्ञीवस्यापि प्रविलापितलात् कस्य प्रपञ्चप्रविलये नियोग
उचेत कस्य वा नियोगनिष्ठतया मोचीऽवाप्तय उचेत। दितीयेऽपि ब्रह्मीवानियोज्यस्नभावं जीवस्य स्वरूपं जीवलं लविद्याछतमेवेति प्रतिपादिते ब्रह्माणि नियोज्याभावात् नियोगाभाव
एव। द्रष्ट्यादिणब्दा अपि परविद्याधिकारपिठतास्नलाभिमुखीकरणप्रधाना न तत्त्वाववोधिविधिप्रधानाः भवन्ति,
लोकेऽपीदं पश्चेदमाक्रणयेति चैदंजातीयकेषु निर्देश्रेषु प्रणिधानमाचं कुर्वित्युच्यते न साचात् ज्ञानमेव कुर्विति। ज्ञेयाभिमुखस्यापि ज्ञानं कदाचिज्ञायते कदाचित् न जायते,
तस्मानं प्रति ज्ञानविषय एव दर्शयत्वयो ज्ञापयित्वकामेन,
तिस्मिन् दर्श्यते स्वयमेव यथाविषयं यथाप्रमाणच्च ज्ञानमृत्यद्यते। न च प्रमाणान्तरेणान्यथाप्रसिद्धेऽर्थेऽन्यथाज्ञानं नियुकस्याप्यपयति। यदि पुनर्नियुक्तोऽइसित्यन्यथा ज्ञानं कुर्यात्

वेत्यर्थः, खाद्ये जीवनाशादिध्यदेशाः दितीये नियोज्यादिसिद्धः। तर्हि ज्ञाने विधिप्रत्ययानां का गतिरित्यत खाह्य। द्रष्ट्यादिश्र ब्राह्म द्राह्म द्राह्म खुतं ज्ञानं त्यक्षा तत्साधनव्यापारिविधः किमिति कल्यत रत्याश्र ज्ञा ज्ञानस्य पुरुषद्यत्यसाध्यत्यादित्या । ज्ञेयाभिमुखस्यापिति। किञ्च ज्ञानविधिवादिना ज्ञेयं ब्रह्मावश्यं वेदान्ते ज्ञापनीयं विध्यानववेशि विधिवोधायोगात्। तथा च वेदान्तेरेव ज्ञानोत्यत्ते-विध्यानर्थक्यमित्याह्य। तस्मादिति। तं ज्ञानार्थिनं प्रतीत्यर्थः। नन्त्रत्यनं ज्ञानमन्ययाकतुं विधिर्थवानिति नित्याह्य। न चेति। नन्वनिध-र्याधिदिति प्रत्य ज्ञामाणादुत्यद्ममि ज्ञानं तमिनं ध्यायेदिति विधि-नान्यथा द्रतं दृश्यत रत्यत चाह्य। यदीति। चन्यथाधीः द्रातिसाध्या

न तु तज्ज्ञानं किं तर्षि मानमी मा क्रिया खयमेव चेद न्यथे। त्ययेत भान्तिरेव खात्, ज्ञानन्तु प्रमाणजन्यं यथास्ततिषयं च न तिन्योगमतेनापि कारियतुं मक्यते, न च प्रतिषेधमतेनापि वारियतुं मक्यते, न हि तत्पुर्षतन्त्रं वस्तुतन्त्रमेव हि तत्, त्रते।ऽपि नियोगाभावः, किञ्चान्यत् नियोगनिष्ठ-तयेव पर्यवस्थित त्रान्ताये यदम्युपगतमिनयोज्य ब्रह्मात्मालं जीवस्य तदप्रमाणकमेव स्थात्। त्रथ मास्त्रमेवानियोज्य ब्रह्मात्मान् सम्याचचीत तदववे। च पुर्षं नियुद्धीत, तते। ब्रह्ममान्सस्त्रेकस्य इर्थपरता विरुद्धार्थपरता च प्रमञ्चेयातां नियोग-परतायां च श्रुतहानिरश्रुतकल्यना कर्मफलवन्नो। चफलस्वास्या दृष्ट-

चेत् कियेव, क्रतिं विनेव चेत् स्वान्ति वातो भानं विना विधितो भानासिद्धभीनवस्तुतन्ते ज्ञाने विधिर्ध्वेयर्थः । वेदान्तेषु विधिवादिने उन्यच
दृष्ठयमस्तीया । किञ्चान्यदिति । ब्रह्मात्मेको नियो गे च वेदान्तवाकास्य प्रामाण्यमाण्ण द्यार्थभेदादाकाभेदो विष्ट्र्वार्थलादप्रामाण्यं चेति
दृष्ठयति । अथेयादिना । किञ्च अतं ब्रह्म न अतो विधिर्वेदान्तेषु तलक्ष्यने च कर्मजन्यलान्मे द्यास्यानियलसाति ण्यलादिप्रसङ्ग दृत्या इ ।
नियोगपरतायां चेति । प्राचितमा इ । अत्रञ्चेति । द्रदानीं प्राप्तवादेन
नियोगमङ्गीक्रय वदेकलं खण्डयति । अध्यपगम्यमाने उपीति । भिन्नकियावाचिष्रव्दः प्रव्दान्तरं यथा यजति ददातीति, तथे द्यापि वेदेापासीतेति प्रव्दभेदः । निर्मुणसम्मुणस्यभेदः प्रकरणभेदः मृत्यभ्यदयपासीतेति प्रव्दभेदः । निर्मुणसम्मुणस्यभेदः प्रकरणभेदः मृत्यभ्यदयपासीतेति प्रव्दभेदः । निर्मुणसम्मुणस्यभेदः प्रकरणभेदः मृत्यभ्यदयपासीतेति प्रव्दभेदः । मिर्मुणसम्मुणस्यभेदः प्रकरणभेदः मृत्यभ्यदयपासीतेति प्रव्दभेदः । निर्मुणसम्मुणस्यभेदः प्रकरणभेदः मृत्यभ्यदयपासीतेति प्रव्दभेदः । निर्मुणसम्मुणस्यभेदः प्रकरणभेदः मृत्यभ्यदयपासीतेति प्रव्दभेदः । वर्षा तर्ज्ञाङ्माङ्गिवाक्षेषु नियोग्नेकां तत्राहः । प्रयाजेति । एकस्थैव सर्मकामस्य साङ्गप्रधानाधिकारात् तद्वाध्यप्रकाप्यूर्वेक्यादेकवाक्य-

<sup>\*</sup> ह्यर्थना वसुपरता विधिरूपार्थेत्यादि मु॰।

फललमनित्यलं चेत्येवमादया देषाः नापि केनचित् परिहतुँ ग्रकाः, तसादवगितिनिष्ठान्येव ब्रह्मवाक्यानि न नियोगिनि-ष्ठानि, श्रतस्वैकिनियोगप्रतीतेरेकवाक्यतेत्ययुक्तं । श्रम्युपगम्य-मानेऽपि च ब्रह्मवाक्येषु नियोगमङ्कावे तदेकलं निष्पुपञ्चोप-देशेषु मप्रच्योपदेशेषु वाऽिषद्धं, न हि ग्रब्दान्तरादिभिः प्रमाणः नियोगभेदेऽवगम्यमाने मर्वचैको नियोग दित ग्रक्य-माश्रयितं । प्रयाजदर्शपूर्णमासवाक्येषु तु श्रधिकारांग्रेनाभेदा-युक्तमेकलं न लिह सगुणिनर्गुणचादनासु कश्चिदेकलाकारां-ग्रोऽस्ति । न हि भारूपलादयो गुणाः प्रपञ्चविक्योपकारिणो भवन्ति नापि प्रपञ्चविक्यादयो गुणाः भारूपलादिगुणोपका-रिणः परस्परिवरोधिलात् । न हि क्रत्नप्रपञ्चप्रविक्तापनं प्रपञ्चिकदेगापेचणञ्च एकस्मिन् धर्मणि युक्तं समावेशयितुं । तस्मादस्मदुक्त एव विभाग श्राकारवदनाकारोपदेग्रानां युक्ततर दित ॥

तेव्यर्थः। इहापि निर्मुणसमुणविद्ययोरेकाधिकारात् नियोगेक्यमस्त्र नेव्याह्न। न त्विहेति। मृत्यभ्यद्यार्थिभेदान्तियो विषद्धार्थविद्ययोरः क्षाक्षित्वायोगाच न नियोगेक्यं। न च निर्मुणाविद्यानियोग एकपूर्व-समुणविद्यानङ्गीकारादिति वाच्यं। च्यक्ते विपतीतं पाण्डिव्यमायुष्मतः, विध्ययोग्याविद्यायां विध्ययोग्यायामविधिरिति, तस्मात् साकारवा-क्यानामाकार्वयद्वारा निर्मुणवाक्येकवाक्यतागतिरसद्दतिरेव, किन्तु तेषां पालिताकारो गतिस्तद्पासन्याभ्यदयसिद्धेः, निर्मुणवाक्यानान्तु परमार्थालम्बनत्वमित्यल्पस्तद्वत एव विभागः साधीयानित्यपसंच्यति। तस्मादिति॥

# प्रक्रतेतावस्वं हि प्रतिषेधति तता ब्रवीति च भूयः॥ २२॥

'दे वाव ब्रह्मणा रूपे मूर्त चैवामूर्त च मर्शञ्चाम्तञ्च स्थिन तञ्च यच यच यच द्रायुपक्रम्य पञ्च महास्तानि देरास्थेन प्रविभज्यामूर्तरमस्य च पुरुषप्रब्दोदितस्य माहारजनादीनि रूपाणि दर्भयिला पुनः पर्यते, 'श्रयात श्रादेशो नेति नेति न ह्येतसादिति नेतान्यत्परमस्ति' इति । तत्र कोऽस्य प्रति-षेधस्य विषय इति जिज्ञामामहे, न ह्यत्रेदं तदिति विभे-षितं किञ्चित् प्रतिषेध्यमुपल्यते, इतिप्रब्देन लत्न प्रतिषेधं किमपि ममर्थते नेति नेतीति, इतिप्रब्दपरलान्नञ्प्रयोगस्य। दितिप्रब्दश्चायं मिन्नहितालम्बनः एवंप्रब्दसमानष्टितः प्रयु-ज्यमाना दृश्यते 'इति हस्रोपाध्यायः कथयित' दृत्येवमा-

बद्धा निर्विभेषिचन्मात्रतम्का सर्वनिष्ठधाविधित्वेन सदूपत्वमाइ। प्रकृतेतावन्तं इ प्रतिष्ठेधित तती ब्रवीति च भूय र्रति। एथियप्तेजोभृतत्रयं मूर्तं वाष्ट्रानाण्यममूर्तमिति राणि दयमुक्ता भूतदयस्यामूर्तस्य सारः 'करणात्मा हिरस्यग्रभी य स्व स्तिक्षिन् सूर्यमण्डले पृष्ठो यञ्चायं दिच्चाणेऽिच्चिण पृष्ठः' रृष्युक्तः, तस्य वासनामयानि सप्रकृपाणि 'तद्यथा माद्दारजनं वासा यथा पाण्ड्वाविकं यथेन्द्रगोपः' रृष्युपमाभिष्ठक्तानि विच्चित्राणि, तत्र मद्दारजनं हरित्रा तथालिप्तं वस्तं माद्दारजनं, पाण्ड्वाविकमितधवलं कम्बलादि। केचित् तु
श्रुतिमुपलच्चणं कृत्वा सूद्यापञ्चभूतान्यमूर्तानि पञ्चीकृतानि मूर्तानि
तत्रञ्चामृत्रसत्वोक्त्या करणानां पाञ्चभौतिकत्वसिद्धिरिति व्याचच्यते।
ध्यय सत्तादात्मकप्रश्चोक्त्यनन्तरं, चत उक्तारोपस्य निष्ठेधार्थत्वाद्वेति नेतीति निष्ठेधेनोपदेशः क्रियत रृष्यर्थः। नेतिश्रव्दार्थमाद्वे। न हीति।
सतस्मादात्मनाऽन्यत्रात्वीति नेतीस्रुचत रृष्यर्थः। श्रून्यतानिरासार्थं परं

दिषु । सनिहितचाच प्रकरणसामर्थ्याद्रूपदयं सप्रपच्चं ब्रह्मणः तच ब्रह्म यसा ते दे रूपे, तच नः संग्रय उपजायते किमयं प्रतिषेधी रूपे रूपवची भयमपि प्रतिषेधित श्राहो स्विदेक-तरं, यदाणेकतरं तदापि किं ब्रह्म प्रतिषेधित रूपे परिभिन्षिष्ट श्राहो स्विद्रूपे प्रतिषेधित ब्रह्म परिभिनष्टि दति । तच प्रकृतला विश्वेषादु भयमपि प्रतिषेधती त्या प्रज्ञा सहे । दे। ते। प्रतिषेधी दिनेति शब्द प्रयोगात्, तयोरे केन सप्पच्चं ब्रह्मणे रूपं प्रतिषिध्यते अपरेण रूपवह होति भवति मितः । प्रथवा ब्रह्मीव रूपवत् प्रतिषिध्यते, तद्भि वाङ्मनसातीतला दससाय-सानसङ्गावं प्रतिषिध्यते, तद्भि वाङ्मनसातीतला दससाय-सानसङ्गावं प्रतिषिध्यते, तद्भि वाङ्मनसातीतला दससाय-सानसङ्गावं प्रतिषिध्यते, त्रद्भवाद रार्थ द्रायेवं प्राप्ते ब्रूमः, न तावदु भयप्रतिषेध उपपद्यते, प्रद्भव्यवाद प्रसङ्गात्। कच्चिद्धि परमार्थना स्व्यापरमार्थः प्रतिषिध्यते यया रज्ञ्वादि प्रस्वादयः। तच्च परिणिष्यमाणे किस्मिश्चिद्वा यया रज्ञ्वादि प्रस्वादयः। तच्च परिणिष्यमाणे किस्मिश्चिद्वा विश्ववन्यते। क्राह्म-

त्रसास्ति इति सिद्धान्तरीया स्रुयर्थः। स्र निष्ध्यविशेषान्पन्तः स्मात् संश्यमाह। तत्र कोऽख्यादिना। तत्र प्रयोगस्य नकारस्येति- शब्दोपस्यापितवन्त्रनिष्धेषकत्वादित्यर्थः। इतिश्र स्दात् निष्धेष्यसामा- न्यसमपंगे विशेषाकाङ्घायां प्रकरणाद्र्पदयस्क पित्रसायस्य निष्धेष्य- त्यानात् संश्यमुक्ता पूर्वे। तिर्वश्रेषं त्रस्य नास्ति इत्याचीपसङ्गत्या पूर्वपच्यति। तत्र प्रकतत्वेति। पूर्वपच्ये तत्यदार्थाभावाद्वास्यार्था- भेदासिद्धः, सिद्धान्ते तत्सिद्धिरिति फलं, निर्धिष्ठाननिष्धेष्यदर्भानात् सर्वनिष्धे। न युक्त इत्यक्ष्या प्रपञ्चे त्रस्थानिष्धे इत्याह। स्य विति। स्वत्रस्था एव निष्धे। न कारणदयस्य पानकत्व्यमित्यत स्थाह। स्थासित्वति। स्वत्मू समेव तावत् सिद्धान्तम्यक्रमते। स्विमिति।

प्रतिषेधे हि कोऽन्या भावः परिणिष्येत, त्रपरिणिष्यसाणे चान्यसिन् य दतरः प्रतिषेद्धुमारभ्यते तस्य प्रतिषेद्धुमणकालात्
तस्यैव परमार्थलापत्तेः प्रतिषेधानुपपत्तिः। नापि ब्रह्मप्रतिषेध
उपपद्यते, 'ब्रह्म ते ब्रवाणि' दत्युपक्रमिवरोधात्, 'त्रमन्नेव
स भवति त्रषद्वद्भीति वेद च' दत्यादिनिन्दाविरोधात्, 'त्रमन्नेव
स भवति त्रषद्वद्भीति वेद च' दत्यादिनिन्दाविरोधात्, 'त्रमन्तेव
स भवति त्रषद्वद्भीति वेद च' दत्यादिनिन्दाविरोधात्, 'त्रमन्तेवोधोपन्त्रस्वाः' दत्यवधारणिवरोधात्, सर्ववेदान्तवाकोपप्रमङ्गाच। वाङ्मनसातीतलमपि ब्रह्मणे नाभावाभिप्रायेणाभिधीयते, न हि महता परिकर्वन्थेन 'ब्रह्मविदाप्नेति
परं' 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म' दत्येवमादिना वेदान्तेषु ब्रह्म
प्रतिपाद्य तस्यैव पुनर्भावोऽभिलप्येत, प्रचान्तनाद्धि पद्भस्य
दूरादस्यर्भनं वर्मिति\* न्यायात्। 'त्रतः प्रतिपादनप्रक्रिया
लेषा 'यते। वाचे। निवर्तन्ते श्रप्राप्य मनसा सह' दति।
एतदुक्तं भवति वाङ्मनसातीतमविषयान्तःपातिप्रत्यगात्मभूतं
नित्यद्भद्धसुद्भुक्तस्वभावं ब्रह्मति। तस्यात् ब्रह्मणे। रूपप्रपञ्चं

श्रुन्यप्रसङ्ग इर इति वद्नां प्रवाह। कञ्चिति। तचेति प्रतिषेधनमित्यर्थः। चिध्यानानवर्षेषे तत्यमारूपहेलभावात् निषेधवाक्यार्थप्रमार्थः
स्थात् इदमच नास्ति इति लोके निषेधस्य साधिष्ठानस्यैव प्रमितिदर्भःनादिव्यर्थः। किञ्च यद्गाति तत्सिद्व्युत्सर्गस्य भानार्थाभावाधिष्ठानप्रमितिस्तद्यवादः पूर्वभानस्य स्मल्विञ्चयेनार्थसत्त्वापलापात् चपवादानङ्गीकारे तृत्सर्गतः प्रपञ्चस्य सव्यलापत्तेः निष्ठेधानुपपत्तिरिः
व्याद्व। चपरिशिष्यमार्थे चेति। चिध्यानसत्त्वं विना स्नान्तिनिष्ठेधयोः
रयोगात् श्रून्यवादे। न युक्ता इत्युक्ता पूर्वादिनः पद्मान्तरं दूषयि।
नापीति। देहात्माभिमानवस्त्रीतिकमानप्राप्तदेतस्य निष्ठेधे युक्ती न

<sup>\*</sup> चि न्याय इति वर्धः काः। † श्वत इति वर्धः काः नाति।

प्रतिषेधित परिणिनिष्ट ब्रह्मोत्यवगन्तयं। तदेतदुच्यते। प्रक्रतेतावन्तं हि प्रतिषेधित द्रति। प्रक्रतं यदेतावन्तं परिच्छिनं मूर्तामूर्तलचणं ब्रह्मणो रूपं तदेष प्रब्दः प्रतिषेधित।
तिद्ध प्रक्षतं प्रपश्चितञ्च पूर्वस्मिन् ग्रन्थेऽधिदेवतमध्यात्मं च
तज्जनितमेव च वासनालचणमपरं रूपममूर्तरसस्तं पुरुषप्रब्दोदितं लिङ्गात्मयपात्रयं माहारजनाद्युपमाभिर्दिर्प्यतं,
त्रमूर्तरसस्य पुरुषस्य चनुर्गाह्मरूपयोगिलानुपपन्तेः। तदेतत्
सप्रपञ्चं ब्रह्मणो रूपं सिन्नहितालस्वनेनेति करणेन प्रतिषेधकनञं प्रत्युपनीयत दति गस्यते। ब्रह्म तु रूपविभेषणलेन षष्ठ्या
निर्दिष्टं पूर्वस्मिन् ग्रन्थे न स्वप्रधानलेन। प्रपञ्चिते च तदोये
रूपदये रूपवतः स्वरूपजिज्ञासायामिदमुपक्रान्तं 'त्रयात न्नाः
देशो नेति नेति' दति। तत्र कल्पितरूपप्रत्याख्यानेन ब्रह्मणः
स्वरूपविद्मिदिमिति निणीयते, तदास्यदं होदं समस्तं

वेदान्तप्रमित ब्रह्मण इति भावः। यदुत्तं वाङ्मनसातीतलात् निषेधार्यं दहं ब्रह्मीत तत्राहः। वाङ्मनसीत। ब्रह्मणो वागायतीतलात् निषेधार्यं न चेत् किमधं तदुत्तिरिखत चाहः। प्रतिपादनेति। उत्तार्थे सृत्रं योजयित। तदेतिदिखादिना। 'देधा च ब्रह्मणो रूपे' इति रूपदयस्थेव प्राधान्थेन प्रकृतलान्नेतीति निषेध इत्यर्थः। नन्वादिखमण्डले पृष्ष इति ब्रह्माण्यत्र प्राधान्थेनोत्तिमिखाण्रङ्घ पृष्षे। लिङ्गातमा च्यमूर्तरमलश्रुथा भृतज्ञनितलभानात् स्वप्ररूपवन्तस्त्रुतेस्त्रेखाः। तज्जनितसेवेति। रूप-रूपिणोरभेद उत्तः। नन् वासनामयं रूपमेव किमित्यपमीयते प्रसिद्धपमेव किं न स्थादिखत चाहः। च्यमूर्तरसस्त्रेति। रूपदयस्त्रेव प्राधःन्येन प्रकृतचे पालितमाह। तदिति। प्रतियोगित्वेन समर्णत इत्यर्थः। न चार्यतः प्राधःन्यात् ब्रह्मणे। निष्ठेधः राज्ञी स्रत्यो नास्तीत्यत्र

कार्यं नेति नेतीति प्रतिषिद्धं। युक्तञ्च कार्यस्य वाचारमाण-शब्दादिभ्याऽमलमिति नेति नेतीति प्रतिषेधनं न तु त्रह्मणः मर्वक ल्पनामू लाता । न चा त्रेयमा शक्का कर्तया कथं हि शास्त्रं खयमेव ब्रह्मणे। रूपदयं दर्शियला खयमेव पुनः प्रतिषेधति 'प्रचालनाद्धि पद्भस्य दूरादस्पर्भनं वरं' दति, यता नेदं शास्तं प्रतिपाद्यलेन ब्रह्मणा रूपदयं निर्दिग्रति, लाकप्रसिद्धन्त्वदं रूपदयं ब्रह्मणि कल्पितं परास्त्रपति प्रतिषेधलाय गुदुब्रह्म-खरूपप्रतिपादनाय चेति निर्वदं, दी चैती प्रतिषेधी यथा-मञ्चान्याचेन दे ऋषि मूर्तामूर्ते प्रतिषेधतः। यदा पूर्वः प्रतिषेधाः भूतराणि प्रतिषेधति उत्तरी वासनाराणि । अथवा 'नेति नेति' दति वीपोयमितीति यावत् किञ्चिद्ग्रोच्यते तत्सवं न भवति इत्यर्थः । परिगणितप्रतिषेधे हि क्रियमाणे यदि नैतत् ब्रह्म किमन्यद्रह्म भवेदिति जिज्ञामा खात् वीयायान् मत्यां ममस्य विषयजातस्य प्रिषेधाद्विषयः प्रत्यगात्मा ब्रह्मीति जिज्ञामा निवर्तते। तसात् प्रपञ्चमेव ब्रह्मणि कल्पितं प्रतिषेधति

राजिनिषेधप्रसङ्गादिति भावः। किञ्चाच ब्रह्मणः प्रतिपाद्यलात् न निषेध रत्या ह । प्रपञ्चिते चेति । ननु ब्रह्मणि निषिद्धस्याप्यन्यच स्थिति-सम्भवात् कर्यं किल्पितलमित्यतं चाह । तदास्पदिमिति । उपादाने निषद्धस्यान्यच न स्थितिरित्यर्थः। यत् तु दैतिनिषेधे प्रत्यचादिविरोध रित तचा ह । यत् ञ्चोति । स्थापितं हि च्यारम्भणाधिकरणे प्रत्यचादे-र्थवहारिकं प्रामाण्यं न तचावेदकमिति च्यतस्तचते निषेधाः विरोध रित भावः । ननु वस्तुलात् दैतवत् ब्रह्मणे। पि निषेधाः स्त्रं । न चेत्यादि निषित्रं । न चेत्यादि

परिशिनष्टि ब्रह्मेति निर्णयः। इतस्थिष एव निर्णयः यतस्ततः प्रितिषेधाङ्ग्यो ब्रवीति 'श्रन्यत् परमस्ति' इति श्रभावावसाने हि प्रतिषेधे क्रियमाणे किमन्यत् परमस्ति इति ब्र्यात्। तन्नेषाऽच-रयोजना नेति नेतीति ब्रह्मादिश्य तमेवादेशं पुनर्निर्वित्तं, नेति नेतीत्यस्य काऽर्थः, न ह्येतसात् ब्रह्मणा व्यतिरिक्तमस्तिति श्रतो नेति नेतीत्यस्य ते पुनः स्वयमेव नास्ति इत्यर्थः। तस्य दर्शयति 'श्रन्यतः परमप्रतिषिद्धं ब्रह्मास्ति' इति । यदा पुनरेव-मचराणि योज्यन्ते न ह्येतसादिति नेति नेति प्रपञ्चप्रतिषेध-रूपादादेशनादन्यत् परमादेशनं न ब्रह्मणोऽस्ति इति तदा ततो ब्रवीति च भ्रय दत्येतनामधेयविषयं योज्यितव्यं। श्रय नामधेयं 'सत्यस्य सत्यमिति प्राणा वै सत्यं तेवामेष सत्यं इति हि ब्रवीति' इति, तस्य ब्रह्मावसाने प्रतिषेधे समञ्चसभावति श्रभावावसाने तु प्रतिषेधे किं सत्यस्य सत्यमित्युच्येत तस्मात् ब्रह्मावसानेऽयं प्रतिषेधे नाभावावसान इत्यथवस्थामः॥

स्परार्थं। यचे ति निषेधा श्वां रूपं रूपि वस्त च निष्धित इति तत्रा ह। दे चिता विति। उद्देश्वविधेया घानां सङ्घासाम्ये यथा कमं सम्बन्ध इति न्यायः 'यथा सङ्घमनुद्देशः समानाम्' [पा॰१।३।१०] इति पाणि निसूत्र-सिद्धः तेनात्र रूपदयो देशे न निषेधदय विधि रिव्यर्थः। वी प्रापत्ते सर्व-द्यानिष्धा ज्ञिष्ठा सामा निष्ठिति विशेषमा ह। परिगणि तेति। मूर्तं नामूर्तं ने व्येवं विशिष्य निषेधे जिज्ञासा न शास्य ति इत्यर्थः। स्त्र शेषं व्याचरे। इतस्वित। प्रतियेधा नृपपत्या ब्रह्मा स्तिव्यवगत, भूयः प्रनः, परमस्तीति श्रातः साद्या दिप ब्रवीती व्यर्थः। त सेति। च व श्रसं ब्रद्धे व्याचरे। स्तर्थः। स्तर्थाः। स्तर्थः। स्तर्थः। स्तर्थः। स्तर्थः। स्तर्थः। स्तर्थः। स्तर्थाः। स्तर्थाः। स्तर्थः। स्तर्थः। स्तर्थः। स्तर्थः। स्तर्थः। स्तर्थाः। स्तर्थः। स्तर्थः। स्तर्थः। स्तर्थः। स्तर्थः। स्तर्थः। स्तर्थाः। स्तर्थः। स्तर्थाः। स्तर्थः। स्तर्थाः। स्तर्थः। स्तर्थाः। स्तर्थः। स्तर्थाः। स्तर्याः। स्तर्याः। स्तर्याः। स्तर्याः। स्तर्याः। स्तर्याः। स्तर्याः। स्तर्याः। स्तर्

### तद्वात्तमा हि॥ २३॥

यक्तप्रतिषिद्धात् प्रपञ्च जाताद न्यत् परं ब्रह्म तदि कित् कस्मात् न ग्रह्मत इति । उच्यते । तद्यक्तमिनिन्द्रियग्राह्मं धर्व-दृश्य धाचित्वात् श्राह ह्येवं श्रुतिः 'न च चुषा ग्रह्मते नापि वाचा नान्येदेवेसपमा कर्मणा वा, म एष नेति नेत्यात्मा श्रग्रह्मो न हि ग्रह्मते, यक्तदद्रेश्यमग्राह्मं यदा ह्येवेष एतसिन्न दृ-श्येऽनात्मेऽनिक्तेऽनि खयने देत्याद्या । स्तिर्पि 'श्रयकोऽय-मचिन्ये।ऽयमविकार्ये।ऽयमुच्यते' दत्येवमाद्या ॥

### \*ऋपि संराधने प्रत्यचानुमानाभ्यां ॥ २४ ॥

श्रिप चैनमात्मानं निर्म्वमस्तप्रपञ्चमयक्तं संराधनकाले पण्यन्ति येशिनः। संराधनं भिक्तिधानप्रणिधानाद्यनुष्ठानं। कथं पुनर्वगम्यते संराधनकाले पण्यन्ति इति, प्रत्यचानुमा-नाभ्यां श्रुतिस्टितिभ्यामित्यर्थः। तथा हि श्रुति:-

> 'पराञ्चि खानि व्यवणत् ख्यसुः तसात् पराङ पश्वति नान्तरात्मन्। कञ्चिद्धीरः प्रत्यगात्मानमैच-दादन्तचनुरस्तविमिच्छन्'॥ इति।

नन्यप्राह्यत्वात् ब्रह्म नास्तीति शङ्कानिरासाधं सूत्रं याचछे। यत् तत्प्रतिषिद्धादिति। रूपाद्यभावादयक्तिमिन्त्रियाग्राह्यं न तसस्वादि-त्यर्थः। अन्येर्देवैरिन्त्रियान्तरेने ग्रह्मत रहन्वयः॥

तर्त्ति कदा ग्राह्यमिति प्रद्वोत्तरं सूत्रं व्याख्याति। चपि चैनमिति। वस्त्रयेः द्दन्तियेनं ग्रह्यते चपि तु संराधनेन प्रास्त्रसंस्कृतमनसेत्वर्षः। भिताधानाभ्यां प्रत्यगात्मनस्वित्ते प्रकर्षेण निधानं स्थापनं प्रणिधानं

<sup>\*</sup> च्यपि चंति वधे का ।

'ज्ञानप्रसादेन विश्वद्धसन्तः ततस्तु तं पश्वति निष्कसं ध्याय-मानः' इति चैवमाद्या। स्वतिरपि-

"यं विनिद्रा जितश्वामाः मनुष्टाः मंयतेन्द्रियाः ।
ज्योतिः पश्चिन्त युद्धानास्त्रसी योगात्मने नमः ॥
योगिनसां प्रपश्चिन्त भगवन्तं मनातनं" । इतिचैवमाद्या । ननु संराध्यमंराधकभावाद्युपगमात् परापरात्मनेरिन्यतं स्वादिति नेत्युच्यते ॥

प्रकाशादिवचावैशेष्यं प्रकाशय कर्मण्यभ्यासात् ॥ २५ ॥

यथा प्रकाशाकाशमिवित्रमृतयोऽङ्गुः लिकरकोदकप्रमृतिषु कर्मस्रपाधिस्तेषु मिविशेषा द्वावभाषन्ते न च स्वाभावि-कोमविशेषात्मतां जहति, एवमुपाधिनिमित्त एवायमात्म-भेदः स्वतस्त्वैकात्स्यमेव, तथा हि वेदान्तेय्वभ्यापेनामक्षज्जीव-प्राज्ञयोरभेदः \*प्रतिपाद्यते॥

जपनमस्तरिदिश्ब्दार्थः। खयम्।रीश्वरः। खानीन्त्रियाणि। पराचि नात्मया हकाणि कत्वा यह गन् नाशित नान्। स हि तेषां नाशे यद-समर्थया हितया सर्ज्ञनं तसात् तेषां तथा स्थलात् सर्वा लेकः परागर्थमेव पश्यति नान्तरात्मानं। कि स्वतु धीरो धीमानावत्तच द्यु-निषद्धेन्त्रियः शुद्धे चेतसि प्रत्यगात्मानं शास्त्रेण पश्यति मे द्यार्थी-त्यर्थः। ततः कर्मणा विशुद्धचित्तो ज्ञानात्यसन्ते। त्यर्थासन्तं निष्कालं पश्यतीत्यर्थः। विनिद्धाः वितमस्ताः, तच हेतुर्जितश्वासन्तं प्राणायामनिष्ठत्वं, युञ्जाना ध्यायिनः, योगलभ्यः स्वात्मा योगात्मा॥

यथा प्रकामः दयः उपाधिषु भियन्ते न खतः एवं प्रकामः स्थितातापि ध्यानादिकर्मण्युप धा भियते खतत्तस्यावैभेष्यमेकरसलमेव तत्त्वमसीय-भ्यासादिति सूत्रयोजना॥

<sup>\*</sup> प्रतिपद्मत इति वर्ध० का०।

### त्रताऽनन्तेन तथा हि लिङ्गं ॥ २६ ॥

श्रतश्च खाभाविकलादभेदखाविद्याक्ततला से भेदख विद्य-याऽविद्यां विध्य जीवः परेणानन्तेन प्राज्ञेनात्मनेकतां गच्कति। तथा हि लिङ्गं 'स थे। ह वै तत् परमं ब्रह्म वेद ब्रह्मीव भवति ब्रह्मीव सन् ब्रह्माधिति' दत्यादि॥

### उभयव्यपदेशास्त्रिस्कुग्रङ्सवत् ॥ ५० ॥

तिसन्नेव संराध्यसंराधकभावे मतान्तरमुपन्यस्थित स्वमतविश्रुद्धये। किचिच्चोवप्राज्ञयोर्भेदो व्यपदिस्थिते 'ततस्तु तं पस्थते 
निष्कालं ध्यायमानः' दिति ध्याद्ध्यात्यव्येन द्रष्टृद्रष्ट्यव्येन च 
'परात्परं पुरूषमुपिति दियं' दिति गन्नृगन्तय्येन 'यः सर्वाणि 
स्तान्यन्तरो यमयित' दिति नियन्तृनियन्त्यव्येन च। किचित् तु 
तयोर्गेवाभेदो व्यपदिस्थते, 'तत्त्वमित' 'त्रहं ब्रह्मास्मि' 'एष त 
त्रात्मा सर्वान्तरः एष त त्रात्माऽन्तर्याम्यस्तः' दिति। तन्त्रेवमुभयव्यपदेशे सित यद्यभेद एवैकान्तः परिग्टह्येत भेदव्यपदेशे।

जीवस्य ब्रह्मात्मल्फलश्रुतिरूपलिङ्गादिष भेद श्रीपाधिक एवेत्या इ सूचकारः। अतोऽनन्तेनेति॥

भेदाभेदपूर्वपचसूत्रदयस्य सङ्गतिमाइ। तिस्निन्नेवेति। पश्चादि-लेनाभेदः, कुछ्लाख्सस्य सर्वावस्याविश्वेषस्य कुछ्लुलेन भेदः, तथा जीवस्य ब्रह्मलेनाभेदे। जीवलेन भेदः, यदा सूर्यप्रकाश्योरिकतेजस्व-धर्मावक्छेदेन भेदाभेदवज्जीवपरयारिष एकेनैवात्मत्वधर्मेण भेदाभेदै। श्रुतिबलात् खीकार्याविति सूत्रदयार्थः। कुछ्लत्वं बलयाकारत्वं स्था-

निरालम्बन एव सात्, श्रत उभयव्यपदे ग्रदर्भनाद हिकु एड लवद च तत्त्वं भवितुम हित यथा हिरित्यभेदः कु एड लाभाग प्रांग्रु लादी नि च भेदः एविमहापीति॥

### प्रकाशास्त्रयवद्या तेजस्वात् ॥ २८॥\*

श्रयवा प्रकाशाश्रयवदेतत् प्रतिपत्तवां, यथा प्रकाशः सा-विवस्तदाश्रयश्च सविता नात्यन्तिभन्नादुभाविप तेजस्वाविशे-षात् श्रय च भेदव्यपदेशभाजी भवतः एवभिहापीति॥\*

# पूर्ववद्या ॥ २८ ॥

यथा वा पूर्वमुपन्यसं प्रकाशादिवचावैशेखिमिति तथैव तद्भवित्मईति। तथा द्यविद्याक्तत्वाद्धन्थस्य विद्यया मोच उपपद्यते यदि पुनः परमार्थत एव बद्धः किञ्चदात्माऽहिकुण्डलन्यायेन वा परस्यात्मनः संस्थानस्रतः प्रकाशाश्रयन्यायेनैवैकदेशस्रतोऽभ्यपगम्येत ततः पारमार्थिकस्य बन्धस्य तिरस्कर्त्भगक्यत्वान्भोचशास्त्रवैयर्थं प्रसच्येत। न चाचाभाविप भेदाभेदै।
श्रुतिस्तुख्यवद्यपदिश्रति श्रभेदमेव हि प्रतिपाद्यवेन निर्दिश्रति,

भागतं चकाकारतं, प्रांयुलं दोर्घदाडाकारतं उद्गतम् खलं चादि-शब्दार्थः॥

सिद्धान्तसूचं। पूर्ववदेति। धर्मभेदेनैकधर्मेण वा भेदाभेदखीकारे भेदस्य सत्यत्वादभेदवदस्यानिष्टत्तिः स्यात्। एकचैव भेदाभेदखीकारे

<sup>\* ॥</sup> २८ ॥ स्त्रवभाष्यस्य पूर्वपचस्त्रवानार्भूतत्वेन स्रष्टतात्र टीका कतेति प्रतीयते ॥

भेदन्तु पूर्वप्रसिद्धमेवानुवद्ति श्रर्थान्तर्विवचया। तसात् प्रकाशवचावैशेखिमित्येष एव सिद्धान्तः॥

### प्रतिषेधाच॥ ३०॥

दतश्चेष एव सिद्धान्तः यत्कारणं परसादात्मने। उन्यत् चेतनं प्रतिषेधित श्रास्तं 'नान्ये। उते। उस्ति द्रष्टा' दत्येवमादि 'श्रयात श्रादेशो नेति नेति तदेतत् ब्रह्मापूर्वमनपरमनन्तरमवाद्धं' दति च। ब्रह्मायितिकप्रपञ्चनिराकरणात् ब्रह्ममात्रपरिशेषाचेष एव सिद्धान्त दति गस्यते॥

### परमतः सेत्वनानसम्बन्धभेदव्यपदेशेभ्यः ॥ ३१ ॥

यदेतिनिरस्तममस्तप्रपञ्चं ब्रह्म निर्धारितं श्रसात् परमन्यत् तत्त्वमस्ति नास्ति इति श्रुतिविप्रतिपत्तेः संग्रयः, कानिचि-दाक्यान्यापातेनैव प्रतिभासमानानि ब्रह्मणे।ऽपि परमन्यत् तत्त्वं प्रतिपादयन्तीव तेषां परिचारमभिधातुमयमुपक्रमः क्रियते, परमता ब्रह्मणे।ऽन्यत् तत्त्वं भवितुमर्चति। कुतः, सेतु व्यपदेणात्, उन्मानव्यपदेणात्, सम्बन्धव्यपदेणात्, भेदव्यप-देणाच । सेतुव्यपदेणस्तावत् 'श्रथ य श्रात्मा स सेतुर्वि-

चोको विरोधक योच्चेद इत्यपि द्रष्टयं, तसात् निष्प्रपञ्चं चिरेकरसं ब्रह्म तत्पदनच्यमन्ति इति सिद्धं॥

यदुक्तं नेति नेवादिश्रुतिभिः ब्रह्मातिरिक्तं वक्तु निषध्यत इति तदयक्तं। सेत्वादिश्रुतिभिवंक्तन्तराक्तितं भागादित्याच्चिपति। परमत इति। यद्यपि युक्ताद्यधिकरणे सेतुण्डदे विधारकत्वेन गाणा व्या-व्यातः तथाप्युन्मानादिश्रुतीनां गतिमजानते। (यं पूर्वपच्चः, तचे।-

धितः' दत्यात्मणब्दाभिहितस्य ब्रह्मणः मेतुलं मङ्गीर्तयति । मेतु शब्द य हि लोके जलसन्तान विच्छेद कारके सदावीदि प्रचय-प्रसिद्धः, इच च सेतुग्रब्दः त्रात्मनि प्रयुक्त इति लै। किकसे-ते। रिवातमधेते। रन्यस्य वस्तुने। उस्तिलं गमयति 'मेतुं तीर्ला' इति च तरतिंशब्दप्रयागात्, यथा खाकिकं मेतुं तीका जाङ्गलम-मेतुं प्राप्नाति इति गम्यते, एवमात्मानं मेतुं तीर्ला श्रनात्मान-मसेतुं प्राप्ताति इति गम्यते। उन्मानयपदेश स्व भवति 'तदेतत् ब्रह्म चतुषादष्टाश्रफं घाडशकलं दति। यच लोके उत्मित-मेतावदिदमिति परिच्छिनं काषीपणादि ततीऽन्यदस्वस्ति इति प्रसिद्धं तथा ब्रह्मणे। ऽषुनानात् तते। उन्येन वस्तुना भवितव्य-मिति गम्यते। तथा सम्बन्धव्यपदेशो भवति 'सता साम्य तदा-मसना भवति' इति 'शारीर श्रात्मा प्राज्ञेनात्मना मसरिख-काः' इति च, अभितानां च मितेन सम्बन्धा दृष्टः यथा नराणां नगरेण। जीवानां च ब्रह्मणा सम्बन्धं व्यपदिशति सुषुप्ती। त्रत-स्ततः परमन्यदमितमस्ति द्ति गम्यते। भेद व्यपदेशसीनमधं

न्मानादिश्रतीनां मुख्यलात् सदयं ब्रह्मीत फलं सिज्ञान्ते तूक्तादितीय तत्यदलच्यिसिद्धिरिति विवेकः। ब्रह्म सदयं सेतुत्वात् लीक्तिसेतुवत् तीर्यत्वश्रुतेश्वेत्याह् । सेतुं तीर्त्वित । जाङ्गलं वातभृयिष्ठिमिति वैद्योक्तिः वातप्रचरो देशो जाङ्गलं, रह तु देशमानं ग्राह्मं । दिश्च्यत्वः कलाः प्रकाश्यवाद्याम पादः, एथियन्तरीचं द्याः समुद्र इत्यनन्तवाद्याम पादः, च्यिः सूर्यश्चन्त्रो विद्यदिति च्योतियाद्याम पादः, चन्दः श्रोनं वाङ्मन रत्याप्रतनवाद्याम पाद रति चतुष्पाद्भृद्धा, पादानामर्द्यानि चर्छो श्रमा चर्चेत्यस्याश्रमं, पादेषु चतुर्षु प्रत्येकं चतवः कला रति घोडशक्लिमिन्त्यर्थः। घोडश्रपलपरिमतं तासं कार्घाप्यसंद्यं भवति तदत् सदयं

गमयित, तथा हि 'त्रथ य एषे। उन्तरादित्ये हिरण्तयः पुरुषे। दृश्यते' दत्यादित्याधारमी त्ररं व्यपदिश्य तते। भेदेनाच्याधारमी त्रयं व्यपदिश्वित 'त्रथ य एषे। उन्तरिक्षिण पुरुषे।
हृश्यते' दित । त्र्रतिदेशं चास्त्रामुना रूपादिषु करे। ति 'तस्त्रैतस्य तदेव रूपं यदमुख रूपं यावमुख गेच्छी तै। गेच्छी यन्नाम
तन्नाम' दित । मावधिक च्रेत्रयरत्ममधीर्व्यपदिश्वित 'ये चामुश्वात्
पराच्ची लोका स्त्रेषां चेष्टे देवका मना च्रेत्रेकस्य ये चैतसाद्वी च्रो
लोका स्त्रेषां चेष्टे मनुष्यका मनां चेत्रेकस्य यथेदं मागधस्य राच्यमिदं वैदे इस्त्रेति । एवमेतेभ्यः सेलादिव्यपदेश्वेभ्या ब्रह्मणः
परमस्ति दत्येवं प्राप्ते प्रतिपद्यते ॥

#### सामान्यात् तु॥ ३२।

तुश्रब्देन प्रदर्शितां प्राप्तिं निरुणद्धि। न ब्रह्मणेऽन्यत् कि-श्चिद्गवितुमईति प्रमाणाभावात्, न ह्यन्यस्थास्तिले किञ्चित् प्रमाणमुपलभामहे, सर्वस्य हि जनिमता वस्तुजातस्य जन्मा-दि ब्रह्मणे। भवति दति निर्धारितं, श्रनन्यलं च कार्णात्

व्रद्ध परिमितलादिवार्थः। सम्बन्धिलाच नगरवदिवाच । तथा सम्बन्धित। खन्यदिमतिमिति चंसङ्घातिमिवार्थः। खन्यस्पर्भे खल्पलेन मितलिनयमादिति मन्तयं, भेदेने।त्तलाच घटवदिवाच। भेदयप-देशस्वित। खाद्यास्वित्यस्थाम्नादिवास्थेन सन्ति यावत्। खाद्या-रते।ऽतिदेशतस्य भेदमृङ्काऽवधितोऽपि तमाच। सावधिकञ्चेति।

सिद्धान्तस्य याच्छे। तुम्रव्देने यादिना। यदन्यत् तत् किं सा-धनादिवान् स्थसाधनादिवान् वा, नाद्यः मानाभावात्, कार्यस्य ब्रह्मा-नन्यत्वनिर्णयाचे युक्का न दितीयः प्रागुत्पत्तेर दयत्वावधारणादित्या ह ।

कार्यस्य। न च ब्रह्मयतिरिक्तं किञ्चिद् मस्मवित 'मदेव से ाम्येदमय त्रासीदेकमेवादितीयं दत्यवधारणात्, एकविज्ञा-नेन च सर्वविज्ञानप्रतिज्ञानात् न च ब्रह्मायितिर्कं वस्वस्तिल-मवकल्पते। ननु सेवादियपदेशाः ब्रह्मयतिरिक्तं तत्त्वं स्वच-यन्ति इत्नुनं नेत्युचाते। सेत्वपदेशस्तावत् न ब्रह्मणा वाह्यस मद्भावं प्रतिपादचितुं चमते, 'मेतुरात्मेति ह्याइ न पुनस्ततः परमस्ति' इति। तत्र परिसान्तमिति मेतुलं नावक ल्पत इति परं किमपि कल्घेत, न चैतद्यायं इठा ह्यप्रसिद्धकल्पना। श्रिप च सेतुव्यपदेशादाताना सीतिकसेतुनिदर्शनेन \*सेतुवा-ह्यवस्तुतां प्रमञ्जयता मद्दारमयतापि प्रामञ्चात न चैतन्यायं त्रजलादि श्रितिविरोधान्। मेतु मान्यान् तु मेतु शब्द आ-त्मिन प्रयुक्त इति क्षियते, जगतस्तवार्थादानाञ्च विधारकलं मेतुमामान्यमात्मनः, त्रतः सेतुरिव मेतुरिति प्रकृत त्या स्त्यते। मेतुं तीर्वित्यपि तरतेरतिक्रमामभावात् प्रा-प्रात्यर्थ एव वर्तते, यथा व्याकर्णं तीर्णं इति प्राप्त इत्युचिते नातिकान्तसदत्॥

न च ब्रह्मचितिरिक्तिमिति। उक्तानुमानानामागमबाध इति भावः। उक्तं स्मार्यित्वा हेतूनामसिद्धिमाइ। ननु से त्वित्यादिना। किं सेतु-श्रुत्या परसिद्धिरघादा, नाद्य इत्युक्ता दितीयं प्रक्रते। तच परस्मि-विति। सेतुत्विलिङ्गेनादितीयत्वश्रुतिबाधनमन्याय्यमित्याइ। न चेति। लिङ्गञ्चासिद्धमित्याइ। चपि चेति। विधारकत्वन्तु किल्पितदितीया-पेन्यापि युच्यत इति भावः। तीर्यात्वं हेतुरप्यसिद्ध इत्याह । सेतुं तीर्वेति॥

<sup>\*</sup> सवाद्यवस्तामिति वर्षे वा।।

# बुद्धार्थः पादवत्।। ३३।।

यदणुकमुन्नानयपदेशादिक परिमिति तचाभिधीयते।
उन्नानयपदेशोऽपि न ब्रह्मय्यितिरक्तिवस्त्रस्तिपन्यर्थः, किमर्थस्ति बृद्ध्यः उपामनार्थं दित यावत्। चतुष्पादष्टाश्रफं
\*वाडशकलमित्येवंरूपा बृद्धिः कथं नु नाम ब्रह्मणि स्थिरा स्थादिति विकारदारेण ब्रह्मण उन्नानकन्यनेव क्रियते न ह्यविकारेऽनन्ते ब्रह्मणि मेवैः पुंभिः श्रक्मा बृद्धिः स्थापयितुं, मन्दमध्योत्तमबृद्धिलात् पुंसामिति पादवत्। यथा मनत्राकाश्रयोरध्यात्ममधिदैवतच्च ब्रह्मप्रतीकयोरास्नातयोञ्चलारे। वागादयो
मनःसम्बन्धिनः पादाः कल्यन्ते, चलारञ्चान्यादय त्राकाश्रमम्न्थिनः त्राध्यानाय तदत्। त्रथ्यवा पादवदिति, यथा कार्षापणे पादविभागा व्यवहारप्राचुर्याय कल्यते, न हि सक्तेनेव
कार्षापणेन मर्वदा मर्वे जना व्यवहर्तुमोग्रते क्रयविक्रयपरिमास्थानियमात् तददित्यर्थः॥

परिमितलमणसिद्धमित्याह । बुद्धार्थ इति । वाक्षाणचत्तुःश्री-चाणि मनसः पादाः स्रिमवाकादित्यदिश्र स्राकाश्रस्य पादाः ध्यानाधं किल्पताः तदत् ब्रह्मण उन्मानित्यर्थः। लेक्निकं दृष्टान्तमाह । स्रथ वेति । पादकल्पनां विनापि व्यवहारः किं न स्रादित्यत स्राह । नहीति । कार्षापणस्य व्यवहाराय पादकल्पनावत् मन्द्धियां ध्यानव्यव-हाराय ब्रह्मण उन्मानकल्पनेत्यर्थः ॥

<sup>\*</sup> पाडशपलिसितं वर्धः काः।

### स्थानविश्रषात् प्रकाशादिवत् ॥ ३४॥

द्ह सचे दयोरिप खपदेशयोः परिहारोऽभिधीयते।

यदणुनं सम्बन्धखपदेशाङ्गदेखपदेशाः परमतः स्वादिति।

तदण्यस्त्। यत एकखाऽपि स्वानविशेषापेच्या एते। व्यपदे
शावपपयेते। सम्बन्धखपदेशे तावद्यमर्थः बुद्धाद्यपिधिस्वानविशेषयोगादुङ्गतस्य विशेषविज्ञानस्रोपाध्यपभमे य उपश्रमः स

परमात्मना सम्बन्ध दृृष्णुपाध्यपेचयोपचर्यते न परिमितलापेच्या। तथा भेदखपदेशोऽपि ब्रह्मण उपाधिभेदापेचयैवोप
चर्यते न खरूपभेदापेच्या प्रकाशादिविद्युपमोपादानं।

यथैकस्य प्रकाशस्य सार्यस्य चान्द्रमपस्य वापाधियोगादुपजा
तविशेषस्रोपाध्यपश्रमात् सम्बन्धखपदेशो भवित उपाधिभेदाःच

भेदखपदेशे। यथा वा \*स्रच्याकाशाकाशादिष्यूपाध्यपेचयैवैतै।

भेदखपदेशी भवतस्वदत्॥

### उपयत्तेय ॥ ३५ ॥

उपपद्यते चाचेदृश एव सम्बन्धा नान्यादृश:। यथा 'खमपी-ते। भवति' इति हि खक्ष्पमम्बन्धमेनमामनन्ति। खक्ष्पस्य

सम्बन्धभेदी कल्पिता न सत्यदितीयसाधकी इत्या ह। स्थानित। स्थानमुपाधिन द्यादिः एकस्येवापाधिना भिन्नस्थापाधिणान्ती सत्यां सम्बन्ध उपचर्यते। यथा सीरालीकादेर कुल्यायुपाधिना भिन्नस्थापा-धिवियोगे महालाकायात्मना सम्बन्धापचारक्तदत् तथा हीत्यच सुधाः स्थानयाभेदाद्विरण्मयपुरुषभेदकल्पनेत्यर्थः॥

मुख्यावेव सम्बन्धभेदी किं न स्थातामित्यत्र सूत्रं। उपपत्ते खेति॥

<sup>\*</sup> सची पाणाकाणेति वर्ध का॰।

चानपायिलात् न नर्नगर्न्यायेन सम्बन्धे घटते, उपाधिकतस्वरूपितरेशभावात् तु 'स्वमपीते। भवति' दत्युपपद्यते।
तथा भेदे।ऽपि नान्यादृगः सम्भवति, बज्जतर्श्रुतिप्रसिद्धैकेश्वरत्विरोधात्। तथा च श्रुतिः एकस्याप्याकाग्रस्य स्थानकतं भेदव्यपदेशमुपपाद्यति 'योऽयं वहिर्द्धा पुरुषादाकाश्रो योऽयमन्तःपुरुष श्राकाश्रो योऽयमन्तर्द्ध्य श्राकाशः'
दित च॥

### तथान्यप्रतिषेधात् ॥ ३६ ॥

एवं मेलादियपदेणान् परपचहेत्न नम्य मम्प्रति खपचं हेलन्तरेणापमंहरति। तया ऋन्यप्रतिषेधात् ऋपि न ब्रह्मणः परं वस्त्वन्तरमस्ति इति गम्यते। तथा हि 'म एवाधस्ता-दहमेवाधस्तादात्मैवाधस्तात् मवं तं परादाद्योऽन्यचात्मनः मवं वेद ब्रह्मैवेदं मर्वमात्मैवेदं मवं नेह नानास्ति किञ्चन यस्मात् परं नापरमस्ति किञ्चित् तदेतद्वृह्मापूर्वमनपरमनन्तरमवाच्यम् दत्येवमादिवाच्यानि स्वप्रकरणस्थान्यन्यार्थलेन परिणेतु-मण्यानि ब्रह्मय्वतित्तिं वस्त्वन्तरं वार्यन्ति। मर्वान्तर-श्रुतेञ्च न परमात्मने।ऽन्तरे।ऽन्य ऋत्यास्तिव्यवगम्यते।

खरूपेण ब्रह्मणा जीवस्य सम्बन्धा भेदनिरुत्तिरूपा युज्यते न मुख्यः संयोगादिः वस्तुदयासत्तात्, तथा भेदोऽपि न खत एकत्रश्रुते-रित्यर्थः॥

# अनेन सर्वगतत्वमायामशब्दादिभ्यः ॥ ३०॥

च सर्वगतत्वमप्यात्मनः सिद्धं भवति, ऋत्यया हि तन्न सिध्येत्। सेलादिव्यपदेशेषु हि सुख्येष्यङ्गीकियमाणेषु परिच्छेद ऋत्मनः प्रसच्चेत, सेलादीनामेवमात्मकलात्। तथान्यप्रतिषेधेऽप्यस्ति वस्तु वस्त्वन्तराद्यावर्तत दति परिच्छेद एवात्मनः प्रसच्चेत। सर्वगतत्वञ्चाखायामशब्दादिभ्ये।ऽवगस्यते। ऋायामशब्दो व्याप्ति-वचनः शब्दः 'यावान् वायमाकाशस्त्रावानेषे।ऽन्तर्ह्दय ऋा-काशः, 'ऋाकाशवत् सर्वगतञ्च नित्यः' च्यायान् दिवा च्यायान् नाकाशात्, नित्यः सर्वगतः खाणुरचले।ऽयम्' दत्येवमादये। हि श्रुतिस्तिन्यायाः सर्वगतलमात्मने।ऽववे।धयन्ति॥

### फलमत उपपत्तेः॥ ३८॥

तस्वैव चि ब्रह्मणा व्यावचारिक्यामीशिवीशितव्यविभागाव-खांचामयमन्यः स्वभावे। वर्ष्यते, यदेतिदिष्टानिष्टव्यामिश्रजचणं कर्मफलं संसारगाचरं विविधं प्रसिद्धं जन्तूनां, किमेतत् कर्मणा

रवं तत्पदलच्यं संग्रीध्य वाचार्यमाइ। फलमत उपपत्तेः। निर्वि-ग्रीवलादन्यः सभावः फलच्तुलाख्यः। इष्टं सुखं देवादीनां, खनिष्टं

नन् दितीयाभावे सर्वगतत्वश्रुतिविरोध हत्यत आह । अनेन सर्वगतत्वभिति । दितीयं सत्यञ्चेत् सेलादिवत् ब्रह्मगोऽल्पता स्यात् यत्रान्यत्पश्चिति तदल्पभिति श्रुतेः । किञ्च निरवयवासङ्गब्रह्मगः सत्य-प्रपञ्चसम्बन्धयोगात् तवैव सर्वगतत्वश्रुतिविरोध हित भावः । अधि-स्रानेनाध्यक्तं जगद्याप्तमध्यक्तत्वात् रज्वा व्याप्तसर्ववदिति न्यायः॥

भवित श्राहोस्विदीश्वरादिति भवित विचारणा। तत्र तावत् प्रतिपद्यते। फलमतः ईश्वराङ्गवितुमहित। कुतः उपपत्तेः। स हि सर्वाध्यद्यः सृष्टिस्थितिसं हारान् विचित्रान् विद्धहेशका-लविशेषाभिज्ञलात् कर्मिणां कर्मानुरूपं फलं सम्पाद्यतीत्यु-पपद्यते कर्मणस्त्वनु चणविनाशिनः कालान्तरभावि फलं भव-तीत्यनु पपत्नं, श्वभावात् भावानुत्यत्तेः। स्थादेतत् कर्म वि-नश्यत् स्वकाल एव स्वानुरूपं फलं जनियला विनश्यति, तत्फलं कालान्तरितं कर्ता भोच्यत इति। तदिप न परिशुध्यति, प्राक् भोत्तृ सन्वन्थात् फललानु पपत्तेः। यत्कालं हि यत्पुखं दुःखं वात्मना सुच्यते तस्यैव लेकि फललं प्रसिद्धं। न ह्यस्य-द्धस्थात्मना सुख्य दुःखस्य वा फललं प्रतियन्ति लेकिकाः

श्रधोच्येत कर्मकार्थादपूर्वात् फलमृत्यत्यत इति, तदपि नी-पपद्यते, श्रपूर्वस्याचेतनस्य काष्ठलेष्ट्रिसमस्य चेतनेनाप्रवर्तितस्य प्रवत्यनुपपत्तेः। तदस्तिले एव प्रमाणाभावात्। श्रयीपत्तिः प्रमाणिमिति चेत्, न, ईश्वरिसद्धेर्णापत्तिच्यात्॥

### श्रुतत्वाच ॥ ३८॥

न केवलमुपपत्तरेवेयरं फलहेतुं कल्पयामः किं तर्हिं युतलादपीयरमेव फलहेतुं मन्यामहे। तथा हि युतिर्भवति 'म वा एष महानज त्रात्मान्नादो वसुदानः' दत्येवंजाती-यका॥

### धमं जैमिनिरत एव।। ४०।।

जैमिनिस्वाचार्या धमं फलस्य दातारं सन्यते। श्रत एव हेताः श्रुतेरुपपत्तेश्व श्रूयते तावदयमर्थः 'खर्गकामा यजेत'

ग्रङ्गते। अयेति। अपूर्वं किं खतन्त्रमेव पालदानाय प्रवर्तते चेतना-धिष्ठितं वा, नाय हत्याह । तदपीति । दितीये त्रदेशानिम् ज्ञीवस्था-धिष्ठात्वायोगात् ईश्वरस्थाधिष्ठात्वसिद्धिरिति भावः। प्राष्ट्रवादेना-पूर्वं नास्ति हत्याह । तदस्तिल हति । च्याक्यागादेः श्रुतस्वर्गा-दिहेतुत्वानुपपच्या स्थायपूर्वसिद्धिरिति चेन्न, कमीभराराधितादी-श्वरादेव स्थायिनः पालसिद्धेरित्यर्थः। केवलतर्वेणापूर्वं न सिध्यतीति भावः॥

'क्षता खप्नेऽनुश्यवान्' इत्यचे दाह्यता भिः 'य इह रमणीयचरणाः' इत्यादिश्रुतिस्मृति भिरपूर्वसिद्धिचे त्ताभिरीश्वरस्यापि पाचदात्वलं खी-कार्यमित्याह । श्रुतलाचेति सूचकारः। खन्नमासमन्तात् प्राणिध्यो ददातीत्य द्वादः। वसुदाने। खतो धनदाता, कर्मणोऽपूर्वस्य वा जडले-ने। पक्षरणमाचलात् खतन्त्र ईश्वर एव पाचदातेति सिद्धान्तो दर्शितः॥ इदानीं पूर्वपच्चयति। धर्ममिति। विधिश्रुतिर्विध्यर्थः। तस्य जिड- द्रत्येवमादिषु वाक्येषु, तत्र च विधिशुतेर्विषयभावीपगमाद्यागः खर्गस्थीत्पादक दित गम्यते, श्रन्यथा ह्यननुष्ठाहकी याग श्रापद्येत तत्रास्थापदेश्वयथ्यं स्थात्। नन्वनृचणविनाशिनः कर्मणः फलं नीपपद्यत दित पित्यक्तीऽयं पचः, नैष देशिः। श्रुतिप्रामाण्डात्। श्रुतिस्थेत् प्रमाणं यथाऽयं कर्मफलसम्बन्धः श्रुत उपपद्यते तथा कन्ययितयः, न चानुत्पाद्य किमण्यपूर्वं कर्म विनश्चत् कालान्तरितं फलं दातुं श्रक्तोति, श्रतः कर्मणे। वा सन्धा काचिदुत्तरावस्था फलस्य वा पूर्वावस्थाऽपूर्वं नामास्ति दित तर्व्यते उपपद्यते चायमर्थः उक्तेन प्रकारेण, देश्वरस्तु फलं ददाति दत्यनुपपन्नं, श्रविचित्रस्य कार्णस्य विचित्रकार्या-नुपपत्तर्वेषम्यनैर्घृष्णप्रसङ्गात् तदनुष्ठानवैद्यर्थापत्तेस्य, तस्माद्ध-र्मादेव फलमिति॥

पूर्वं तु वादरायणा चेतुव्यपदेशात्॥ ४१॥ वादरायणस्वाचार्यः पूर्वाक्तमेवेश्वरं फलचेतुं मन्यते केव-

सिद्धान्तयति। पूर्वन्विति। चिचेतनस्य क्रमेणः स्तः स्रवः स्रवेगात्

र्घस्य प्रेरणात्मना यागा विषयक्त झावावगमादयागः खर्गसाधनमिति गम्यते। यागस्येष्ठसाधनत्वाभावे प्रेरणानुपपत्तेरित्यर्थः। अपूर्वदारा कर्मणः पालमपपद्यत इत्युक्ता सिद्धान्तं दूषयति। ईश्वरिक्ति। ईश्वरः किं कर्मानपेद्धः पालं ददाति तत्सापेद्धा वा, आद्य आह्। अविचित्रस्थेत्यादिना। दितीये संवेष्टनसंस्कारमात्रात् कटादा वेष्ट-नवत् कर्मापूर्वादेव पालसिद्धेः किमीश्वरेणिति भावः। अत्र वयं वदामः चन्दनकर्ण्टकादिदृष्टसंम्पत्येव सुखादिसम्भवे छतं धर्माधर्माभ्यामिति स्मृतिवलात् तदपेद्धायां ईश्वरेण किमपराद्धं। अतः ईश्वरानपेद्धात् केवलात् कर्मणः पालमित्ययुक्तिमिति॥

लात् कर्मणोऽपूर्वादा केवलात् पालिमित्ययं पचस्तु प्रब्देन व्याव-च्येते। कर्मापेचादपूर्वापेचादा यथास्तु तथास्तु देखरात्पाल-मिति सिद्धान्तः। कुतः, हेतुव्यपदेशात्। धर्माधर्मयोरिप हि कार्यिवलेनेखरे। हेतुर्व्यपदिश्यते। पालस्य च दावलेन 'एष ह्येव साधु कर्म कार्यित तं यमेभ्ये। लोकेभ्य उन्तिनीषते एष च एवासाधु कर्म कार्यित तं यमथे। निनोषते' दति। सार्यते चायमर्था भगवद्गीतासु-

''यो यो यां यां तनुं भक्तः श्रद्धयाऽर्चित् मिच्छिति।
तस्य तस्याचलां श्रद्धां तामेव विद्धाम्य इं॥
य तया श्रद्धया युक्तस्त्याराधनमी हते।
स्ववेदान्तेषु चेश्वरहेतुका एव सृष्ट्यो व्यपदिश्वन्ते। तदेव
चेश्वरस्य फलहेतुलं यत् स्वक्तमानु हृपाः प्रजाः स्जिति, विचित्रकार्यानुपपत्त्यादयोऽपि देषाः क्षतप्रयत्नापेचलादीश्वरस्य
न प्रमञ्चन्ते।

द्तिश्रीमच्छारीरकमीमांसाभाष्ये श्रीमङ्करभगवत्पादकते। हतीयाध्यायस्य दितीयः पादः॥ ०॥

सवादिष्ट शानानु सारि श्रुते बं लीय स्वात् सर्व वेदान्ते व्वीश्वर स्वा जगडेतुलश्रुते श्रेश्वराधि षितात् कर्मणे। जगदन्तः पाति प्र लिसि द्विरिति समुदायार्थः ॥

इति श्रीमत्परमहंसपरिवाजकाचार्य श्रीगोविन्दानन्दभगवत्पाद-छता प्रारीरक्वाखायां भाष्यरत्नप्रभावां हतीयस्वाध्यायस्य दितीयः पादः॥ \* ॥

#### ॐ पर्मात्मने नमः।

# स्ववेदान्तप्रत्ययं चेादनाद्यविशेषात्।। १॥

वाखातं विज्ञेयस्य ब्रह्मणस्त्रस्तिनान्तु प्रतिवेदान्तं विज्ञानानि भिद्यन्ते न वेति विचार्यते। ननु विज्ञेयं ब्रह्म पूर्वापरादिभेदरहितं एक सेकर सं सैन्धव घनवद वधारितं, तत्र कुता विज्ञान भेदाभेद चिन्तावतारः। न हि कर्मब छ लवत् ब्रह्मणे व छ लमि वेदान्तेषु प्रतिपिपाद धिषित मिति शक्यं व कुं, ब्रह्मण एक लात् एक रूपला च। न चैक रूपे ब्रह्मण्यनेक रूपाणि

#### अ विघ्नविनाशाय नमः।

मार्ताखं ध्वान्तनाशाय चिले। तसामिनं मुदे। विघ्नेशं विघ्नविध्वस्ये प्रणमामि मुज्जमुंजः॥

व्रस्वस्तं निर्धार्यं तद्वानसाधनोपासनास्वरूपमाइ। सर्वनेदान्तप्रत्ययं चोदनाद्यविश्वेषादिति। पादसङ्गतिमाइ। व्याख्यातिमिति।
पूर्वपादे तन्तंपदार्थविवेकः कृतः इच्च तत्पालवाक्यार्थव्यानमानन्दादयः
प्रधानस्येति सूत्रेणापुनरुक्तोपेक्तिपदतद्वाचार्थापसंचारेण निर्धार्थत
इति प्रत्यापुनरुक्तोपेक्तिपदतद्वाचार्थीपसंचारेण निर्धार्थत
इति प्रत्याक्तिमानः सङ्गतिः। सगुणवाक्यार्थविद्याचिन्ता तु तदिद्यानां चित्तेकाग्यदारा निर्मुणवानसाधनत्वात् क्रियत इति मन्तव्यं
सम्पति निर्मुणवानं भेदाभेदिवचारिवषयेत्वेनोक्तमिति मन्वान चाव्यपति। निर्वति। वेद्यभेदिवद्याभेदिचन्ता स्थात् व्रद्मणस्तु वेद्यस्येक्यात् न चिन्तावसर इत्यर्थः। व्रद्धेक्येऽपि धर्मभेदाचिन्ता स्थात च्याद्य।
एकक्ष्पत्वाचेति। निर्धर्मत्वादित्यर्थः। एकक्ष्पेऽपि व्रद्धात्यनेकप्रकारस-

विज्ञानानि समावन्ति, न ह्यन्यथार्थाऽन्यथाज्ञानिमत्यभानं भवित । यदि पुनरेकस्मिन् ब्रह्मणि बह्ननि विज्ञानानि वेदा-न्तान्तरेषु प्रतिपिपादियिषितानि तेषामेकमभान्तं भान्तानीत-राणीत्यनात्र्यासप्रसङ्गो वेदान्तेषु, तस्मात् न तावत् प्रतिवेदान्तं ब्रह्मविज्ञानभेद त्राप्रद्वितं प्रकाते, नाष्यस्य चेादनाद्यविश्रेषा-दभेद उच्यते, ब्रह्मविज्ञानस्याचेादनाजचणलात्। त्रविधि-प्रधानिर्हि वस्तुपर्यवसायिभित्रह्मवाक्यैर्ब्रह्मविज्ञानं जन्यत दत्य-वेाचदाचार्यः 'तन्तु समन्वयात्' [वे॰त्र॰९।पा॰९।सः०४] दत्यत्र । तत्कथिममां भेदाभेदिचन्तामारभत दति, तदु-च्यते । सगुणब्रह्मविषया प्राणादिविषया चेयं विज्ञान-

म्भवाभेदग्रङ्का इत्यत चाह । न चेत्यादिना । पूर्वपचे चानभेदग्रङ्कानुपपत्तिमुक्ता चेादनायभेदाज्ज्ञानाभेद इति सिद्धान्तोऽप्ययुक्त इत्याह । नाप्यस्थित । एवं पादारम्भमाद्यिप्य समाधने । तदुचत इति ।
सगुणविद्याखेव भेदाभेदचिन्ता कियते निर्मुणविद्यायां लेकां सिद्धमिति वाचार्यरूपगुणोपसंहारमात्रं कियते वाक्यार्थनिर्णयायेति भावः।
पञ्चाप्रिपाण इह णाण्डिस्यवैद्यानरादिविद्या मिथोभिन्ना इति 'नानाण्व्यादिभेदात्' इत्यत्र वस्यते । चत्र तु मिथोभिन्नास्ताः निः प्रतिणाखं
भिद्यन्ते न वेति नामादिभेदाचादनाविष्णेषाच संण्यः । पूर्वपचे
विद्याभेदादुणानुपसंहारः सिद्धान्ते त्यभेदादुपसंहार इति फलभेदः।
पूर्वतन्ते शाखान्तराधिकरणपूर्वपचस्त्रं नामरूपधर्मविष्णेषपुनरुक्तिनिन्दाणित्तसमाप्तिवचनप्रायस्त्रित्तान्यार्थदर्णनात् शाखान्तरे कर्मभेदः
स्थादिति । तत्रोक्ता हेतवे नामादया विद्याभेदार्थमहोत्यन्ते च्ययेष
च्यातिरयेष च्यातिरेतेन सहस्रद्विणेन सर्वं यजेतेत्यत्र प्रक्रतच्यो
तिर्योमानुवादेन सहस्रद्विणाभ्यगुणविधिमाण्ड्य च्यातिरितिपदस्य
कर्मान्तरनामलसम्भवे च्यातिरेतम्बद्यक्तत्वायोगाद् प्रकरणविच्छेदाच

भेदाभेदिचिन्ते त्यदेषः। अत्र हि कर्भवदुपामनानां भेदाभेदै।
सम्भवतः, कर्मवदेव चेपपामनानि दृष्टफलान्यदृष्टफलानि
चेच्चन्ते क्रममुक्तिफलानि च कानिचित् सम्यग्ज्ञानोत्यचिदारेण। तेब्वेषा चिन्ता सम्भवति किं प्रतिवेदान्तं विज्ञानभेद आहे।सित् नेति। तत्र पूर्वपचहेतवस्तावदुपन्यस्यन्ते,
नामस्तावद्भेदप्रतिपत्तिहेत् वं प्रसिद्धं च्यातिरादिषु, अस्ति
चात्र वेदान्तान्तरविहितेषु विज्ञानेषु अन्यदन्यन्नाम तेन्तिरी-

च्यातिष्टीमात् कमीन्तरं विशिष्टदिचागात्रं विधीयत इति नाझः कर्म-भेदकलमुत्तां। च्यातिरादिष्वियादिपदेनाध्वर्यवं है। चिमिति संज्ञा-भेदात् च्योतिष्टीमात् कर्मभेदी याद्यः। तप्तं चीरं द्वा कठिनमा-मिचा, तच दवं जलरूपं वाजिनसिति भेदः, 'तप्ते पयसि दथानयति सा वैश्वदेखामिचा वाजिभ्या वाजिनम्' इत्यच वैश्वदेवे चामिचायागे वाजिनाख्यम्यविधिः वाजिभ्य इति, वैश्वदेवानुवादादित्वच वैश्वदेवे, चामिचायामे वाजिनाख्यमुणविधिः वाजिभ्य इति, वैश्वेदेवानुवा-दादित्याशङ्घामिचां प्रत्यपसर्जनने। स्विन्धेदेवानां वाजिस्य इत्वनुः वादायागाद्तपित्रिष्टामिन्नावरुद्धे नर्भीय वाजिन्नवस्थानानाङ्कि-तस्य विध्ययोगादाजिदेवताको वाजिनयागः कर्मान्तरमिति द्रथदे-वताखरूपभेदात् कर्मभेदः सिद्धान्तितः । चादिपदात् 'रेन्द्रं दधीन्द्रं पयः' इति द्रथभेदात् यागभेदो याह्यः, स्विमहापि पञ्चामिषडिमः रूपभेदात् विद्याभेदी वाजिच्छन्दे। गयाः तथा रेतोन्यूना वा ग्राह्याः इ।न्देग्ये तसि इता वाजिनामिति पाणविद्याभेदः, कारीरिवाक्या-ध्ययने तैत्तिरीयकारणं भूमी भाजनं धर्मविश्रेषा नान्येषां, अवन्यध्ययने केषाचिदुपाध्यायार्घमदका इरणं धर्मी नानीषां, चय्यमेघाध्ययनेऽध्या-सानयनं केषाचिदेव नान्येषां, न च तान्येव कारीर्यादीनि कर्माणि धर्मविश्वमपेदानी नापेदानी चेति युक्तां, खती धर्मविश्वेषाच्छाखाः नारे कर्मभेदः प्राङ्कित लायाचापि मुखकाध्ययने कीषा चिदेव प्रिरस्य-

यकं वाजमनेयकं की घुमकं की शीतकं शाव्यायनकि मिल्लेवमादि, तथा रूपभेदे। ऽपि कर्मभेदस्य प्रतिपादकः प्रसिद्धः 'वैश्व-देखा ऽऽिमचा वाजिम्से वाजिनम्' दल्लेवमादिषु, श्रस्त चाच रूपभेदः, तद्या केच्छाखिनः पञ्चाश्विवद्यायां षष्ठमपरम-श्विमामनिन्न, श्रपरे पुनः पञ्चैव पठिन्त, तथा प्राणमंवादा-दिषु केचिदूनान् वागादीनामनिन्न केचिद्धिकान्, तथा धर्म विश्वषे। ऽपि कर्मभेदस्य प्रतिपादक श्वाशिक्षतः कार्या-

द्वारपाचधारणरूपं वृतं नान्येषामिति विद्याभेदः स्यात्, प्नरुतिर-भ्यासः। 'समिधा यज्ञति ततूनपातं यज्ञति' इति यज्ञत्यभ्यासात् प्रया-जानां भेद उत्तत्त्रया प्राखान्तरे अथासादियाभेदः, आदिपदादिन्दा-दिग्रहः, 'प्रातः प्रातर हतं ते वदन्ति पुरोदया ज् इति येऽ मिही चम्' इत्यन्दितच्चामस्य यदुदिते सूर्ये पातर्जुज्ञयात् 'यथातिथये प्रदृताय श्रून्यायावसथाया हायं हरिनत ताहगेव तत्' इत्युदित हो मस्य च नि-न्दाश्रुतेमेदः, रक्षसेवादितेऽन्दिते वानुष्ठानायागात्, तथादितान्-दित हो माति ज्ञमक्त प्रायस्थितादण यि हो चभेदः प्रक्लितः, एते निन्दा-प्रायिचित्ते वेदान्तविद्यास न विद्येते इति नादाक्तियेते, यथा सर्वशा-खाविचितस्य कर्मगो जातुं कर्तुं वाऽण तोभेदस्या सर्ववेदानाध्यय-न्जानायणतोत्तत्तवेदान्तविद्याभेदः स्थात्, तथा णाखानां सर्वासा-मेकरूपा समाप्तिर्ने चिते किन्तु कस्या खित् क्वचित् कर्मीण समाप्तिरतः समाप्तिवचनभेदात् प्रतिप्राखं कर्मभेदः प्रक्षितः, तथा कस्यचिद्देदा-नास्योद्धारसावीत्ये समाप्तिः नस्यचिद्नयचेति विद्याभेदः, खन्यार्थदर्शन-मर्थवादस्तद्भेदात् कर्मभेदविद्याभेद इति पूर्वपचसूत्रीता हितवा दिर्शितास्ते केचित् सिद्धान्ते पूर्वपद्ये चात्रीपयुज्यन्त रति तथाशब्दा-नाराभ्याससङ्ख्याग्राप्यक्रियानामधेयानि कर्मभेदकानि, तच नामधेयं गुणा रूपमभ्यास सेति चयं व्याखातं, यजेइधात् जुड्यादिति प्रकृति-शब्दभेरेन धालर्घभेरात् तदविक्त्रभावनाख्यक्रमभेर उत्तत्त्वाऽन

दिषु, श्रस्ति चात्र धर्मविश्रेषः यथाऽऽथर्वणिकानां शिरेष्त्रतम्
दिति, एवं पुनक्तादयो भेदहेतवे यथामभवं वेदान्तान्तरेषु
योजियतयाः, तसात् प्रतिवेदान्तं विज्ञानभेद द्रति।
एवं प्राप्ते ब्रूमः पर्ववेदान्तप्रत्ययानि विज्ञानानि तस्मिन्
तिसान् वेदान्ते तानि तान्येव भवितुमर्हन्ति। कुतस्रोदनाद्यविश्रेषात्। श्रादिग्रहणेन श्राखान्तराधिकरणिसद्धान्तस्रत्रोदिता
श्रभेदहेतव दहाक्रयन्ते, मंयोगरूपचे।दनाख्याविश्रेषादित्यर्थः।
ययैकसिन्तिग्रहोत्रे श्राखाभेदेऽपि पुक्षप्रयतः तादृश एव चे।यते जुद्धयादिति। एवं 'यो ह वै ज्येष्ठस्र श्रष्टस्र वेद'दित वाजसनेयिनां, क्रन्दोगानास्र तादृश्येव चे।दना, प्रयोजनसंयोगोऽप्यविशिष्ट एव 'ज्येष्ठस्र श्रेष्ठस्र खानां भवति' दिति। क्रपमणुभयत्र

वदीपास्तद्र व्यादिश्व्दभेदात् विद्याभेदः, 'ति ख चाज्रती जुं हो ति' द्रति स
ह्याय कर्मभेदवदायुषाणा दे। संवर्गाविति दिलसङ्घ्या संवर्गविद्याभेदः

स्थात्, नित्यापि हो चप्रकरणात्, प्रकरणान्तरे कुग्छपायिनामयने 'मासमिति हिंद्यान्तिं। तथा च वेदान्तभेदे प्रकरणभेदादुपास्तिभेद

दित पूर्वपद्यः। सिद्धान्तयित। स्विमिति। सर्वेवेदान्तः प्रतीयन्त द्रति

सर्ववेदान्तप्रत्ययानि तैर्वि हितानीत्यर्थः। उक्तनामादिभिरिष्ठि होचादिकर्मणां प्रतिशाखं भेदे प्राप्ते शाखान्तराधिकरणसिद्धान्तस्त्रचं 'स्कं

वा संयोगरूपचीदनात्याविश्रीषात्' द्रति। तच चोदनाविधायकः शब्द
स्वोदितः प्रयत्नो वा, तस्याः चित्रशिषमाह। यथेकसिन्निति। स्कथा
तर्यहोमाविच्हत्रप्रयत्नेकवदुपास्तिप्रयत्निक्यमित्रर्थः। यथा च्येसत्वादि
गुणकप्राणविद्या सर्वशाखास्त्रका तथा पञ्चापिवद्यायेका फलसंयो
गाखिवश्रेषात्, तथान्यापि विद्या भिन्नेत्याह। स्वं पञ्चापीति। पूर्व-

तदेव विज्ञानस्य यद्त च्येष्ठश्रेष्ठादिगुणविश्वेषणान्तितं प्राणतत्तं,
यथा च द्रव्यदेवते यागस्य रूपं एवं विज्ञेयं रूपं विज्ञानस्य तेन
हि तद्र्यते समास्यापि सेव प्राणविद्यति, तसात् सर्ववेदान्तप्रत्ययलं विज्ञानानां। एवं पञ्चाश्विवद्यावेश्वानर्विद्याशास्त्रिस्थविद्यत्येवमादिषु योजयितव्यं। ये तु नामरूपादया भेदहेलाभाषास्त्रे प्रथम एव कार्ष्डं 'न नास्त्रा स्वादचे। द्रवाशिधानलात्'
दत्यारभ्य परिहताः, दहापि कञ्चिद्विश्वेषमाश्रञ्च परिहरति॥

# भेदान्नेति चेन्नैनस्यामि॥ २॥

स्वादेतत् सर्ववेदान्तप्रत्ययतं विज्ञानानां गुणभेदान्नापप-द्यते। तथा हि वाजसनेचिनः पञ्चाभिविद्यां प्रसुत्य षष्ठमपर-

पचाहेत्तिराचछे। ये त्विति। काठकमित्यादिनाझा कर्मभेदो न युक्तः, कुतः खेचादनाभिधानत्वात् काठकादिण्व्दानां ग्रज्यनामत्या कर्म-वाचित्याभावादते। भिन्ननामकण्णाखाग्रज्यभेदेऽपि तिद्विह्नतं कर्मैक-मेव, खेल्परूपभेदोऽपि न कर्मैक्यविरोधी, धर्मविण्येषक्षध्ययनाङ्गं न कर्माङ्गमतो न कर्म भेदकं णाखाभेदे पुनरुक्तिरसिद्धा, निन्दान्यार्घद-ण्यनयोरपि न भेदकतं तत्तिद्विधक्तिमाचत्वात् बज्जणाखाय्यनाण्ण-क्ताविप खणाखानुक्तविण्येषस्थापेच्यात्रस्थान्यते। ग्रहसम्भवादणक्तिरभेदिका एकस्मिनपि कर्मखाङ्गते। त्यायि सम्भवति एवं समा-पित्रचनभेदोऽप्यप्रयोजिक हत्येवं कर्माभेदप्रमाणप्रावल्ये भेदहेतवः परिहता हत्यर्थः। तिर्हे णाखान्तरन्यायेनेव कर्मेक्यविद्येक्यसिद्धेः पुनक्तिरित्यत खाइ। इहापीति॥

रूपस्थात्यितिष्रिष्ठतं विश्वेषः पश्चायीन् वेदेवाद्युपासनीत्यितः विधिस्थपश्चारन्यादिरूपभेदादुपासनाभेदः स्यादामिन्तावाजिनरूपभे- मियामामनिन 'तस्यायि देवायि भंवित' दे त्यादिना। क्रन्दोगास्त तं नामनिन पञ्चमञ्ज्ञयेव च उपमंदरिन 'श्रय द य एतानेवं प्रञ्चातिन पञ्चमञ्ज्ञयेव च उपमंदरिन 'श्रय द य एतानेवं प्रञ्चातिन वेद'दित। येवाञ्च सगुणोऽस्ति येवाञ्च नास्ति तेवां कथम्मणेवामेका विद्यापपद्येत, न चाच गुणोपसंदारः श्रक्यते प्रत्येतुं पञ्चसञ्चाविरोधात्। तथा प्राणसंवादे श्रेष्ठादन्यां श्रतरः प्राण्यान् वाक् चचुः श्रोचमनां सि क्रन्दोगा श्रामनिना। वाजसने यिन्तस्य पञ्चसमणामनिन 'रेता वे प्रजापितः प्रजायते द प्रजया पश्चित्यं एवं वेद' दित। श्रावाणोदापभेदाच वेद्यभेदी भवित वेद्यभेदा द्रव्यदेवताभेदादिव यागस्रेति चेत्, नेष्य देषः, यत एकस्वामपि विद्याचामेवंजातीयका गुणभेद उपप्यते। यद्यपि षष्ठस्याग्रेत्पचंदारे। न सम्भवित तथापि द्रप्रस्निनां पञ्चानामग्रीनां उभयच प्रत्यभिग्नायमानवात् न विद्यान्भेदो भवित्मर्द्यति, न दि षोडिश्यदणायदणयोरितराचे। भिद्यते। प्रयतेऽपि च षष्ठीऽश्विष्ट्रन्देगैः 'तं प्रेतं दिष्टमिते।ऽनिद्यते। प्रयतेऽपि च षष्ठीऽश्विष्ट्रन्देगैः 'तं प्रेतं दिष्टमिते।ऽन

दान् कर्मभेदविद्यधिकाण् ज्ञानिरासार्थवात् न पानक्त्यमस्याधिकरणस्येति मलाण् ज्ञां याच्छे। स्यादियादिना। अस्य प्रथक्णास्त्ववात् कर्मन्यायानां मानसिवद्यास विना स्त्रः दुर्यागलाच पुनकित्तगन्धोऽपि नास्तीति मन्तयं। नन् तस्य स्तस्य दाष्टार्थमियरन्येष्टिगतः यस्रो यः प्रसिद्धवद्याजिभिक्तः स क्षान्देग्ये उपसंद्यार्थ इति न
क्पभेदस्तवाद्य। न चावित। अस्तु प्रजननग्रणवता रेतसा वाजिनामावापम्बन्दागानाच तस्यादापस्ततः किमियत याद्य। आवापेति।
क्रान्देग्ये षर्धाग्यभावमङ्गीद्ययाल्पक्पभेदा न विद्येक्यविरोधीति परि
हर्गत। नेष ह्यादिना। सङ्गीकारं यज्ञति। पद्यतेऽपीति। इताऽस्मास्रोकादिसं लेकान्तरं प्रेतं गतं ज्ञातयोऽपये हरन्तीवर्थः। नन् क्रा-

यय एव हरिना' इति । वाजमनेथिनसु मामादिनेषु पञ्चस्वित्रिष्ट्रनाथाः मिस्ट्रमादिकस्पनाया निवृत्तये 'तस्वाप्तिरेराग्निभंवित मिमत् मिमत्' इत्यादि समामनिन म नित्यानुवादः। त्रथाषुपामनार्थ एष वादस्तथापि म गुणः प्रकाते क्रन्देागैरणुपमंहतुं। न चात्र पञ्चमञ्चाविरोध त्राप्रञ्चः, माम्पादिकाग्यभिप्राया होषा पञ्चमञ्चा नित्यानुवादभूता न विधिममवाथिनोत्यदेषः। एवं प्राणमंवादादि व्यष्यिकस्य गुणस्तेत् त्रोपमंहारा न विक्थते। न चावापादापभेदादे यभेदे विद्याभेदञ्चापञ्चः कस्यचिदेद्यां प्रस्थावापादापथारिप भूयमेविद्यवेदिन्नोरभेदावगमात्, तस्मादैकविद्यमेव॥

# खाध्यायस्य तथालेन हि समाचारेऽधिकाराच सरवच तन्नियमः॥ ३॥

यद णुक्तमाथ विचां प्रति ग्रिरे विचां प्रति ग्रिरे विचा चपेचणाद-

न्दे। ग्रेऽप्रिमा चं श्रुतं वाजिभिन्त सिनदादिविश्वेषः पर्छाते इति रूप-भेदन्तदवस्यन्तवाह । वाजसने यिनिन्तित । षष्ठा मेन्ति हिरोधस्य चानु-वादमा चलेनानुपास्यलात् पश्चामय र वे।पास्याः उभयचेति न रूप-भेद इत्यर्थः । सिवश्वेषस्य षष्ठा मेर्पास्यलेन रूपभेद इत्याह । स्रया-पीति । द्युने। कादीनां पश्चानामधीनां स्रियलसम्पत्तिविधिनैवार्थात् पश्चतं सम्पत्तिक ल्पितासीनां सिद्धमनू द्यते न ध्येयलेन विधीयत इत्यर्थः । इन्दे। ग्रेवीजिशाखास्यं रेत उपसं इर्ते श्वमित्यक्षाऽनुपसं हारे-ऽपि न विद्याभेद इत्याह । न चावापेति ॥ रवं रूपभेदे। न विद्याभेदक इत्यक्षा धर्मविश्वेषाऽपि न भेदक

चेषां च तदनपेचणादिद्याभेद द्रति, तत्रात्युच्यते। खाध्यायक्षेष धर्मा न विद्यायाः, कथमिदमवगस्यते यतस्वथावेन खाध्याय- धर्मवेन समाचारे वेद न्नतापदे प्रपरे ग्रन्थे त्राध्यविष्णका ददमपि वेद नत्तेन समाख्यातिमित समामनित्तः। नैतदचीर्णन्नतोऽधीते दित चाधिकतिविषयादेतच्छव्दादध्ययनप्रव्दाच खोपनिषदध्य- यनधर्म एवष दित निर्धार्थते। ननु च 'तेषाभेवेतां न्नद्धविद्यां वदेच्छिरोत्रतं विधिवद्येषु चीर्णम्' दित न्नद्धाविद्यासंयोगत्रव- णादेकेव सर्वत्र न्नद्धाविद्यति सङ्घीर्थतेष धर्मः, न, तत्राष्टेतामिति प्रकृतपरामग्रात् प्रकृतत्वच न्नद्धाविद्याया ग्रन्थविभेषापेचिमिति ग्रन्थविभेषसंयोगयेवेष धर्मः। सरवच तन्त्रियम दित निदर्भनिन्दिगः। यथा च सराः होमाः सप्त मीर्थादयः ग्रतीदनपर्यन्ता वेदान्तरोदितवेताग्यनभिमस्यादार्थ्यणेदितेकाग्यभिमस्य स्थाचार्यविभेषस्य- स्थाचार्यविणकानामेव नियस्यन्ते तथायमपि धर्मः खाध्याय- विभेषस्य स्थात् तन्त्वेव नियस्येत, तस्यादष्यवद्यं विद्येकलं॥

इताइ। खाधायस्थेत। गोदानवद्ध्ययनाङ्गलेन शिरोत्रतमायर्वणिकानां सचे विह्नितं न विद्याङ्गमित्यर्थः। स्विध्वकाराचेति व्याच्छे।
नैतिदिति। रतस्रक्षतं मुख्कमननुष्ठितशिरोत्रतो नरो नाधीत इति
स्रुतेमुंखकाध्ययनाङ्गमेव शिरोत्रतमित्यर्थः। ननु विद्याङ्गलेनापि इदं
त्रतं स्रुतमिति शङ्कते। निच्चिति। सर्वशाखास ब्रह्मविद्येक्तेव चेदिद्यासंयुक्तं त्रतमिप सर्वच सम्बधित। न च सम्बध्यत इति विद्यामेद
इत्यर्थः। प्रक्षतग्रस्थवाच्यतच्छव्दबलाद्रस्थपकाश्वनग्रस्थपरो ब्रह्मविद्याशब्द इति परिहरित। नेति। तस्य शिरोत्रतस्य मुख्काध्ययने नियम
इत्यच सर्वदिति दर्शननिर्देशः। सराः होमाः स्राध्वर्योः सस्त्रचे
उदित रकोऽधिरेकिषंस्च्या प्रसिद्धक्तिसिन्नमा कार्या इति यथा
नियम्यन्ते तथेत्यर्थः॥

## दर्शयति च ॥ ४ ॥

दर्शयति च वेदे। ऽपि विद्येकलं, सर्ववेदान्तेषु वेद्येकले। प्रेशात् 'सर्वे वेदा यत्यदमामनिना' दित, तथितमेव बक्रृचा मह-त्युक्ये मीमां मन्न 'एतमग्रावध्वर्यव एतं महाव्रते छन्दे। गः दिति। तथा महद्भयं वज्रमुद्यतम्' दित काठके। जक्रस्थियगुणस्य भयहेतुलस्य तैन्तिरीयके भेददर्शनिन्दाचे परामर्शे। दृग्यते 'यदा स्थेवेष एतस्मिन्द्रसम्नत्तं कुरुते त्रय तस्य भयं भवति तन्तेव भयं विदुषे। उमन्वानस्य' दिति। तथा वाजमनेयके प्रादेश-मानम्मादितस्य वैश्वानरस्य छान्दे। ये सिद्धवदुपादानं 'यस्ते-तमेवं प्रादेशमानमभिविमानमात्मानं वैश्वानरमुपास्ते' दित, तथा सर्ववेदान्तप्रत्ययलेनान्यन्न विहितानामुक्यादीनामन्यने। पामनिवधानायोपादानात् प्रायदर्शनन्यायेने। पामनामापि सर्ववेदान्तप्रत्ययलसिद्धिः॥

# उपसं हारे।ऽर्थाभेदाहिधिशेषवत् समाने च।। ५॥ इदं प्रयोजनस्त्रम्॥

स्थित चैवं सर्वदेदान्तप्रत्ययले विज्ञानानामन्यने। दितानां विज्ञानगुणानामन्यनापि समाने विज्ञाने उपसंदारा भव-ति, अर्थाभेदात्। य एव दि तेषां गुणानामेकन्नार्था विश्विष्ठविज्ञानोपकारः स एवान्यनापि, उभयनापि दि तदेवें विज्ञानं तस्मादुपसंदारः विधिभेषवत्, यथा विधिभेषाणामग्निद्दीनादिधमाणां तदेवेकमग्निद्दीनादि कर्म सर्वनेत्यर्थाभेदादुपसंदार एविभद्दापि। यदि दि विज्ञानभेदी भवेत् तते। विज्ञानान्तरिनबद्धलाद्गुणानां प्रक्रतिविक्रतिभावामावाच न स्वादुपसंदारः, विज्ञानकेले तु नैविमिति। अस्वैव च प्रयोजनस्व नस्य प्रपञ्चः सर्वाभेदादिखार्भ्य भविष्यति॥

सर्वशाखास विद्येकाचिन्तायाः पालमाह । उपसंहार इति । शा-खाभेदे समानविद्यायां श्रुता गृणा यथाश्रुति व्यवस्थिता उत एकचा-श्रुता इतरशाखात उपसंहत्या इति सन्दे विद्येक्येऽपि तच तचे।-त्तरिय गृणैविद्योपकारसिद्धेः शाखाभेदेन गृणा व्यवस्थिता इति पद्यः, तच विद्येकचिन्तानेष्पत्थिमिति पालसिद्धान्तत्वेन स्वचं व्याच्छे । स्थिते चेत्यादिना। गृणानां गुण्यविनाभावादेतच्छाखास्था विद्या शाखान्तरोक्त-तद्विद्यागुणवती तदिभन्नत्वात् तद्विद्यावदित्यनुमानाद्विद्येक्ये गृणोपसं-हारसिद्धिरित्यर्थः । प्रधानक्ये तदुपकारकाणामङ्गानामुपसंहारे दृष्टा-नमाह । विधिश्रेषवदिति । उक्तमेव व्यतिरेकमुखनाह । यदि हीति । न चायेययागावरद्धानां गृणानां तत्रोऽभिन्ने सीये प्राप्तिवदिद्यान्तरस्थ-गृणानां विद्यान्तरप्राप्तिः किं न स्थादित्यत स्राह्ण । प्रकृतीति । प्रकृति-गृणानां विद्यान्तरप्राप्तिः किं न स्थादित्यत स्राह्ण । प्रकृतीति । प्रकृति-गृणानां विकारे प्राप्तिर्वृक्ता विद्यानान्तु प्रकृतिविक्रतिभावासिद्धेनं त-स्वाप्तिरित्यर्थः । नविनिति गृणानुपसंहारो नेत्यर्थः । उत्तरस्वचाणाम-नेन स्वेण पे।नरुक्यं वार्यति । स्रस्विति ॥

# अन्यथालं ग्रब्दादिति चेन्नाविग्रेषात् ॥ ६॥

वाजमनेयके 'ते ह देवा ऊ चुर्हना सुरान् यज्ञ उद्गीयेनात्य-यामेति ते ह वाचमूचुस्लं न उद्गायेति तथा' दति, प्रक्रम्य वागा-दीन् प्राणानासुरपाप्मिबद्धिलेन निन्दिला मुख्यप्राणपरिग्रहः पयते 'त्रथ हेममामन्यं प्राणमूचुस्लं न उद्गायेति तथेति तेभ्य एष प्राण उदगायत्' दति। तथा कान्दे। ग्रेऽपि 'तददेवा उद्गीयमा-जहुरनेनेनानिभभविख्यामः' दति प्रक्रम्येतरान् प्राणानासुरपा-प्रविद्धलेन निन्दिला तथेव मुख्यप्राणपरिग्रहः पद्यते 'त्रथ ह य एवायं मुख्यः प्राणस्तमुद्गीयमुपासाञ्चिक्तरे' दति। उभयवापि च \*प्राणप्रशंमया प्राणविद्याविधिर्ध्यवसीयते। तत्र संश्रयः कि-

पूर्वं चोदनाद्यिविशेषादुत्सर्गतो विद्येक्यमुत्तं तस्यापवादं वतुमाह । व्यन्ययात्मिति । च्यत्र वाजिनामुद्रीयब्राह्मणं इन्दोगानामुद्रीयाध्याय्य विषयमाह । वाजेत्यादिना । 'ते च देवाः सान्विकरत्यः प्राणा चन्यान्यमू चुर्चनोदानीमस्मिन् पच्चे उद्गीयेनीद्राचेण कर्मणा रजक्तमाव्यत्तिस्पान् गुणानतीत्य देवतं ग्रच्हामः' इति ते चेवं निर्देषमुद्रीय-कर्तारमुपास्यं निर्धारियतुं क्षतसंवादाः प्रथमं वाच्चं परीच्छास्ये भवं च्यासन्यं मुखमध्यस्यं प्राणमुपास्यं निर्धारितवन्त इत्यर्थः । तत्रान्यान्याभिन्यात्मव्यद्यं प्ररचन्तवन्तस्वमीद्गानं नी स्वीकुर्वित तथा त्याच्वं क्षतं तथा व्याचन्तं क्षतं तथा व्याचन्तं क्षतं तथा व्याचन्तं स्वयं प्रवेवदुद्गीयमाह्ववन्तः, चनेनोद्गीयेनेतानस्रान् च्यासन्यमाणं देवाः पूर्ववदुद्गीयमाह्ववन्तः, चनेनोद्गीयेनेतानस्रान् चयेमेत्यर्थः। भेदाभेदमानाभ्यां संश्यमाहः। तत्रेति। च्यत्र पूर्वाधिकरण-सिद्धान्त्यायेनोद्गीयविद्येति संज्ञेकोन विद्येक्यमिति पूर्वपच्चे मिथा गुणापसंहारः पत्नं, सिद्धान्ते संज्ञेति विद्येक्यापवादादनुपसंहार इति, एवं यत्र पूर्वन्यायेन पूर्वपच्चः तत्रापवादिकी सङ्गतिरिति मन्तयं,

<sup>\*</sup> प्राणिति प्रतीकं वर्धः पुः नासि।

मच विद्याभेदः स्थादा हो स्थित् विद्येकलिमिति, किन्तावत् प्राप्तं पूर्वण न्यायेन विद्येकलिमिति। ननु न युक्तं विद्येकलं प्रक्रमभे-दात्, श्रन्यथा हि प्रक्रमन्ते वाजमनेथिनः श्रन्यथा क्रन्दोगाः 'लं न उद्गाय' दित वाजमनेथिन उद्गीयस्य कर्त्वेन प्राणमा-मनिन्त, क्रन्दोगा उद्गीयलेन तमुद्गीयमुपामाञ्चिकरे दिति तत्व्यां विद्येकलं स्थादिति चेत्। नैष देषः, न द्योतावता विशे-षेण विद्येकलमपगच्चति श्रविभेषस्थाऽपि वज्ञतरस्य प्रतीय-मानलात्। तथा हि देवासुरमङ्गामोपक्रमलं श्रस्ररात्ययाभि-प्राय उद्गीयोपन्यामवागादिसङ्गीर्तनं तिन्वन्दया मुख्यप्राणय-पाश्रयः, तदीर्याचासुरविध्यंमनमभ्रम् स्थाप्रविन्दर्भनेने त्येवं वहने वे।ऽयां उभयचायविभिष्टाः प्रतीयन्ते। वाजमनेयकेऽपि चे।द्री-यमामानाधिकरण्यं प्राणस्य श्रुतं 'एष उ वा उद्गीयः' दित। तस्माच्छान्दे।येऽपि कर्वलं खचित्वयं, तस्माच विद्येकलिमिति॥

स्व स्थिति द्वानिशङ्काभागं याचरे। नन न युक्तिमिति। सम्पूर्णाद्गीय-कर्मकर्ता प्राणा वाजिनामुपास्यः, उद्गीयिति कर्यस्व हन्दोगानान्त्र-द्रीयावयव ॐकारः प्राण्य हण्णोपास्यः, ॐमिल्येतद च्चरमुद्रीयमित्यप-कम्य प्राण्यमुद्रीयमिति कर्मरूपल्याच्दात्, तथा कर्यकर्मणोरुपास्ययो-भेदाद्वि ययोरन्ययालं भेद र्रात शङ्कार्यः, उद्गीयलेनेति ॐकारलेनेल्यर्यः। अल्परूपभेदो न विद्येक्यविरोधीत्रक्तन्यायेन पर्वपच्चं परिष्ट्र-रित। नेष र्रात। अस्र ज्याभिप्रायः अस्र ज्यार्थसंवादः, यथा स्थानं प्राप्य लेग्य्रे। विद्यंसते तथा प्राणं हन्तुमागता अस्र रात्तस्य वीर्येण स्थाने ध्वता रित अतम्भयनेल्यः। अल्परूपभेदमङ्गीक्रवापि विद्येक्यमुक्तं सीऽपि नात्तात्याह। वाजेति। उद्गीयरूपलेन प्राणस्थाभयन अतलादेकन अतं कर्ललमण्यभयन द्रस्यमित्यर्थः॥

## नवा प्रकारणभेदात् परे । वरीयस्वादिवत् ॥ ७॥

न वा विद्येकलमच न्यायां, विद्याभेद एवाच न्यायाः, कस्मात्
प्रकरणभेदात्, प्रक्रमभेदादित्यर्थः । तथा हि द्र प्रक्रमभेदो
दृश्यते छान्दे। ये तावत् 'श्रोमित्येतद चरमुद्दीयमुपासीत' दति,
एवमुद्दीयावयवस्थाद्भारस्य उपास्यलं प्रस्तृत्य रस्तमादिगुणापव्यास्थानच्च तच छला 'श्रय खल्वेतस्थैवाचरस्थे।पव्यास्थानं भवति'
दिति, पुनरपि तमेवोद्दीयावयवमाद्भारमनुवर्यः देवासुरास्थाविकादारेण तं प्राणमुद्दीयमुपासाच्च किरे दत्याद । तच
यद्युद्दीयशब्देन सकला भित्ररिभेप्रयेत तस्थाच्च कर्ते।द्वातिर्वक्
तत उपक्रमञ्चापरस्थेत, लचणा च प्रसच्येत, उपक्रमतन्त्रेण
चैकस्मिन् वाक्ये उपसंदारेण भवितव्यं, तस्मादच तावदुद्वीयावयवे ॐकारे प्राणदृष्टिरूपदिस्थते। वाजसनेयके तः

वज्जिविष्ठ हिप्ते दात् न विद्येकामिति सिद्धान्तयित। न वेति। अद्यरं विश्विनिष्ठ। उद्गीयमिति। तदवयविमयर्थः। एथियादिरसानां रस-तम ॐलारः, चाप्तिः सम्दिखरिति गुणानुका गुणविष्ठाङ्कारे प्राण्णदिख्यः प्राण्णदिख्यः प्राण्णदिख्यः प्राण्णदिख्यः प्राण्णदिख्यः प्राण्णदिख्यः प्राण्णदिख्यः प्राण्णदेशः प्राण्णदेशः प्राण्णदेशः सम्पूर्णसामभित्तपरम्ल, प्राण्णमुद्रीयमित्रवाद्यः प्राण्णदेशः दित्रवाद्यायतामित्वत चाद्यः त्रवाद्यायतामित्वत चाद्यः त्रवाद्यायतामित्वत चाद्यः स्वाद्यं स्वादिख्यः। नन् सिद्धान्तेऽपि तत्यदेऽवयवलद्याया सीकार्यः तत्री वरं कर्वत्ववद्यात् स्वत्वत्तरान् ग्रहात् तथा चे। पसंहारे कर्वपाः गोपाक्तिव्ययद्पन्नमेऽपि ति स्वाद्याद व्यवस्ति। सन्दिग्योपक्रमे। हि वाक्यप्रेयात् निस्वीयते। यथोक्ताः प्रकरा इत्यनाञ्चनः

उद्गीयमञ्चेनावयदग्रहणकारणाभावात् मकलैव भिक्तरावेद्यते तं न उद्गायेत्यपि तस्याः कर्तोद्गातिर्विक् प्राणत्वेन निरूप्यत दित प्रस्थानान्तरं। यदपि तचेद्गीयमामानाधिकरण्यं प्राणस्य तद्युद्गात्त्वेनैव दिदम्भीयिषितस्य प्राणस्य मर्वात्मत्वप्रतिपाद-नार्धमिति न विद्येकत्वमावहति, सकलभिक्तिविषय एव च तचा-युद्गीयमञ्च दिति वैषम्यं। न च प्राणस्थोद्गात्त्त्वमसस्भवेन हेतुना परित्यच्येत उद्गीयभाववदुद्गात्तभावस्थापासनार्थत्वेनोपदिम्यमा-

दयसन्दे हे तेजी प्रतमिति भ्रेषादिश्वयः, इह तूपक्रमेऽच्रास्थापास्यलं निस्तिं, तत्ममानाधिकरणे। द्रीयपदस्थावयवनद्यणा विनिस्तिति पा-णमुद्गीयमिलुपसं चारक्तदेकार्यतया नेय इत्यर्थः। एवं छान्दीग्ये अनार उपास उताः इतरेच तु प्राण इत्युपास्यभेदादिचाभेद इत्याच। वाजेति। यदुत्तं वाजिश्रुताविप प्रामखोद्गीयरूपलश्रुतेरुपास्यैकामिति तदूषयति। यदपीत्यादिना। तत्रोद्गीय उपास्थतया नाताः किन्तूद्गावतं, किन्तू द्रीयतमेव वाजिभिरपि या स्थामित्ये स्थामा प्रद्या ह। न चेति। स उद्गाता प्रायखोपाख इति यदुत्तां बज्जतराधीविशेषादि विदीव्यमिति तवाह। न चेति। एकवीद्गाता प्राम उपास्था उत्यवीद्वार इत्यन्तर-क्रीपास्यरूपभेदे स्पष्टे सति विचरक्रार्थवादसाध्यमात्रेगा ने।पासनैकां युक्तमित्यर्थः । वाक्यसाम्यमात्रेणार्थेकां नास्तीत्वत्र दशन्तनाद् । तथा-चिति। 'विवा एतं प्रजया पष्ठभिवेर्द्वयति यार्द्वयत्यस्य भाटयं यस्य इविर्निषप्तं पुरस्ताचन्द्रमा चम्युदेति चेधा तख्लान् विभजेदो म-ध्यमाः खुक्तानयये दाचे प्रोडाशमछाकपालं कुर्याचे खिविछाक्तानि-न्द्राय प्रदाने दधं सर् प्राणिखान्तान् विणावे शिपिविद्याय स्रते चरम् इत्यस्यदाकां। चस्यार्थः यस्य यजमानस्य चतुर्दस्यामेवामावास्थामा-न्या दर्शकर्माधं प्रवत्तस्य पुरस्तात् पूर्वं इविस्तर्छ्बद्धिपयोरूपं नि-रतं दर्शदेवताम्बार्ग्न्यादिभ्यः सङ्गल्पितं चन्द्रमाञ्च पञ्चादभ्यदेति तमे-तं यजमानं कालयखयापराधात् तदेव निरुप्तं च्वः प्रयाजादिनर्ज- नलात् प्राणवीर्थणेव चाद्वातीद्वाचं कर्म कराति द्वित नास्त्यमभवः। तथा च तचैव श्रावितं 'वाचा च ह्येव म प्राणेन चादगायत्' दित । न च विविचितार्थभेदे गम्यमाने वाक्यच्छायानुसारमाचेण समानार्थलमध्यवमातुं युक्तं, तथा ह्यभ्युदयवाक्ये
पग्राकामवाक्ये च 'चेधा तण्डुलान् विभजेत्, पग्राकामवाक्ये च 'ये
मध्यमाः स्युक्तानग्रये दाचे पुरोडाग्रमष्टाकपालं कुर्यात्' दत्यादिनिदें ग्रमाम्येऽध्युपक्रमभेदादभ्युदयवाक्ये देवतापनयोऽध्यविमतः, पग्राकामवाक्ये तु यागविधिः तथेहाष्युपक्रमभेदाद् विद्याभेदः, परोवरीयस्वादिवत्। यथा परमात्मदृष्ट्यध्यासमाम्येऽपि
'त्राकाग्रो ह्येवैभ्यो ज्यायानाकाग्रः परायणं स एव परोवरीयान्

यति वियोजयित श्रचुं चास्य वर्डयित यसात् कालभा निमान् यजनमानः, ये मध्यमादिभावेन चेधा भूतास्त खुला दध्यादिस हिता निक्षास्तान् विभजेदग्यादिग्या वियोजयेदियो च्य दाहलादिगुणकाग्यादिग्या दर्श देवभिन्नेग्या निवंपेदिति दधन् दधनि स्थावस्त खुल्च च्यादिग्या दर्श देवभिन्नेग्या निवंपेदिति दधन् दधनि स्थावस्त खुल्च च्यादिग्या दर्श द्रिन्नं कर्म विधीयत इति प्राप्ते तखुलचेधालाद्यन् वादेन विभजेदित हविषः प्रक्षतदेववियोगेन तस्मिन्नेव दर्श कर्मण देवतान्तरसम्बन्धमाचिधानं न कर्मान्तरमिति सिद्धान्तितं, स्वमन्यद्यवाक्ये कालापराधेनोपक्रमाद्य क्रिक्मण्येव हिवषः पूर्वदेवताभ्या- प्रमयो वियोगोऽध्यवसितः, पश्चकामवाक्ये तु यद्यपि ये स्थविस्तान स्यये प्रणयतेऽस्थात्मालां निवंपेद्ये मध्यमास्तान् विष्णवे शिपिविस्याय स्थते चर्चे चेतिदस्यास्तानिन्द्राय प्रदाचे दधंस्य मिति निर्देशोऽभ्यदय वाक्ये समाऽक्ति, तथापि यः पश्चकामः स्थात् सोऽमावस्थामिष्ट्रा वत्सान्तर्थादिति नित्यं दर्शकर्म समाप्य पुनर्दे हार्थं वत्सापाकरणविध्यप्तमात् पश्चकामस्य यागान्तरविधियेव नाभ्यदयवाक्येनार्थेकामिति पश्चकामस्य यागान्तरविधियेव नाभ्यदयवाक्येनार्थेकामित

जद्गीयः म एषे। उननः 'दित परे। वरीयस्वादिगुणविशिष्टमुद्गी-योपामनं ऋच्यादित्यगतिहरण्यस्र श्रुलादिगुणविशिष्टोद्गीयो-पामनाद्भिनं, न चेतरेतरगुणे। पसंहार एकस्यामि शाखायां, तदच्हा खान्तरस्थे ख्येषवंजातीयकेषूपामने खिति॥

## संज्ञातसेत् तदुक्तमिस तु तदिप।। ८॥

श्रधो खेत मंज्ञेकला दि येकलमन न्यायं उद्गीय विये त्युभयना - प्रेका मंज्ञेति, तदिप ने पपयते, उत्तं होतत् नवा प्रकरणभेदात् परे विद्यादिवदिति, तदेव चान न्यायतरं, श्रुत्यचरानुगतं हि तत्, मंज्ञेकलं तु श्रुत्यचरवा ह्यमुद्गीयशब्दमा चप्रयोगात् ली-किकैर्यवह्र भिरूपचर्यते। श्रस्ति चैतत् मंज्ञेकलं प्रसिद्धभेदे व्यपि परे विरोधस्त्वा दुपासने षूद्गीय विद्यति। तथा प्रसिद्धभेदाना मिप श्रिक्षेचे वर्षा प्रमिद्धभेदाना मिप श्रिक्षेचे वर्षा मार्था दोनां काठके कयन्यपरिपठितानां का-टक्सं ज्ञेकलं दृश्यते तथे हापि भविष्यति। यन तु नास्ति कश्चि-टक्सं ज्ञेकलं दृश्यते तथे हापि भविष्यति। यन तु नास्ति कश्चि-

संज्ञेकां पूर्वपद्मवीजमुद्भाय दूषयति। संज्ञात इति। उपास्यरूप-भेदादियानानालं यदुत्तं तच्छ्यद्यरानुगतं बनवत्, संज्ञा तु पारिषयी दुर्वनेत्यर्थः। संज्ञेकां कर्मेकायभिगंरि चेत्या । स्रिक्तं चेति। किं

तथा प्रक्तेऽपि निर्देशसाम्यं न विद्येक्यप्रयोजकासित्यर्थः। वत्सानपाकुर्यान्मात्वदेशात् देशान्तरं नयेदित्यर्थः। सूत्रोत्तं दृष्टान्तं व्याचरे। परोन्वरीयस्वादिवदिति। पर इति सकारान्तं परस्तात् परश्वासी वरे।ऽत्र वरतर इति परोवरीयानित्येकं पदं। अनन्त श्र व्याकाशास्यः परमात्मा न दृष्टालम्बनत्वादुद्गीयस्त्रयोक्ता इत्यर्थः। आकाशात्मना चिर्ण्यस्त्रभु-प्रवात्मना चोद्गीयोपास्तिसाम्येऽपि विद्याभेदवदिच्चापि भेद इत्यर्थः॥

<sup>\*</sup> काठकैकसंज्ञलिमिति वर्धः।

[ख॰३।पा॰३]

देवंजातीयको भेदहेतु खन भवतु मंज्ञीकलादि हैकलं यथा मंव-गंविद्यादिषु॥

### व्याप्तेश्व समञ्जसं॥ १॥॥

'त्रीमित्रेतद चरमुद्दीयमुपायीत' दत्य चाचरोद्दीयमञ्द्रेशः सामानाधिक र खे श्रूयमाणेऽध्यासापवादै कल विशेषणपचाणां प्रतिभानात् कतमोऽ च पचे। न्यायः स्थादिति विचारः। तचाध्यासे।
नाम द्रशेर्वस्तुनार निवर्तितायामेवान्यतर बुद्धावन्यतर बुद्धिरध्यस्थते, यस्मित्तितर बुद्धिरध्यस्ते श्रमुवर्तत एव तस्मिन्दुद्धिरध्यस्ता,
दतर बुद्धाविप यथा नास्ति ब्रह्मबुद्धी \*श्रध्यस्तायामणनुवर्तत
एव नामबुद्धिर्व ब्रह्मबुद्धा निवर्त्यते। यथा वा प्रतिमादिषु विच्छादिबुद्धध्यास एविमहाण्यचरे उद्गीधबुद्धिरध्यस्त पर्ववाऽचर बुद्धिरिति। श्रपवादी नाम यच कसिं स्विदस्त्रिन पूर्वनिविद्यायां मिळ्याबुद्धी निस्थितायां पश्चादुपजायमाना यथार्था
बुद्धिः पूर्वनिविद्याया मिळ्याबुद्धीर्निवर्तिका भवति, यथा देहेन्द्रियमङ्वाते श्रात्मबुद्धिरात्मन्येवात्मबुद्धा पश्चाद्वाविन्या 'तन्तन-

संज्ञेकं सर्वनाप्रमाणमेव नेवाह। यन लिति। स्रस्ति बाधके संज्ञेका-मिष मानं यथा संवर्गविद्येति संज्ञेकात् सर्वणाखास तिद्येकां, तथा पद्याग्न्यादिविद्येकामियाद्यसूचे दिर्णितमियर्थः॥

याप्तेस समझसं सामानाधिकरणं विषयीक्तत्य संग्रयमाइ। अमित्वेतदिति। स्थासादिपदार्थान् व्याचरे। तत्राध्यास इत्यादिना। बुद्धिपूर्वकाभेदारोपोऽध्यासः, बाधोऽपवादः, रकत्वं वाक्तवाभेदः, विग्रेषणं
व्यावर्तकिमिति विवेकः। पूर्वमुद्गादकमीत्मकोद्गीयावयवत्वमीद्वारस्थ

<sup>\*</sup> अध्यस्यभानायाभिति वर्धे ।

मिस दलानया यथार्थबुद्धा निवर्त्यते, यथा वा दिग्धान्ति-वृद्धिरियाधार्थ्यवृद्धा निवर्त्यते एविमहाप्यचरवृद्धोद्गीधवृद्धि-र्निवर्धेत उद्गीयवृद्धा वाऽचर्बुद्धिः, एकलन्तु अवरोद्गीय-शब्दयोरनतिरिक्तार्थवित्तिलं, यथा दिजीत्तमी ब्राह्मणे स्वीन-देव इति । विशेषणं पुनः धर्ववेदचापिनः अभित्येतस्याचरस्य ग्रहणप्रमङ्गे श्रीदाचिवयस समर्पणं, यथा नीलं यद्त्पलं तदानचेति, एवमिहाषुद्गीया य ॐकारसमुपासीतेति, एव-मेतस्मिन् मामानाधिकरण्यवाक्ये विस्थयमाणे एते पत्ताः प्रति-भान्ति, तचान्यतमनिधार्णे कार्णाभावादनिधार्णप्राप्ताविद-मुचते। याप्रेय ममञ्जममिति। चणब्दे। उयं तुणब्दस्थानिन-वेशी पर्पच चयवावर्तनप्रचाजनः। तदि इ चयः पचाः मावद्या दति पर्यदस्यने विशेषणपच एवैको निरवस द्युपादीयते, तचा-थामे तावत् या बुद्धिरितर्वाधसते तच्चव्यस सवणावित्तवं प्रमञ्जेत फलञ्च कल्घेत। श्रूयत एव फलं 'श्रापियता इ वै का-मानां भवतीत्यादि 'इति चेत्, न, तस्यान्यफललात्। \*श्राप्यादि-

ध्येयस्य विशेषणं सिद्धवत्क्रत्य ध्येयभेदादिद्याभेदः सिद्धान्तितः स न युक्त इत्याद्योपसङ्गत्या पूर्वपद्ययित । तनिति । अत्र पूर्वपद्ये पूर्वे।क्तिस-द्धान्तासिद्धिः फलं सिद्धान्ते तिसिद्धिरिति मत्वा सिद्धान्तसृत्रं व्याचर्ये। च शब्द इत्यादिना। पद्मत्रयस्य दुरुत्वं प्रतिद्धायाध्यासपद्ये देश्वमाद्य। तत्राध्यास इति । यस्योद्गीयस्य बुद्धिरोङ्कारेऽध्यस्यते तदाचकोद्गीध-शब्दस्योङ्कारे लद्धाया स्यात् तहुद्धिविषयत्वगुणपरत्वात् तथा सम्बन्धी-ऽप्यसिद्धः कल्पनीयः, प्रतीकोपान्तेः फलच्च कल्प्यमिति गौरवं स्यादि-त्यर्थः। फलं न कल्प्यमिति शङ्कते। श्रुयत इति । आस्यादीति ॐकार

<sup>\*</sup> याप्त्राद्रीत वर्धः।

दृष्टिफलं हि तत्, नोद्गीयाधासफलं। त्रपवादेऽपि समानः फलाभावः। भिष्याज्ञाननिट्क्तः फलभिति चेत्, न, पुरुषार्था-पयागानवगमात्। न च कदाचिदछोद्धारादे।द्वार्बुद्धिर्निव-र्तते उद्गीयादे। द्वीयबुद्धः। न चेदं वाक्यं वस्तुतत्वप्रतिपादनपरं उपामनविधिपरलात्। नाष्येकलपचः सङ्गच्छते, निष्प्रयोजनं हि तदा प्रबद्दयोचारणं स्थात्, एकेनैव विविचतार्थममप्णात्, न च ही चिवषये वाऽऽध्यर्थविवषये वाऽचरे ॐकार मञ्द्रवाच्ये उद्गीयप्रसिद्धिर्सि, नापि सकलायां साम्ना दितीयायां भका-ुद्गीयग्रब्दवाचायामोद्गार्गब्दप्रसिद्धिः, येनानतिरिकार्थता स्यात्। परिश्रेषादिश्रेषणपत्तः परिग्टह्यते, व्याप्तेः सर्ववेदसा-धार खात्। सर्वयाय चरमि इ मा प्रमञ्जीत्यत उद्गीय प्रब्देना चरं विशिखते, कयं नामोद्गीयावयवभूत ॐकारे। यह्येत इति। नन्वसिन्निप पर्चे समाना लचणा उद्गोधमब्दस्यावयव\*लचणार्थ-

चाितः सम्बद्धिरिति, 'य उपाक्ते स कामानाप्नोति' इति श्रुतं फलं नाध्यासस्रेवर्षः। उद्गीयोङ्कारयोरन्यतरनुद्यान्यतरनुद्यपनादमङ्गीक-त्यान्यतरिम्यान् जिन्दि तिवैप ल्यम् तां सम्यवन्यतर बुद्धेर भान्तिला-न्नापवाद इत्या इ। न च नदाचिदपीति। मान्ति खेत् निवर्तत न तु निवर्तत इत्य भान्तिरित्यर्थः। किञ्च तत्त्वबे धकादाक्याङ्गान्यपवादो भवति ने इ वाकां तत्त्वपरत्विमित्या इ। न चेति। घटकुम्भशब्दयोरिवा-ङ्कारोद्गीयमब्दयेः पर्यायलपत्तं दूषयति। नापीति। पर्यायलमपि नाक्ति इत्या इ। न चेति। परिश्चिष्ठिविश्रेषणपत्ते सूत्रं योजयति। याप्ति । अभियचरमुपासीत इत्युत्ती सर्ववेदयाप्योद्वार इत्तीपा-स्ती प्रसच्चेत ति द्वरासार्थमुद्गीयावयवलं विशेषणं समञ्जसित्वर्थः।

<sup>\*</sup> लचणालादिति वर्ध० का०।

वात्। सत्यमेवमेतत्, जचणायामपि तु सन्निकर्षविप्रकर्षे। भवत एव, त्रश्चामपचे ह्यर्थान्तर्नुद्धर्थान्तरे निचिष्यत इति विप्रकृष्टा जचणा, विशेषणपचे व्वयविवचनेन शब्देनावयवः समर्थत इति सन्तिकृष्टा जचणा। समुदायेषु हि प्रवृत्ताः शब्दा त्रवयवेष्वपि वर्तमाना दृष्टाः पटग्रामादिषु। त्रतत्र व्याप्तेर्हेतोरोः मित्येत-स्थोद्गीधमित्येतदिशेषणमिति समञ्जसमेतन्तिर्वदमित्यर्थः॥

# सर्वाभेदादन्यनेमे ॥ १०॥

वाजमनेथिनां क्रन्दोगानाञ्च प्राणमंवादे श्रेष्ठ्यगुणान्वितस्य प्राणस्थापास्थलमुक्तं वागादयोऽपि तत्र वसिष्ठलादिगुणान्विता उक्ताः, ते च गुणाः प्राणे पुनः प्रत्यपिताः 'यदा श्रहं वसिष्ठोः-ऽस्मि लं तद्दमिष्ठोऽसि' दत्यादिना। श्रन्येषामपि तु शास्त्रिनां

चधासपचे तद्घ द्विविषयलगुणयोगरूपः सम्बन्धः कल्य इति विप्रक्षरा लच्या, चवयवलच्या तु सिव्रक्षरा चवयवावयविसम्बन्धस्य क्षृप्त-लात्, पटावयवे दग्धे पटा दग्ध इति लोके प्रयोगाच। नामादी ब्रह्म-ण्यस्य लगत्या ब्रह्मबुद्धियाह्यलगुणलच्याऽऽश्विता तच प्रतीकोपाले-विविच्चतत्वात्, इह तु प्रतीकोपालिविधिकल्पने च्यास्यादिगुणकोङ्कारे प्राणदिखिनो च वाक्यभेदः स्थात्, चतः सर्ववेदयास्योङ्कारिन-रासेनोङ्कारे प्राणदिखिवधानार्थं विश्वेषणमेव समञ्जसं कल्पनाला- घवादिति सिद्धं॥

सर्वाभेदादन्यत्रेमे। विषयं वर्त्तं सम्मतमर्थमा ह। वाजसने यिना मिति। वाचे। विस्थलं गुणः, वाग्मिनः सुखवासदर्भनात्, चचुषः प्रतिष्ठा गुणः चचुष्यतः पादप्रतिष्ठादर्भनात्। स्रोतं सम्पद्गुणकं स्रवणात् सर्वार्थ-सम्पत्तेः। मनस्रायतनलं गुणं तस्य दित्तिदारा सर्वभे। ग्यास्रयलात्। ते

<sup>\*</sup> चोमित्येतदचरमित्येतस्थाद्गीयमित्येतदिति वर्ध०।

कीषीतिकप्रस्तीनां प्राणसंवादेषु 'त्रधाता निः श्रेयसादानसेता ह वै देवता त्रहंश्रेयसे विवदमानाः' दत्येवज्ञातीयकेषु प्राणस्य श्रेष्ठ्यमुत्तं नित्से विसष्ठलादयो गुणा उत्ताः। तत्र संग्रयः किसेते विसष्ठलादयो गुणाः क्षचिदुत्ता श्रन्यचायस्थेरन्तृत नास्थेरितित। तत्र प्राप्तं तावन्नास्थेरितित। कुतः, एवंगब्द-प्रयोगात्। \*'तथा एवं विद्वान् प्राणे निःश्रेयसं विदिला' दिति हि तत्र तत्रैवंग्रब्देन वेद्यं वस्तु निवेद्यते, एवंग्रब्द्य सिन्दितावक्रम्यने न ग्राखान्तरपरिपठितसेवज्ञातीयकं गुण-जातं ग्रक्तोति निवेदयितुं, तस्मात् खप्रकरणस्थेरेव गुणैर्निराकाङ्गलिमत्येवं प्राप्ते प्रत्याह, श्रस्थेरित्तसे गुणाः क्षचिदुत्ता विसष्ठलादयोऽन्यचापि, कुतः सर्वाभेदात्। सर्वत्रैव हि तदेवैकं प्राणविज्ञानसभिन्नं प्रत्यभिज्ञायते प्राणसंवादादिसाङ्प्यात्,

च गुणाः प्राणस्य श्रेषं निश्चित्व वागादिभिक्तसिन्नपि ता इति शाखादयसम्मते। इत्रं। विषयमा ह । चन्येषामित्यादिना । निःश्रेयसस्य
श्रेष्यस्यादानं निर्धारणं प्रक्तूयत इत्यर्थः । देवता वागादयो। हंश्रेयसे
स्वश्रेष्यायेत्वर्थः । रवंशब्दाच्ह्रेष्यगुणकपाणप्रत्यभिच्चानाच संश्यमा ह ।
तचेति । गुणानामनुपसंहारोपसंहारावेव पूर्वात्तरपद्ययोः पानं उद्गीयत्वविश्रेषणादोष्ट्रारस्य सर्ववेदयाप्तियादिष्ठित् प्रक्षतगुणमाच्याहकेवंशब्दाच्हाखान्तरगुण्यादित्वरिति दृष्टान्तेन पूर्वपद्ययि । तच
प्राप्तिति । यथा वागादिभ्यः प्राण्यश्रेष्यं सिद्धम्यो तथा य एवं श्रेष्यगुणं
विद्यानुपाक्ते स प्राणे श्रेषं विदित्वा ध्यात्वा श्रेष्ठा भवति इति श्रुत्यर्थः ।
रवंजातीयकविद्येक्वात् प्राप्तमार्थिकं विस्वत्वादिगुण्यज्ञातमेवंश्र्वरो
न रह्णाति श्रुतावचित्वत्वादिति प्राप्ते सिद्धान्तयित । चर्यरिक्ति ।

<sup>\*</sup> तथा दि अधा य एवं द्ति स् पु । अधा तथा थ एवमिति तु टोकासमातं।

अभेदे च विज्ञानस्य क्यमिमे गुणाः कचिदुका अन्यव नास्ये-रन्। नन्वेवंश्रब्दस्तच तच भेदेनैवञ्चातीयकं गुणजातं वेदा-लाय समर्पयति द्र सुनं, श्रवाचिते। यद्यपि कीषीतिक ब्राह्मण-गतेनैवंशब्देन वाजसनेचित्राह्मणगतं गुणजातमसंप्रब्दितम-मिनिहितलात्, तथापि तिसानेव विज्ञाने वाजसनेयिन्नाह्य-णगतेनैवंशब्देन तसंशब्दितमिति न परशाखागतमाधिन-विज्ञानावबद्धं गुणजातं खणाखागतादिणियते। न चैवं मति अतहानिरअतक ल्पना वा अवति। एक स्थामपि हि शाखायां श्रुता गुणाः श्रुता एव सर्वत्र भवन्ति गुणवती भेदाभावात्। न हि देवदत्तः श्रीर्यादिगुणलेन खदेशे प्रसिद्धी देशान्तरगत-सहिमसीर्विभावितभीर्यादिगुणेऽयत हुणे भवति, यथा च तच परिचयविश्रेषा हेशान्तरेऽपि देवदत्तगुणा विभायन्ते एवम-भियागविश्रेषाच्हाखान्तरेऽष्युपास्या गुणाः शाखान्तरेऽष्यस्थरन्। तसादेकप्रधानमम्बद्धा धर्मा एक वाष्युच्यमानाः सर्ववैवापसं-इर्तया दति॥

वाजसने यित्रास्ताणे तावदेवं प्रब्देन विस्कलादिगुणजातस्य प्राणिविद्यासम्बन्धः सिद्धः सेव विद्या काषीतिक स्रुता प्रत्यभिच्चायते, तथा च गुणानां गुण्यविनाभावेनार्थतः प्राप्तानामिष स्रुतगुणेरिविरोधात् स- हैव स्रुतमार्थे युग्जातं स्रुत्यर्थास्यां सिविह्यत्वाविष्रेषात् काषी-तिकातेनवं प्रव्देन पराम्ध्यन्त इत्या । तथापीति। काषीतिक स्रुतिस्यः प्राणां विस्कृतादिगुणकः स्रेष्ठपाणवत्। वाजिस्र्रातस्यपाणविद्वस्य प्राणां विस्वयत्वादिगुणकः स्रेष्ठपाणवत्। वाजिस्रुतिस्यपाणविद्वस्य प्राणां माने सित स्रुत हानिना क्ति चिवरोधादि स्रुतं स्पष्टयित। न चैवं सित इति। चपरिगणिता चिप गुणा स्रुता एवे स्व दृष्टान्त-माह। न होति। फिलतमाह। तस्मादिति॥

#### ञ्चानन्दादयः प्रधानस्य ॥ ११ ॥

ब्रह्मस्रह्मप्रतिपादनपरासु श्रुतिस्वानन्दरूपलं विज्ञान-घनलं सर्वगतलं सर्वात्मकलिमित्येवंजातीयका ब्रह्मणा धर्माः किचित् केचित् श्रूयन्ते । तेषु संग्रयः किमानन्दादयो ब्रह्मधर्मा यावन्तो यत्र श्रूयन्ते तावन्त एव तत्र प्रतिपत्तयाः किं वा सर्वे सर्ववेति । तत्र यथा श्रुतिविभागं धर्मप्रतिपत्तौ प्राप्ताया-मिदमुच्यते, श्रानन्दादयः प्रधानस्य ब्रह्मणो धर्माः सर्वे सर्वत्र प्रतिपत्तयाः, कस्मात् सर्वाभेदादेव । सर्वत्र हि तदेवैकं प्रधानं विश्रेयं ब्रह्म न भिद्यते । तस्मात् सार्विकत्वं ब्रह्मधर्माणां ते-नैव पूर्वाधिकरणोदितेन देवदत्तशौर्यादिनिद्र्यनेन । नन्वेवं

चानन्दादयः प्रधानस्य । ब्रह्मणा चियस्येक्यात् निर्विभेषताच संभयमाह । तेषु संभय इति । पूर्वपचे सत्यादिपदानुपसंहारादर्थानवधारणं, सिद्धान्ते त्वयधारणमिति पत्नं । प्राणस्य सिवभेषतायुक्तः भाखान्तरीयविसस्वतायुपसंहारः, ब्रह्मणक्तु निर्विभेषतात् ख्रभाखागतपचीरेव प्रमितिसिद्धेर्थः पदान्तरोपसंहार इति प्रखुदाहरणेन पूर्वपचः । सिद्धान्तमाह । इदमिति । च्यानन्दत्वसत्यत्वचानतादिसामान्यानि ब्रह्मणि कित्यता धर्माक्तेषां सर्वभाखास्त्रपसंहारो नाम तदाचकानन्दादिपदानमिकवात्यतयोचारणं च्यानन्दः सत्यं च्यानमनन्तं ब्रह्म
युद्धमदयमात्मेति तानि च समानाधिकरणानि पदानि विरद्धधर्मलाङ्गेन सर्वाधिस्रानस्तामेकामखाद्यवित्तं वच्चयिता । न चिकेनेव पदेन
कच्चामद्वेः पदान्तरं वर्षमिति वाचं, स्कस्मिन् पदे विरोधाभावेन
कच्चणानवतारात्। यद्यपि पदद्वपेऽपि कच्चणाऽवतरित तथाष्यानन्दो
ब्रह्मेयुक्ते दुःखत्वाल्यत्वस्नान्तिरासे व्यसनत्वज्ञद्वादिस्नमे। भवेत् च्यतकक्तिरासायं सत्यच्चानादिपदानि प्रयोक्तव्यानि । न च स्मस्यानव-

मित प्रियणिरस्वादयाऽपि धर्माः मर्वे मर्वत्र मङ्कीर्थेरन्, तथा हि तैक्तिरीयके त्रानन्दमयमात्मानं प्रक्रम्याचायते 'तस्य प्रियमेव णिरो मोदो दिखणः पद्यः प्रमोद उक्तरः पद्यः त्रानन्द त्रात्मा ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठा' दति, त्रत उक्तरं पठित ॥

# प्रियशिरस्वाद्यप्राप्तिरूपचयापचयौ हि भेदे ॥ १२॥

प्रियशिरस्वादीनां धर्माणां तै त्तिरीयके श्राह्मातानां नास्वन्यत्र प्राप्तिः यत्कारणं प्रियं मोदः प्रमोद श्रानन्द इत्येते
परस्परापेचया भेक्किन्तरापेचया \*वापिचतापिचतरूपा उपलभ्यन्ते, उपचयापचया च सति भेदे सम्भवतः, निर्भेदन्तु ब्रह्म
'एकमेवादितीयम्' दत्यादिश्रुतिभ्यः। न चैते प्रियशिरस्वादया
ब्रह्मधर्माः कोश्रधर्मास्वेते दत्युपदिष्टमस्नाभिः 'श्रानन्दमयोऽभ्यासात्' दत्यत्र [वे॰स्॰९।९।१२]। श्रपि च परस्मिन् ब्रह्मणि
चित्तावतारोपायमात्रवेनैते परिकल्यन्ते न द्रष्ट्यवेन, एवमपि
स्तरामन्यत्राप्तिः प्रियशिरस्वादीनां। ब्रह्मधर्मांस्वेतान् क्रवा

धिलादाक्यमयं पर्यवसितं स्थादिति वाचं, सिचदानन्दात्मनं सर्वधर्म-श्रृन्यमदयमविकल्पं ब्रह्माहमिति विश्रेषदर्शने सर्वभमनिरासात्। तच विश्रेषदर्शनं यावद्भिः पर्देभवति तावन्ति पदान्युपसंहर्तव्यानीति भावः॥

वसीका चेदानन्दला दिधर्माणां सर्वत्र प्राप्तिस्ति संगुणवस्ति विद्यान्य प्राप्तिस्ति प्रद्वानिरासार्थं स्त्र व्याचि । प्रियेति । प्रत्वदर्शनसुखं प्रियं तदार्तादिना मादस्तस्य विद्याद्यति एये प्रमाद इत्येवं तारतम्यवन्तो धर्मास्त्वदये चेये न प्राप्तृवन्ति तेषामवस्त्रस्य स्वाम्य स्व

<sup>\*</sup> चापेति वर्ध०।

न्यायमात्रिमदमाचार्येण दिश्तिं प्रियशिरस्वायप्राप्तिरितं, सच न्यायोऽन्येषु निश्चितेषु ब्रह्मधर्मेषूपामनायोपिदि स्वमानेषु नेत्र्यः सम्पद्धामलादिषु सत्यकामलादिषु च। तेषु हि सत्यपुपास्त्रह्मण एकले प्रक्रमभेदादुपासनभेदे सति नान्येान्यधर्माणामन्येान्यत्र प्राप्तिः, यथा च दे भार्ये एकं नृपितमुपामाते चामरेणान्या क्रत्रेणान्या, तत्र चोपास्वैकलेऽप्युपासनभेदे धर्मव्यवस्था च भवित एविमहापीति। उपचितापचितगुणलं हि सति भेदव्यवहारे सगुणे ब्रह्मणुपपद्यते न निर्गुणे परिसान् ब्रह्मणि, श्रता न सत्य-कामलादीनां धर्माणां क्षचिच्छुतानां सर्वत्र प्राप्तिरित्यर्थः॥

# इतरे वर्धसामान्यात् ॥ १३ ॥

दतरे लानन्दादयो धर्माः प्रह्मस्वरूपप्रतिपादनायैवे। च-माना त्रर्थमामान्यात् प्रतिपाद्यस्य ब्रह्मणो धर्मिण एकलात् मर्वे मर्वत्र प्रतीयेरिविति वैषम्यं, प्रतिपत्तिमात्रप्रयोजना हित दति॥

सम्पद्धामलादिधर्मेभ्य चानन्दादीनां वैषम्यं ज्ञाने।पयागिलादि-त्या इ। इतरे लिति॥

चैत इति । ब्रह्माण चित्तावतारोपायलेऽपि तेषां प्राप्तिः स्वादित्याणः । द्वाह । एवमपीति । चर्चयलादेषां न ज्ञेये ब्रह्माण प्राप्तिरित्यर्थः । किमधं तर्ह्वं स्वनित्यत चाह । ब्रह्मधमां क्वित । ब्रह्मधमां नित कला चित्तापालमाह । स चेति । ज्ञेये वाह्यधमाणामन्पयागादपाप्तिरिति न्यायात् सम्पद्धामलादीनामपाप्तिरिति स्वं व्याख्येयमित्यर्थः । ज्ञानान्पयोगोऽपि धाने तेषां धर्माणामुपयोगादित्याण्ञ्चाह । तेषु हीति । धानिविधिपरतन्त्राणां धर्माणां यथाविधि व्यवस्थेत्यर्थः ॥

## ऋाध्यानाय प्रयोजनाभावात्॥ १४॥

काठके पर्यते 'इन्द्रियेग्यः परा ह्यर्था त्रर्थेभ्य परं मनः' दत्यारम्य 'पुरुषान्न परं किञ्चित् मा काष्ठा मा परा गितः' इति। तत्र मंग्रयः किमिमे मर्वे एवार्थादयस्ततस्तः परलेन प्रति-पाद्यन्ते उत पुरुष एवैभ्यः सर्वेभ्यः परः प्रतिपाद्यत इति। तत्र तावत् मर्वेषामेवैषां परलेन प्रतिपादनिमिति भवित मितः। तथा हि श्रूयते 'इदमस्नात् परमिदमस्नात् परम्' इति। ननु बद्धय्यः परलेन प्रतिपिपादियिषितेषु वाक्यभेदः स्थात्। नैष देषः, वाक्यवद्धलेपपत्तेः। बह्नन्येव ह्येतानि वाक्यानि प्रभवित्त बह्ननर्थान् परलेपितान् प्रतिपादियत्तं, तस्नात् प्रत्येकमेषां परलप्रतिपादनमित्येवं प्राप्ते न्नूमः, पुरुष एवैभ्यः सर्वेभ्यः परः प्रतिपाद्यत इति युक्तं न प्रत्येकमेषां परलप्रतिपादनं, कस्नात् प्रयोजनाभावात्। न हीतरेषु परलेन प्रतिपन्नेषु किञ्चित् प्रयोजनाभावात्। न हीतरेषु परलेन प्रतिपन्नेषु किञ्चित् प्रयोजनाभावात्। न हीतरेषु परलेन प्रतिपन्नेषु किञ्चित् प्रयोजनानं दृश्यते श्रूयते वा, पुरुषे लिन्द्रियादिभ्यः परिसान् सर्वानर्थ-

सत्यज्ञानानन्दात्मब्रह्मण्डदाः पञ्च सर्वचे । पसंहत्या इति सिद्धेः चाध्यानाय वाक्यभेदाभेदानवधारणात् संणयमाह । तचेति । पूर्वपचे वाक्यभेदादिद्याभेदः सिद्धान्ते वाक्यक्यादिद्येक्यमिति पालं। पूर्वच ब्रह्म-स्भावानामानन्दादीनामपसं हार्याणां ब्रह्मज्ञानपाले। पायत्ममुक्तं अव त्वद्यभावस्यार्थादिपरत्वस्थानुपसं हार्यं स्थादपायत्वमुच्यत इत्येकपाल-कत्वं सङ्गतिः। तच्तत्परत्वविणिष्ठत्वेनार्थादीनामपूर्वत्या प्रतिपाद्यानां भेदात् वाक्यभेदान देशव इति पूर्वपचः। 'उत' स्वचित्रद्यान्तं प्रतिज्ञाय। सौच हेतुं व्याच्छे। पृष्व एवेति। पालवन्ते सत्यपूर्वत्वात् पृष्वस्थेव प्रा-धान्येन प्रतिपाद्यत्वं च्यपलार्थादीनां परत्वं तु तच्छेवलेने। च्यत इत्यर्थः।

व्रातातीते प्रतिपन्ने दृश्यते प्रयोजनं मोचिमिद्धिः। तथा च श्रुतिः 'निचाय्य तं स्ट्युमुखात् प्रमुच्यते' दति। श्रिपि च पर-प्रतिषेधेन काष्टादिश्रब्देन च पुरुषविषयमादरं दर्शयन् पुरुष-प्रतिपत्त्यर्थैव पूर्वापरप्रवाहोकिरिति दर्शयति। श्राध्यानायेति। श्राध्यानपूर्वकाय सम्यग्दर्शनायेत्यर्थः। सम्यग्दर्शनार्थमेव हो हा-ध्यानमुपदिश्यते न लाध्यानमेव खप्रधानं॥

## त्रात्मग्रब्दाच ॥ १५॥

दतः युरुषप्रतिपत्त्यर्थेवेयमिन्द्रियादिप्रवाहे। तिः, यत्कार्षं-'एष सर्वेषु स्तेषु गूढे। ऽऽत्मा न प्रकाशते।

दृश्वते लय्यया बुद्धा सस्मया सस्मदिशिभः'॥ इति-प्रकृतं पुरुषमात्मेत्याद्य। अतञ्चानात्मलमितरेषां विविचत-मिति गम्यते, तस्वैव च दुर्विज्ञानतां सुसंक्षतमितगम्यतां च दर्शयित, तदिज्ञानायैव च 'यक्केदाङ्मनमी प्राज्ञः' दत्याध्यानं विद्धाति। तद्घाख्यातं आनुमानिकमध्येकेषामित्यच [वे॰स॰ १।४।२]। एवमनेकप्रकार आश्रयातिश्रयः श्रुतेः पुरुषे लद्यते

किञ्च 'पुरुषात्र परं किञ्चित् सा काछा' इति वेदः परिनिधेधि जिङ्गेना सर्ववाधाविधित्व जिङ्गेन च पुरुषे तात्पयं दर्भयन् पूर्वस्मात् पूर्वस्माद पर्-स्यापरस्य परत्वोक्तिस्तदर्भेति दर्भयति इत्या च। चिति। च प्री-दीनाम चे ति । च प्री-दीनाम चे ति । च त्राः प्रयोजना सावादिति सू चं यो जयति । च त्राध्याना येति ॥

चात्मलादि लिङ्गेस प्रव यव प्रतिपाद्य हत्या ह । चात्मण्ड्याचेति।। किस 'ति दियोः परमं पदं' 'पुरुषात्र परं किस्तित्' हत्युपक्रमापसं हार-

नेतरेषु। त्रिप च 'से।ऽध्वनः पार्माप्ने।ति तिद्यणोः परमं पदम्' दत्युको किन्तदध्वनः पारं विष्णोः परमं पदिमत्यस्या-माकाङ्चायामिन्द्रियाद्यनुक्रमणात् परमपदप्रतिपत्त्यर्थ एवा-यमायास दत्यवसीयते॥

## त्रातमगृ होतिरितरवदु त्तरात् ॥ १६ ॥

एतरेयके श्रूयते 'श्रात्मा वा द्रमेक एवाग्र श्रामीत् नात्मत् किञ्चन मिषत् म देचत लेकान्तु सृजा दित म दभाँ हो। कानस्ज-तामो मरीचीर्मर श्रापः' दत्यादि। तत्र मंश्रयः किं पर एवात्मा दहात्मश्रव्देनाभिलयते उतान्यः कञ्चिदिति। किं तावत् प्राप्तं न परमात्मेहात्मश्रव्दाभिलयो भिवतुमईतीति। कस्मात्, वाक्या-न्वयदर्शनात्। ननु वाक्यान्वयः सुतरां परमात्मविषयो दृश्यते प्रागुत्पत्तेरात्मैकलावधारणात् देचणपूर्वकस्रष्टृलवचनाञ्च। नेत्यु-

यारैकरूप्यात् क्राप्तववदेकपुरुषपरत्वेनेकवाक्यत्विस्ये सति वाका-भेदफलभेदकल्पना न युक्ता गीरवादित्या इ। स्रिप चेति॥

चात्मग्रहीतः। सिष्ठत् बलत्। ले। लाना ह। चम्म इति। चम्मः खर्गः, मरीचयोऽन्तरिचलोकः, मरो मर्ळलोकः, च्यापः पाताललोक इत्यर्थः। चात्मग्रव्यस्य ब्रह्मणि स्वात्मिन च प्रयोगात् संग्र्यमा ह। तनेति। च्यत्र पूर्वपचे वाक्यस्य स्वीपंक्तिपरत्वात् परब्रह्मधर्माणामानन्दा-दीनामैतरेयकेऽनुपसंहारः, सिद्धान्ते ब्रह्मपरत्वादुपसंहार इति पर्लं, प्रध्वाक्याद्भेदपसङ्गादधादिवाक्यानां नाधादिप्रतिपादकत्विम्यक्तां त-दिहापि प्रजापते रेतो देवा इति पूर्वस्मात् प्रजापतिवाक्याद्भेदपस-ङ्गादात्मा वा हत्यादिवाक्यस्य न ब्रह्मपरत्वमिति दस्यान्तेन पूर्वपच्च-यति। न परमात्मेत्यादिना। वाक्यस्य प्रजापता तात्पर्यदर्भनादित्यर्थः। पूर्वपच्चमाच्चित्र लोकस्य लेकस्य प्रजापता वाक्यान्यय हत्या ह।

चाते ले। करृष्टिवचनात्, परमात्मनि हि सप्टरि परिग्रह्ममाणे महास्ततरृष्टिरादे। वक्तव्या ले। करृष्टिस्वहादावृच्यते, ले। काञ्च महास्ततरृष्टिश्विष्टादे। तथा चाक्यः प्रस्तीन् ले। कलेने व निर्विक्त 'श्रदे। उस्थः परेण दिवम्' दत्यादिना। ले। करृष्टिञ्च परमेश्वराधिष्ठितेनापरेण केनिचदीश्वरेण क्रियत दति श्रुति-स्त्योह्पलभ्यते। तथा हि श्रुतिभवति 'श्रात्मेवदमग्र श्रामीत् पुरुषविधः' दत्याद्या। स्त्रित्पि-

'स वै श्रारी रायमः स वै पुरुष उचाते। त्रादिकर्ता स स्रतानां ब्रह्माये समवर्तत'॥ इति।

ऐतरे थिणे। ऽपि 'श्रथाते। रेतमः सृष्टिः प्रजापते रेते। देवाः' दत्य च पूर्विसान् प्रकरणे प्रजापतिकर्दकां विचित्रां सृष्टिमाम-नित। श्रात्मशब्दे। ऽपि तिसान् प्रयुच्यमाने। दृश्यते 'श्रात्मैवेदमग्र श्रामीत् पुरुषिवधः' दत्यत्र। एकलावधारणमि प्रागुत्पत्तेः स्विवकारापेच मुपपद्यते। ईचणमि तस्य चेतनला स्थुपगमादुप-

निव्यादिना। लोका एव महाभूतानीयत याह। लोका स्ति। लोकग्रब्द्स महाभूतेय्वरूढलात् भीतिका एव लोकाः। निर्वचना स्वयाह।
तथा चिति। स्रमो मरी चीर्मरमाप इति स्चिय्वा खयमेव श्रुतिर्याच स्थे।
परेण दिवं, दिवः परस्तादिति। प्रतिस्तिचन्द्रोऽस्मसा याप्तो यो लोकः
तदम्मः स्रन्ति र्द्दां, मरीचयः एथिवी, मरो स्राप स्रधस्तात्ता स्राप इति।
नन् लोक स्रिर्प्य में श्रुर्या ने त्याह। लोकिति। पुरुष्ठिधे नराकारः। स्रात्मा हिरण्य में अपिपी लिका स्थः सर्वमस्त्र ने त्याह। स्तानां
लोका ना मिळ्यः। प्रकरणादिप लोक स्था प्रजापति रिळाह। स्तरेयिणोऽपीति। रेतः कार्यमिति यावत्। ब्रह्म लिङ्गानि प्रजापती योजयति। स्रात्म ग्रब्दोऽपी त्यादिना। किञ्च प्रजाः स्रष्ट्वा ताः प्रति भोगार्थं

पन्नं। श्रिप च ताभ्या गामानयत् ताभ्याऽश्वमानयत् ताभ्यः पुरुषमानयत् ताश्वात्रवन् दत्येवंजातीयका भ्र्यान् व्यपार्विभेषा लीकिकेषु विभेषवत्स्वात्मसु प्रसिद्ध दहानुगम्यते। तस्मात् विभेषवानेव कश्चिदिहात्मा स्यादित्येवं प्राप्ते बूमः, पर एवात्मेहात्मभ्रव्येन ग्रह्मते दतरवत्, यथेतरेषु सृष्टिश्रवणेषु 'तस्माद्या एतस्मादात्मन श्राकाग्यः सभूतः' दत्येवमादिषु परस्यात्मना ग्रहणं,
यथा चेतरस्मिन् लीकिकात्मभ्रव्यप्रयोगे प्रत्यगात्मेव मुख्य श्रात्मभव्येन ग्रह्मते तथेहापि भवितु मईति। यत्र तु 'श्रात्मेवेदमग्र
श्रामीत्' दत्येवमादी पुरुषविध दत्येवमादि विभेषणान्तरं श्रूयते भवेत् तत्र विभेषणमण्यत्तरमुपलभ्यते 'स देचत लीकान्तु
सजी' दति 'स दमाँ सोकानस्रजत' दत्येवमादि। तस्मात् तस्थैव
ग्रहणमिति न्यायां॥

## ऋन्ययादिति चेत् स्यादवधारणात् ॥ १७॥

वाच्यान्वयदर्शनात् न परमात्मग्रहणिमिति पुनर्यदुत्तं तत्परि-हर्तव्यमिति, त्रवोच्यते। खादवधारणादिति । भवेदुपपन्नं पर-

गामानयहोत्तस्या तथाऽश्वमानयत् तास्त गवाश्वपाया न त्यास्ततः प्रविश्वरीरे चानीते ता चत्रवन् त्याः स्त इति । चयच्च यवद्वारो लोकस्यः प्रजापतिले लिङ्गमित्याद्य । चिप चेति । चात्मशब्दस्य चि-दात्मिन मुख्यप्राद्यवाधकाभावादुत्तरस्ये चायादेरनुत्रू ललात् परमान्तम्प्रच्यमिति सिद्धान्तयति । सवं प्राप्त इति । मद्दाभूतस्थिपूर्वकं लोकानस्चतेति श्रुतिर्थाख्येयेति भावः॥

पूर्वपचावीजमनूच दूषयति । चन्वयादिति । 'चातमा वा इदमेन

मात्मन इह ग्रहणं, कसादवधारणात्। परमात्मग्रहणं हि प्रागुत्पत्तेरात्मैकलावधारणमाञ्चसमवकल्पते, श्रन्यया ह्यनाञ्चमं
तत् पैरिकल्प्येत। लेकिस्ष्टिवचनं तु श्रुत्यन्तरप्रसिद्धमहास्रतस्वाच्यन्तरमिति योजिय्यामि, यथा 'तत्तेजोऽस्चनत' इत्येतच्छुत्यन्तरप्रसिद्धवियदायुस्ञ्चनन्तरमित्ययूयुजं एविमहापि। श्रुत्यन्तरप्रसिद्धी हि समानविषयो विशेषः श्रुत्यन्तरेषूपमंहर्तयो
भवति। योऽष्ययं यपार्विशेषानुगमलाभ्यो गामानयदित्यादिः
सोऽपि विविचतार्थावधारणानुगुष्येनेव ग्रहीतयः, न ह्ययं सकलः कथाप्रवन्था विविचत इति श्रच्यते वन्तुं, तत्प्रतिपत्तौ एरषार्थाभावात्, ब्रह्मात्मलं लिह विविचतं। तथा ह्यस्थःप्रस्तीनां
लोकानां लोकपालानां चाम्यादीनां स्वष्टं प्रिष्टा करणानि
करणायतनञ्च ग्ररीरं उपदिश्य स एव सप्टा कथं न्विदं सदृते
स्थादिति वीच्य ददं ग्ररीरं प्रविवेगेति दर्भयति 'स एतमेव
सीमानं विदार्थेतया द्वारा प्रापद्यत' इति। पुनञ्च 'यदि

रवाय चासीत्' इति 'प्रचानं ब्रह्म' इति चे। पक्रमे। पसं हारस्थात्मब्रह्म मुनिक्यामेकलावधारणात्, प्रवेशादि लिङ्गे च ले। कस्युत्वादि लिङ्गबाधेन प्रत्याब्रह्म याह्य मिति भावः। स परमेश्वरः। रतमेव सीमानं विदार्थ क्रितं क्राला। रतया ब्रह्मरन्या ख्यदारा। लिङ्गविश्वरः प्रविख्यानि त्यर्थः। मां विना यदि वागादिभिः खख्यापारः क्रतः, च्रय तदा लंक इति लंपदार्थं विचार्य खयमेतमेव शोधितमात्मानं ब्रह्म ततमं याप्ततममप्रयत्। तकारलोपः क्रान्दसः। प्रचा चिदातमा। नेत्रं नीयते देने नेति निधामकं यस्य तत् प्रचानेत्रं चिदातमिय स्थितमात्यर्थः। उक्तया ख्याने गुणा- पसं हारस्यः स्मुटलात् न वादसङ्गति रिति मत्वेव या ख्यान्तरमा ह।

वाचाभिवा इतं यदि प्राणेनाभिप्राणितम्' दत्वेवमादिना करण-यापार्विवेचनपूर्वकं 'त्रथ को। इस्' दति वोच्य 'स एतमेव पुरुषं ब्रह्मततममपश्यत्' इति ब्रह्मात्मलदर्शनमवधार्यति । तद्यापरिष्टादपि 'एव ब्रह्मीष द्न्द्रः' द्त्यादिना समस्तं भेदजातं मइ महास्तौरनुकास्य 'भवं तत् प्रज्ञानेचं प्रज्ञाने प्रतिष्ठितं प्रज्ञानेचा लोकः प्रज्ञा प्रतिष्ठा प्रज्ञानं ब्रह्मं दति ब्रह्मा-त्मलदर्भनमेवावधार्यति, तसादि हात्मग्रहीतिरित्यनपवादं। त्रपरा योजना, त्रात्मग्रहीतिरितरवदुत्तरात्। वाजमनेयके 'कतम त्रात्मेति चेाऽयं विज्ञानमयः प्राणेषु ह्ययन्नर्ज्योतिः पुरुषः' इत्यात्मग्रब्देनोपन्नम्य तस्वैव सर्वसङ्गविमुक्तत्वप्रतिपादनेन ब्रह्मात्मतामवधार्यति, तथा ख्रुपसं हरति 'स दा एव महानज त्रात्माऽजराऽमराऽस्ताऽभया ब्रह्म' इति । कान्दाग्ये तु 'सदेव मामोदमग आधीदेकमेवादितीयम्' दत्यनारेणैवात्मशब्दम्प-क्रम्य 'उदकें म त्रात्मा तत्त्वमिंग दति तादात्यम्पदिशति। तत्र मंगचः, तुल्वार्थलं किमनयारामानयाः सात् ऋतुल्वार्थलं विति। श्रतुच्यार्थलिमिति तावत् प्राप्तं श्रतुच्यलादाचानयोः, न

खपरेति। उदर्क उपसं हारः। सच्छव्द स्वात्मानात्मसाधारण्यात् संग्रय-माह। तनेति। पूर्वपच्चे सत्तासामान्ये व्रह्मात्मत्वसम्पदुपान्तिः क्रान्दे। ये वाजित्र्यते निर्मुणविद्येति भेदान्मियोगुणानुपसं हारः सिद्धान्ते तू-भवन निर्मुणविद्येक्यादुपसं हार इति फलभेदः। पदानां जाता प्रित्ति-ग्रहात् सच्चव्दे। ऽपि सत्त्वजातिवाची त्युपक्रमस्य निस्त्रितार्थत्वादसंजात-विरोध्यपक्रमबलेन तादात्य्योपदेशः सम्पत्तिपरत्या नेय इति पूर्व-पच्चित्र्वर्षः। पूर्वन वाक्येक्यादर्था दिपरत्वं त्यक्षा विद्येक्यमुक्तं इह तु सदात्मश्रव्दास्यां जात्यात्मवाचित्यां उपक्रमभेदादाक्यभेदे सति विद्या-

ह्यानानवैषम्ये षत्यर्घशाम्यं युक्तं प्रतिपन्तुं श्रामानतन्त्रलाद-र्थपरिग्रहस्य। वाजमनेयके चात्मणब्दीपक्रमादात्मतत्वीपदेण दति गम्यते, कान्दोग्ये त्रपन्नमविपर्ययाद्पदेशविपर्ययः। ननु च इन्दोगानामणि उदर्के तादात्यापदेश दल्कं, मत्यम्कम्प-क्रमतन्त्रवाद्पसं हारस न तादात्यसम्पत्तिः सेति मन्यते, तथा प्राप्तेऽभिधीयते। त्रात्मग्रहीति: 'सदेव से। स्येद्मग्र त्रासीत्'द्रत्यच। इन्दोगानामपि भवितुमईति दतर्वत्, यथा 'कतम त्रात्मा' द्रत्यच।वाजसनेयिनामात्मग्रहीतिस्यवैव।कस्मात्, उत्तरात् ता-दात्योपदेशात्। अन्वयादिति चेत्, स्वादवधारणात्। यदुक्तं उप-क्रमान्यात् उपक्रमे चात्मश्रव्दश्रवणाभावात् नात्मगृहीतिरिति तस्य कः परिचार इति चेत, सांऽभिधीयते स्वादवधारणादिति। भवेद्पपने हात्मग्रहीतिः श्रवधार्णात्, तथा हि 'येनाश्रतं युतं भवति त्रमतं मतमविज्ञातं विज्ञातम्' दति एकविज्ञानेन मर्विज्ञानमवधार्य तत्मिष्पाद्यिषया सदेवेत्या इ, तचाता-ग्रहीते। सत्यां सम्पद्यते, त्रन्यथा हि योऽयं मुख्य त्रात्मा स न

भेद इति प्रख्यदाहरणसङ्गतिः। न चात्मश्ब्दा जातिवाचकः खात्मयत्येक्याच्जात्यभावात् किन्तु सर्वान्तरवन्त्ववाचकः कित्यत्वजातिवाचित्वेऽप्यपक्रमभेदः स्फुट एव सत्तात्मत्वयोभेदादिति मन्तव्यं। सिद्धान्तयित।
तथेत्यादिना। उपक्रमान्वयादिति उपक्रमाधीनत्वादुपसंहारस्थेत्यर्थः।
तचावधारणं सत्पदेनात्मग्रहोता सत्यां युच्यत इत्याह। तचेति।
सदेकमेवेत्यवधारणं, खनेन जीवेनात्मन इति सदेवताक्तर्यं जीवस्यातमश्ब्देन परामर्शः, सप्ता जीवः सत्तासम्पन्नो भवति, इति कथनं
भूय एव मा भगवान् विद्यापयत्विति परिचादना। सदितिपदेन

\*विज्ञायत इति नैव सर्वविज्ञानं सम्पद्येत। तथा प्रागुत्पत्तेरेक लावधारणं जीवस्य चात्मप्रब्देन परामर्णः, स्वापावस्थायां च तत्स्वभावसम्पत्तिकथनं परिचीदनापूर्वकञ्च पुनः पुनः 'तत्स-मिं दिख्यवधारणिमिति च सर्वमेतत् तादात्म्यप्रतिपादनाया-मेवावक त्यते न तादात्म्यसम्पादनायां। न चात्रोपक्रमतन्त्र-ते।पन्यासे। न्यायः, न ह्युपक्रमे त्रात्मत्मसङ्गीर्तनमनात्मत्म-द्वीतनं वास्ति, सामान्योपक्रमञ्च न वाक्यप्रेषगतेन विश्वेषण विश्वेष विश्वेषाकाङ्चिलात् सामान्यस्य, सच्चब्दार्थाऽपि च पर्यालोच्यमाना न मुख्यादात्मने।ऽन्यः सम्भवति, त्राते।उन्यस्य वस्तुजातस्यारम्भणप्रब्दादिभ्ये।उनृतलोपपत्तेः त्राम्नान्वेषस्यमि नावस्यमर्थवेषस्यमावद्दति, त्राहर् पात्रं पात्रमादरेत्यादिष्यर्थ-सास्येऽपि तद्दर्भनात्। तस्मादेवंजातीयकेषु वाक्येषु प्रतिपादन-प्रकारभेदेऽपि प्रतिपाद्यार्थाभेद इति सिद्धं॥

सत्ताश्रय उच्यते न जातिमानं, कर्ष्टवाचिष्ण हप्रययान्तलात्। तथा चे। पन्त्रमे सत्ताश्रयसामान्धे त्ती कश्चाश्रय द्रयाकां चायां वाक्यणे घादात्मेति निश्चीयत द्रयाह । न चेति । सच्च व्यक्तिवाचित्वात् व्यक्तिश्च वाधायायाः चिदात्मेवेति न वाजिक्रन्दे। गयोक्षपत्रमवेषम्यमियाह । सच्च व्येति । वेषम्य मृपेत्याप्याह । चामानेति । वाजिवाक्ये तमर्थस्य तदर्थपर्यन्तस्य चस्यस्य प्रतिपादनं कान्दे। यवाक्ये तु तदर्थस्य त्वमर्थपर्यन्तस्य प्रति-पादनिति प्रकारभेदेऽपि वाक्यार्थक्यादियोक्यमिति प्रक्तिमाह । वसादिति ॥

<sup>\*</sup> विज्ञात इति वर्धः काः माः।

# कार्याखानादपूर्व ॥ १८॥

क्रन्दोगा वाजमनेथिनश्च प्राणमंवादे श्वादिमयादं प्राण-स्थानं श्रान्ताय तस्थेनापा वास श्रामनिना। श्रनन्तरं च क्रन्दोगा श्रामनिन्न 'तस्यादा एतद्शियनः पुरस्ताचापरिष्टाद्द्भिः परिद्धति' दति। वाजमनेथिनश्चामनिन्न 'तदिद्दांमः श्रोत्रिया श्राय्यन्त श्राचामन्यशिला चाचामन्ति एतमेव तदनमनग्नं सु-वन्तो मन्यन्ते तस्यादेवंविद्शिय्यन्ताचामेद्शिला चाचामदेतमेव तदनमनग्नं सुरुते' दति। तचाचमनमनग्नताचिन्तनं च प्राणस्य प्रतीयते। तत् किमुभयमपि विधीयते उताचमनमेवोतानग्न-

कार्याखानादपूर्वं। 'मे किमझं किं वासः' इति प्राणेन एषा वागादय জ चुः 'यदिदं किं चाश्वभ्य आक्तमिभ्यस्त तेऽ व्रमापे। वासः' इति सर्वे प्राणिभिभ्ं ज्यमानं यदिदं प्रसिद्धं आदिपर्यन्तमझं तत् प्राणस्य तवा इं चाप चाच्चादनमित्यपासकोन चिन्तनीयमित्यर्थः। शाखादयेऽप्यविशे-षश्रुतिमुक्ता विशेषश्रुतिभेदमा ह। अनन्तरं चेति। तसादपां प्राणा-वस्यलादिशिष्यन्ते। पूर्नं कुर्वनाः श्रीचिया एतत् कुर्वन्ति। किं तत्, भाज-नात् पृवं ऊर्छं चाचामन्ति इति यत् तदङ्किः प्रायं परिदधत्याच्छा-दयनीयर्थः। पूर्वेत्तराखग्रनसम्बन्धिनीव्यम् प्राणवासस्वचिन्तनरूप-मनयताध्यानं कार्यमिति भावः। तत् तसात, इति उक्तार्थं यथा पूर्वं विदांसी। अपनात् प्राक् उद्धं चाचामन्त एतमेवानं प्राणं तत्तेनाचमनेना-नयमाच्चादितं कुर्वन्ता मन्यन्ते चिन्तयन्ति, तसादेवं विदिदानीन्तना-ऽप्यपासक एवं कुर्यादिति वाजिश्रुव्यर्थः। अत्रोभयोरप्यपूर्वेतात् संग्र-यमाइ। तिल्लिमिति। सन्दिग्धतदुपक्रमस्य वाक्यशेषात् निर्णयवदा-चामन्ति इति पदस्य विधिलसन्दे हे चाचामेदिति वाकाशेषादिधि-लिनिर्णय इति द्यान्तसंग्राया पूर्वपद्मा इ। विं तावदिति। ज्ञान-साधनाषासनाङ्गविधिविचारात् पादसङ्गति बीध्या। पूर्वपचे प्राणवि-

ताचिन्तनमेवेति विचार्यते । किं तावत् प्राप्तम्भयमपि विधीयते द्रति। कुतः उभयसायवगम्यमानलात्। उभयमपि चैतदपूर्व-लादिधाईं, त्रय वाचमनमेव विधीयते, विसाष्टा हि तिसान् विधिविभित्तिः, तसादेवंविद्शियनाचामेद्शिला चाचामेदिति तस्यैव सुत्यर्थमनग्नतासङ्कीर्तनसित्येवं प्राप्ते त्रूमः। नाचमनस्य विधेयलमुपपद्यते, कार्याखानात्, प्राप्तमेव हीदं कार्यलेनाच-मनं प्रायत्यार्थं स्रितिप्रसिद्धमन्याखायते। निनयं श्रुतिस्तस्याः स्रतेर्मू लं सात्, नेत्युचाते विषयनानातात्। सामान्यविषया हि स्रितः पुरुषमात्रसम्बद्धं प्रायत्यार्थमाचमनं प्रापयति, श्रृतिसु प्राणविद्याप्रकर्णपठिता तदिषयमेवा चमनं विद्धती विदधात्। न च भिन्नविषययोः श्रुतिस्रत्यार्मूलमूलिभावे।ऽव-कर्णते, नचेयं श्रुतिः प्राणविद्यासंयोग्यपूर्वमाचमनं विधास्यति इति शक्तमाश्रयितुं, पूर्वस्वैव पूरुषमात्रसंयागिन त्राचमनस्वेह प्रत्यभिज्ञायमानलात्, त्रत एव च नाभयविधानं, उभयविधाने च वाक्यं भिद्येत। तस्मात् प्राप्तमेवाधिधिषतामधितवताच्च

द्याङ्गलेनापूर्वाचमनं विह्तिमन्यचे।पसंहर्वयमिति पालं सिद्धान्ते तस्याविधेयलात् नाङ्गलेनीपसं हार इति विवेतः। उभयविधाने वाकाभेदः स्थादित्यरचा पचान्तरमाच । चय वेति । प्रश्तं चोद-माचमनं यसादनेन प्राणमनमं मन्यन्त इति स्तुतिः। प्रसिद्धानुवादे-नाप्रसिद्धं विधेयमिति न्यायेन सिद्धान्तयति। एवमिति। प्रयतस्य प्र-यत्नवंती भावः प्रायत्यं युद्धित्तदर्थिमित्यर्थः। सुत्या युद्धार्थं कार्यत्वेन विचिते सकलकर्माङ्गतया प्राप्ताचमनानुवादे नापूर्वमनसताध्यानमेव विधीयत इति स्त्रार्थः। सार्तमाचमनं श्रुत्या नानूयते जिंत्वनथा

उभयत त्राचमनमनूद्य 'एतमेव तदनग्नं सुर्वन्तो मन्यन्ते' दति
प्राणस्यानग्नताकरणमञ्जल्योऽनेन वाक्येनाचमनीयास्यपु प्राणविद्यामस्वित्वेनापूर्व उपदिश्यते। न चायमनग्नतावाद त्राचमनस्त्रस्ययं दित न्यायं त्राचमनस्याविधेयलात्, स्वयञ्चानग्नतामञ्जल्यस्य विधेयलप्रतीतेः। न चैवं मत्येकस्याचमनस्योभयार्यताम्युपगनात भवति, प्रायत्यार्थता परिधानार्थता चेति क्रियान्तरलाम्युपगमात्, क्रियान्तरभेव द्याचमनं नाम प्रायत्यार्थं पुरुषस्थाम्युपगम्यते, तदीयासु लसु वासःमञ्जल्यनं नाम क्रियान्तरमेव परिधानार्थं प्राणस्थाम्युपगम्यत दत्यनवद्यं। त्रपि च 'यदिदं
किं चात्रभ्य त्राग्रस्तुनिभ्य त्राक्रमिभ्य त्राक्तीटपतङ्गेभ्यस्ततेऽत्रमिति' त्रच तावन्न मर्वान्नाभ्यवद्यार्थोद्यत दति ग्रक्यते वक्तं,
त्रग्रब्दलादशक्यलाच्च, सर्वन्तु प्राणस्थान्नमितीयमन्तदृष्टिश्चोद्यते। तत्साद्यर्थाचापा वास दत्यचापि नापामाचमनं चे।द्यते,
प्रसिद्धास्वेवाचमनीयास्यपु परिधानदृष्टिश्चोद्यत दति युक्तं।

श्रुत्या विचितं स्मृत्यानू यत रित प्रक्षते। निन्नित। श्रुतिस्मृत्योरनयोनं मूलमूलिभावः भिन्नविषयलादिति परिचरति। नेति। दिजो नित्य-मुप्यूप्रेत्' रत्याद्या स्मृतिः। चाचमनान्तरिविधमुपेत्य मूलमूलितं निर्म्यतं विधिरसिद्ध रत्याच। न चेयं श्रुतिरिति। चत रवेति चाचमनविध्यभावादेवेत्वर्थः। च्यु प्राण्यवासस्वधानात्यः सङ्क्ष्यः प्राण्यविद्याङ्गतेन विधीयत रत्याच। तसादिति। खयचेति च्यपूर्व-त्यादित्यंथः। शुद्धार्थं विनियुक्तस्याचमनस्य प्राण्याच्यादनार्थतं विन्युक्तस्याप्यमनस्य प्राण्याच्यादनार्थतं विन्युक्तस्याप्यमनस्य प्राण्याच्यादनार्थतं विन्युक्तस्याप्यमनस्य प्राण्याच्यादनार्थतं विन्युक्तस्याप्यमनस्य प्राण्याच्यादनार्थत्म-तिद्विमत्यर्थः। किच्च यया पूर्ववाक्ये प्राणस्यान्नथ्यानमङ्गं विचितं तथाच वासोध्यानं विधीयते, चन्ययाचमनविधा पूर्वच थ्यानिविध-

न ह्यधंवैश्रमं मम्भवति। श्रिप चाचामन्तीति वर्तमानापदेशिलानायं श्रव्दे। विधिचमः। ननु मन्यन्त द्रत्यचापि ममानं वर्तमानापदेशलं, मत्यमेव तत्, श्रवश्यंविधयेलमन्यतरिसान् वामःकार्याख्यानात् श्रपां वामःमङ्क न्यानमेवापूर्वं विधीयते नाचमनं पूर्वविद्धि तदित्युपपादितं। यद्युक्तं विस्पष्टा चाचमने विधिविभिक्तिरिति, तदिप पूर्ववन्त्वेनैवाचमनस्य प्रत्युक्तं, श्रतप्वाचमनस्याविधित्सितलादेतमेव तदनमनग्नं कुर्वन्तो मन्यन्त द्रत्यचैव काखाः
पर्यवस्यन्ति नामनन्ति तस्यादेवंविदित्यादि। तस्यात् माध्यनिद्दनानामपि पाठे श्राचमनानुवादेन \* एवंविदामेव प्रकृतप्राणवासोविधिलं विधीयत दित प्रतिपत्तव्यं। योऽप्ययमस्यप्रामः
कचिदाचमनं †विधीयते कचिदासे।विज्ञानिमिति से।ऽपि न

रत्तरच कियाविधिरियर्डवैश्रसं स्यादियाह। अपि चेति। भद्यये-दिति श्रव्दाभावात् श्वायत्रस्य सर्वस्य मनुष्येणोपासकेन भोक्तमश्रका-त्वाच न पूर्ववाक्ये कियाविधिरियर्थः। इतस्याचमनमच न विधेरि-त्याह। अपि चेति। अनगं मन्यन्त इत्यच वासस्त्वध्यानमपि न विधेयं देशवसाम्यादिति शङ्कते। नन्चिति। उभयोरप्यन्वादत्वे वैपाल्या-दवस्यमेकान्वादेनेकां विधेयं तच्च विधेयं वासोध्यानमेव वासःकार्य-स्यानमत्त्रस्यात्वाच इति समाधानार्थः। पूर्ववदिति स्नृत्या प्राप्तमित्यर्थः। आचामेदिति न विधिः किन्तु विष्णुरुपांश्च यख्य इति वदन्वाद इत्यच लिङ्गमाह। अत स्वेति। तस्मादेवंविदिशस्य-द्वाचामेदिशत्वा चाचामेदिति वाक्यस्याविधित्वे कार्यवरपठनं लिङ्ग-मित्यर्थः। तिर्द्ध पाठवलान्माध्यन्दिने आचमनविधिरिति कस्यिच-न्मतं निराकरोति। योऽपीति॥

<sup>\*</sup> एवं विच्च मेवेति वर्ध ॰ का ॰ चे । | † विधीयतामिति का ॰ वर्ध ॰ ।

माधुः, त्रापा वाम इत्यादिकाया वाक्यप्रवृत्तेः सर्वत्रैवैकरूपात्।
तसादामाविज्ञानसेवेच विधीयते नाचमनमिति न्यायं॥

### समान एवच्चाभेदात्॥ १८॥

वाजसने यिशाखाया मिश्नर हस्ये शाण्डिस्त ना विद्या विद्याता, तत्र गुणाः श्रूयन्ते 'स श्रात्मान मुपासीत मनो मयं प्राएश्नरीरं भारूपम्' द्रत्येवमादयः। तस्यामेव शाखायां वृहदारण्यने पुनः पयते 'मनो मयोऽयं पुरुषो भाः सत्यस्तिम नार्क्षदये यथा ब्रीहीवा यवा वा स एष सर्वस्थेशानः सर्वस्थाधिपतिः सर्वमिदं प्रशास्ति यदिदं किञ्च' दति। तत्र संश्रयः, किमियमेका विद्याऽग्निर हस्य वृहदार एक कयो गुणोप मंहार श्रु उत दे दमे विद्ये गुणानुप मंहार श्रेति। किं तावत् प्राप्तं विद्याऽभेदे। गुण व्यवस्था चित्र, कुतः पान रक्षप्रमङ्गात्। भिनासु हि शाखास्थ्ये विद्ये दित्येदात् पान रक्षपरिहार मालो च्य विद्ये कल मध्यवसाय एक चातिरिक्ता गुणा दतर चे। पसंद्वियन्ते प्राण मंद्राद्य स्थित्युक्तं। एकस्थां पुनः शाखाया मध्ये विद्ये दित्य भेदा भावाद श्रव्य परिहारे पान-

समानः। एवश्वाभेदात् शाणि खेन दृष्टा तद्वाद्वाऽङ्किता, अन्तर्ह्दये वीद्यादिवत् सृद्यां तिष्ठतीव्यर्थः। अभ्यासप्रव्यभित्वानाभ्यां संश्यमाद् । तत्रेति। गुणानुपसंद्वारोपसंद्वारो पूर्वीत्तरपद्ययोः पालं, पूर्वत्र प्राप्ताः चमनानुवादेनान्यताध्यानविधिष्ठताः इत्त लेकशाखायां विप्रक्षष्टदेशः-स्यवाक्ययोरेकस्य विधिलमन्यस्यानुवादलिमिव्यन्ति द्योरिष वि-द्याविधिलिमिति प्रव्यदाद्वर्णेन पूर्वपद्ययित्। किं ताविदिति। यत्पुन्यक्तां

र्त्येन विप्रष्ठष्टदेशसीका विद्या भवितुमईति। न चानैक-मामानं विद्याविधानाधं त्रपरं गुणविधानार्थमिति विभागः मभावति। तदा द्यतिरिक्ता एव गुणा इतरचेतरच चामायेरन्, श्रमानाः समाना श्रपि तु उभयवाकायन्ते मनामयला-दंयः, तसान्वान्यान्यापोषमं हार दत्येवं प्राप्ते ब्रूमहे, यथा भि-नासु भाखासु विद्येकलं गुणापसं हार स्व भवति एवमेकस्यामपि शाखायां भवितुमईति उपास्थाभेदात्, तदेव हि ब्रह्म मने। मय-लादिगुणकमुभयचाषुपास्यमभिनं प्रताभिजानीमहे, उपास्यञ्च रूपं विद्यायाः नच विद्यमाने रूपाभेदे विद्याभेदमध्यवसातुं शक्रमः, नापि विद्याउभेदे गुणव्यवस्थानं । नन् पानक्त्वप्रमङ्गात् विद्याभेदोऽध्यवितः, नेत्युच्यते ऋर्यविभागापपत्तेः, एकं ह्याचान विद्याविधानाधं ऋपरं गुणविधानाधं दति न किञ्चिन्नोपप-द्यते। नन्वेवं मित यदपिठतमिश्चर्रहे तदेव ष्ट्रहरार एवं पिठ-तयं 'स एष सर्वस्थेशानः' दत्यादि। यत्तु पठितमेव मने।मयलादि तन पठितवां, नैष देशाः। तद्वलेनैव प्रदेशान्तरपठितविद्या-

तिद्यान्तरमिति न याप्तिः प्राणपञ्चाग्यादिविद्यास यभिचारादित्याप्रञ्च प्राखाभेदे पुनरुत्तिरिसद्धेत्रुत्तमित्या । यथा भिन्नास्ति। यथाऽभिन्नोचवाक्ये नर्माण विधिः, 'दभ्ना जुन्नोति' इति वाक्ये गुणविधिक्तयाचाप्यस्तु न विद्याभेद इत्याप्रञ्चान् । न चाचैनमिति। उत्तर्गणानां पुनरुत्तिर्थया स्थात् खते। अयासादिद्याभेदः प्रयाजभेदवदिति भावः, उत्तरगुणोक्तिने दथा नतिपयगुणविधिर्द्योपास्थाभेदपत्यभिचानार्थलादत
उपास्यरूपाभेदात् भिन्नप्राखास्विव समानप्राखायामिष विद्येक्यमिति

प्रत्यभिज्ञानात्। समानगुणास्तानेन हि विप्रक्षष्टदेशां शाण्डिन्छ-विद्यां प्रत्यभिज्ञाण्य तस्यामीशानलाद्यपदिश्वते, श्रन्यथा हि कथं तस्यामयं गुणविधिरभिधीयते। श्रिप चाप्राप्तांशोपदेशे-नार्थवित वाक्ये सज्जाते प्राप्तांशपरामर्शस्य नित्यानुवादतया-प्रपपद्यमानलात्, न तद्वलेन प्रत्यभिज्ञोपेचितुं शक्यते। तस्ना-दच समानायामिप शाखायां विद्येकलं गुणोपसंद्यार्थेत्युप-पनं॥

#### सम्बन्धादेवमन्यचापि॥ २०॥

ष्ट्रहरार एक विस्ता विद्या दिया प्रकार क्षेत्र विषेत्र विषेत्र प्रकार क्षेत्र विषेत्र विषेत्र

सिद्धान्तस्त्रं योजयति। यथेति। सीत्रस्कारोऽप्यथी व्याख्यातः। यत्र बह्वो गुणाः स्रुतास्त्र प्रधानिविधरन्यत्र तदनुवादेन गुणविधिरिति निस्थयादिश्वरहृस्ये प्रधानविधिवदुत्तरत्र गुणविधिरिति भावः॥

सम्बन्धादेवमन्यचापि। सङ्कृतचयं त्यदाप्याकाणात्मकं, सत्यं परोच्चभूतात्मकं हिरण्यग्रभाष्यं ब्रह्मोपकम्य, तदुत्तं यत्मत् त्यं तत् स योऽसावादित्यः किं मण्डलं न तच स्थाने पुरुषः करणात्मकः स रवाध्यात्ममचिस्यानस्य इत्यपदिश्य तस्य भूरिति णिरो भुव इति बाज्ञः स्वरिति
पादाविति व्याक्तिरूपं शारीरकमूक्ता दे उपनिषदा रहस्यदेवतानामनी उपदिश्येते तस्यादित्यमण्डलस्यस्याहरिति नाम प्रकाणकत्वात्

खत विभागेनेकाधिदेवतसेकाधात्मसिति। तत्र स्वेणवेषिक्रमते यथा प्राण्डिखविद्याचां विभागेनापधीतायां गुणे।पमंद्यार छकः एवमन्यवाप्येवंजातीयके विषये भवितुमईति एकविद्या-भिमन्वन्थात्, एका द्यीयं मत्यविद्याऽधिदैवमाध्यात्मं चाधीता उपक्रमाभेदात् व्यतिषक्तपाठाच्च, कयं तस्यामुदिता धर्मस्तस्या-मेव न स्थात्, था द्याचार्थे किञ्चदनुगमादिराचारश्चादितः सङ्गामगते श्वर्ण्यगते च तुख्यबदेव भवति। तस्मादुभयारप्युप-निषदोक्षभयच प्राप्तिरिति, एवं प्राप्ते प्रतिविधन्ते॥

### न वा विश्रेषात्॥ २१॥

नैवाभयोक्भयत्र प्राप्तिः, कस्मादिशेषात्, उपासनस्थानवि-शेषापनिवन्धादित्यर्थः। कथं स्थानविशेषापनिवन्ध दति, उत्यते

तस्या चिष्यस्या हिमित नाम प्रत्य तादिति इदं नामद्यं विषयस्त नामिनः सत्या ख्यस्य ब्रह्मण एकत्वात् स्थानभेदोक्ते च संण्यमा ह । तचेति ।
पूर्वपचे प्रतिस्थानं नामद्यानुस्ठानं सिद्धान्ते यथा श्रुत्येक्तेकनामानुस्थानिति पत्नं। दर्शान्तसङ्गत्या पूर्वपच्यस्च व्याचरे। यथिति। यथा
विद्येक्यादुपसं हार उक्तः एवमन्यचाप्येकविद्यायाम् पसं हारो भिवतुमर्हात इत्यर्थः। सत्यं ब्रह्मेत्युपक्रमाभेदस्तावेतावच्यादित्यपुरुषावन्याः
न्यस्मिन् प्रतिस्तितो, चादित्यरस्मीनाञ्च चृष्य चत्रुषचादित्ये प्रतिस्थानाः
दिति व्यतिषक्षताः, चादित्यरस्मीनाञ्च चृष्य चत्रुषचादित्ये प्रतिस्थानाः
दिति व्यतिषक्षताः, विद्येक्येऽपि
किस्यात् तचा ह । कथमिति । विद्येक्येऽपि स्थानभेदादुपनिषदे।
सङ्गरः स्यादित्या प्रङ्गां दर्शान्तेन परिहर्गत । यो हीति ॥

नामेन्यात् नामसङ्करो युक्तः, तथा चा चिष्योऽहरिति नामवान् सय-ब्रह्मत्वादादित्यस्था हरितिनामवदिति प्राप्ते सिद्धान्तसूत्रं योजयति। 'य एष एतसिकाण्डले पुरुषः' दति छाधिदैविकं पुरुषं प्रक्रत्य तस्थे। पनिषद हिति श्रावयति 'ये। उयं दिचिणेचन् पुरुषः' दति चाधात्मिकं पुरुषं प्रक्रत्य तस्थे। पनिषद हिमिति तस्थेति चैतत् मिन्निहितालम्बनं मर्वनाम तस्मादायतनिविशेषय्यपाश्रयेणैवैते उपनिषदा वुपदिश्येते कुत उभयोर्भयच प्राप्तिः। नन्वेक एवा-यमिधदैवतमध्यात्मञ्च पुरुषः, एकस्थेव मत्यस्य ब्रह्मण श्राय-तनद यप्रतिपाद नात्। मत्यमेवमेतत्, एकस्थाऽपि लवस्याविशे-षोपादानेनेवे। पनिषदिश्रेषोपदेशात् तदवस्यस्थेव मा भिवतुम-र्हित। श्रिस्त चायं दृष्टान्तः मत्ययाचार्यस्वरूपानपाये यदा-चार्यस्यामीनस्यानुवर्तनमुक्तं न तिस्वरते। भवति, यच तिष्ठत उक्तं न तदासीनस्थेति। ग्रामार् एवयोस्लाचार्यस्वरूपानपायात् तत्त्वरूपानुबद्धस्य च धर्मस्य ग्रामार् एवस्तविशेषाभावादुभयच तुस्वद्भाव द्रत्यदृष्टान्तः सः। तस्राह्यवस्थाऽनयोरूपनिषदेाः॥

### दर्भयित च।। २२।।

त्रपि चैवंजातीयकानां धर्माणां व्यवस्थिति लिङ्गदर्भनं

न वेति। नाम्नोक्षासन्स्थानविविष्ठसम्बित्वादिवर्षः। तस्योपनिषद् च-रहमिति च वाक्यदयेन तच्च्ब्दपराम्खयोः सिन्निह्निस्थानविश्चियोः पुरुषयोगीमसम्बन्धपरेणोपसंहारानुमानं बाध्यमिति भावः। विश्चेये-व्यान्नामसङ्गर द्रवाश्रङ्का स्थानभेदेन विश्चिष्ठपुरुषभेदात् नामयव-स्थामाह। निन्द्वादिना। विश्चिसम्बन्धे द्रयान्तमाह। च्यत्तीति। प्रतिद्यान्तस्य स्वरूपसम्बन्धित्वात् विश्चिष्ठे ध्येये प्रकृते द्रयान्तत्वं नान्ति द्रवाह। यामेति॥

भवति 'तस्वैतस्य तदेव रूपं यदमुख रूपं यावमुख्य गेण्णा तै। गैण्णा यन्नाम तन्नाम' इति। तस्वैतस्य तदेव रूपं यदमुख रूपं कथमस्य लिङ्गलं तदुच्यते, श्रद्धादित्यस्थानभेदभिन्नान् धर्मा-नन्यान्यस्मिन्नपुषं हार्यान् पश्यन्ति हातिदेशेनादित्यपुष्पगतान् रूपादीनचिपुष्प उपमंहरति 'तस्वैतस्य तदेव रूपम्' दत्यादि-ना। तसाद्ववस्थिते एवैते उपनिषदाविति निर्णयः॥

# सम्भृतिद्युव्यास्यपि चातः॥ २३॥

'ब्रह्मच्चेष्ठा वीर्या सम्भृतानि ब्रह्माये च्येष्ठं दिवमाततान' द्रत्येवं राणायनीयानां खिलेषु वीर्यसम्भृतिद्युनिवेश्रप्रस्तया ब्रह्मणा विस्तयः पयन्ते। तेषामेव चापनिषदि शाण्डिच्यविद्याप्रस्तत्यो ब्रह्मविद्याः पयन्ते, तासु ब्रह्मविद्यासु ता ब्रह्मविस्तय उप-संद्रियेरन् न वेति विचारणायां ब्रह्मसम्भादुपसंहारप्राप्ते। पठित, सम्भृतिद्य्याप्तिप्रस्तयो विस्तयः शाण्डिच्यविद्याप्रस्ति विद्यत्यः शाण्डिच्यविद्याप्रस्ति विस्तयः शाण्डिच्यविद्याप्रस्ति विस्तयः शाण्डिच्यविद्याप्रस्ति विद्याप्रस्ति विद्याप्ति विद्यापति विद्यापति

उत्तनामयवस्थायामितदेशो लिङ्गिमया ह। दर्भयति चेति। वि-द्यैकादेवे। पसं हारसिद्धावतिदेशो वया स्थात् तस्मादेकविद्यायामिष स्थानभेदेने। त्त्रगुणानां विनातिदेशमन् पसं हार इति सिद्धं॥

सम्मृतियुवास्यिप चातः। ब्रह्मीव च्येष्ठं कारणं येषां तानि ब्रह्म-च्येष्ठानि, निलेपिण्कान्दसः, वीर्याणि पराक्रमविश्रेषा च्याकाशोत्या-दनादयः, तानि च वीर्याणि सम्मृतानि निर्विष्ठां सम्बद्धानि, सर्वनि-यन्तुः कार्ये विष्नकर्तुरसन्तात्। तच च्येष्ठं ब्रह्माग्रे देवायुत्पत्तेः प्राग्नेव दिवं खर्गमाततान व्याप्तवत् सदा सर्वव्यापक्रमित्यर्थः। सर्वप्राथम्यं स्पर्धाः

शाण्डिखिविद्यायां हृद्यायतनलं ब्रह्मण उक्तं 'एव श्रात्मान्तहृदयः' दित तददेव दृहरिवद्यायामिण 'दृहरं पुण्डरीकं वेश्व दहरे।ऽस्मिन्नन्तर त्राक्षायः'दित। उपकी श्रण्णविद्यायान्तु श्रद्धायतनलं 'य एषे।ऽचिणि पुरुषे। दृश्यते' दिति। एवं तत्र तत्र तत्तदाध्यात्मिकमायतनमेतासु विद्यासु प्रतीयते, श्राधिदैविक्यस्त्तेताः
विभ्रतयः सम्भृतिद्य्याप्तिप्रस्तयः, तासां कुत एतासु प्राप्तिः।
नन्तेतास्वयाधिदैविक्ये। विभ्रतयः श्रूयन्ते 'ज्यायान् दिदो ज्यायानेस्या लोकेभ्य एष उ एव भामनीरेष हि सर्वेषु भृतेषु
भाति यावान् वायमाक्षाश्रस्तावानेषे।ऽन्तर्ह्दय श्राक्षाश्र उभे
श्रस्तिन् द्यावाष्ट्यिवी श्रन्तरेव समाहिते' दत्येवमाद्याः। सन्ति
पान्या श्रायतनविशेषहीना श्रिण ब्रह्मविद्याः षे।डशक्तलाद्याः,
सत्यमेवैतत् तथायत्र विद्यते विशेषः सन्धृत्याद्यनुपसंहारहेतः,

नहिलमिति वाक्यभेषस्या गुणाः प्रभवितपद्यास्थाः। खिलेखिति विधिनिष्ठेधस्त्यवाक्येखित्यर्थः। ब्रह्मसम्बन्धादिद्याभेदभानाच संस्र-यमाच्च। ताखिति। चनारभ्याधीतब्रह्मविभूतीनां ब्रह्मसम्बन्धेन सर्व-व्रह्मविद्यास प्रत्यभिज्ञानादुपसंचार इति पूर्वपद्यः। सिद्धान्तमाच्च। सम्मृतीति। सम्भृतिच द्यवाप्तिच सम्भृतिद्युद्याप्ति तद्यप सर्वच ने।प-संवर्तव्यमपनिषदे।रिव व्यवस्थापकविश्रेषयोगादिति सूचयोजना। चाध्यात्मिकायतनविश्रेषयुक्तविद्यास्थाधिदैविकविभूतीनां प्रत्यभिज्ञा-ने चेलभावात् न प्राप्तिरित्यक्ते हेतुं शङ्कते। नन्वंतासिति। च्याधिदै-विकत्वसान्यादाध्यात्मिकायतनचीनत्वसान्याद्वा तत्तदिद्यास सम्भृत्या-दोनां प्राप्तिरिति शङ्कार्यः। उक्तचेतुद्वयं न गुणप्रापकमिथदैविक-विद्यानां श्राण्डित्यदच्दादीनां च्यावतनचीनविद्यानाञ्च मिथोगुणसा-द्विप्रसङ्गात्, तस्मात् कतिपयसमानगुणविश्रिष्टोपास्यरूपेक्यं विद्येक्य-

समानगुणासानेन हि प्रत्युपस्यापितासु विप्रकृष्टदेशास्वपि विद्यासु विप्रकृष्टदेशगुणा उपसंद्वियेर्त्निति युक्तं, समृत्या-दयस्त शाण्डिच्यादिवाक्यगोत्तराश्च गुणाः परस्पर्यादृक्त-स्वरूपलात् न प्रदेशान्तरवर्तिविद्याप्रत्युपस्यापनस्याः। न च ब्रह्ममन्धमाचेण प्रदेशान्तरवर्तिविद्याप्रत्युपस्यापनम्याते, वि-द्याभेदेऽपि तदुपपत्तेः, एकमपि ब्रह्म विश्वतिभेदेरनेकैरनेक-धापास्थत इति स्थितिः, परावरीयस्वादिवद्भेददर्शनात्। त-स्मात् वीर्यसभृत्यादीनां शाण्डिच्यविद्यादिस्वनुपसंदार इति॥

### पुरुषविद्यायामिव चेतरेषामनामानात् ॥ २४॥

श्रस्ति ताण्डिनां पैङ्गिनाञ्च रहस्वत्राह्मणे पुरुषिवद्या, तत्र पुरुषो यज्ञः कल्पितः, तदीयमायुक्तिधा विभज्य मवनत्रयं कल्पितं, श्रशिषादीनि च दीचादिभावेन कल्पितानि, श्रन्थे

मावचदुणप्राप्तिचेतुस्तदभावात् न प्राप्तिरिति परिचरित। सळिमळा-दिना। स्थानिविश्विभेदात् नाम्नार्थवस्थावत् सम्मृळादिगुणविश्विस्य ब्रह्मणः शाखिल्यादिविद्योक्तगुणविश्विष्ठब्रह्मण्य मिया भेदेन रूप-भेदात् सम्मृळादीनां नेत्पसंचार द्रत्युक्तन्यायातिदेश्वतादस्य न संग्रळा-चपेच्या यथेकस्मिन्नद्रीये परीवरीयस्वादिगुणोपास्तेर्चिरस्यश्रम् श्रवाद्य-पास्तिभिद्यते तथेकसम्बद्धीय बद्धाण विद्याभेदोपपत्तेः ब्रह्मप्रळभिच्चा न गुणपापिकेळाच । परीवरीयस्वादिवदिति। तस्मात् सम्मृळादिगुण-विश्विद्यान्तरविधिरिति सिद्धं॥

पुरुषविद्यायां छान्देग्यस्थां विद्यामा ह । चासीति । 'पुरुषे वा यज्ञ-सास्य यानि चतुर्वि श्ति वर्षाणि तत्रातःसवनमथ यानि चतुः स्वारिं-

च धर्मास्तव समधिगताश्वाशोर्मन्त्रप्रयोगादयः। तैक्तिरीयका श्रिप कञ्चित् पुरुषयज्ञं कन्त्रयोक्ति 'तस्वैव विदूषे यज्ञस्थात्मा यजमानः श्रद्धा पत्नी' दत्येतेनानुवाकेन । तत्र संग्रयः
किमितरचे काः पुरुषयज्ञस्य धर्मास्ते तैक्तिरीयकेषूपमंदर्गयाः
किं वा ने पपंदर्गया दित। पुरुषयज्ञत्नाविश्वेषादुपमंद्दारप्राप्तावाच स्मादे ने पपंदर्गया दित, कस्मात् तद्रूपप्रत्यभिज्ञानाभावात्। तदाद्दाचार्यः पुरुषविद्यायामिवेति। यथैकेषां ग्रासिनां
ताष्ट्रिनां पेङ्गनां च पुरुषविद्यायामिवेति। यथैकेषां ग्रासिनां
ताष्ट्रिनां पेङ्गनां च पुरुषविद्यायामान्नानं नैविमितरेषां तैकिरीयाणामान्नानमस्ति, तेषां द्दीतरिवर्ष्यूपाच्यपश्विगाद्यन्त्रमणात्। यदिष मवनसम्पादनं तदपीतरिवत्तच्यणमेव 'यत्यायं प्रातमेध्यन्दिनञ्च तानि मवनानि' दित । यदिष किञ्चन्तरणावस्थयत्रादिसामान्यं तदप्यत्यीयस्त्राद्भूयमा वैत्रचर्ष्येनाभिभ्रयमानं न प्रत्यभिज्ञापनचमं। न च तैक्तिरोयके पुरुषस्य

म्हर्षाणि तन्माधिन्दिनं सवनमय यान्यस्य विद्याणि तन्तीयं सवनम्' इति यज्ञसाम्याधं सवनचयं कित्यतं, 'स यदि प्रिष्ठिष्ठित यत्य-पासित यत् न रमते ता दीच्या च्यय यद्याति यत्यिनति यदमते ता उपसदः च्यय यद्वसति यञ्जच्यति यन्भेषुनं चरित तानि क्तुत्रम्खा-िण च्यय यत्तपोदानादि सा दिच्या मरणमेवावभ्रयः वक्षादिरूपा मे प्राणा इदं सवनचयं यावदायुरनुसन्तन्ते' हत्याभीः, 'च्रिच्यतप्रस्थ क्तुतमसि प्राणं संभितमसि' इति मन्त्रचयप्रयोगः। घोडभाधिकभ्रत-वर्षजीवित्यं प्रजमिति दिभ्तिं। संभ्रयार्थं भ्राखान्तरीयपुरुषविद्यामाद्य। तैतिरीयका इति। च्यच विद्यो यज्ञस्थिति षधाः समानाधिकरस्थ-

यज्ञलं श्रूयते विदुषे। यज्ञस्थिति हि न चैते समानाधिकरणे षष्ठी। विदानेव यो यज्ञस्यसेति। न हि पुरुषस्य मुखं यज्ञलमस्ति यधिकरणे लेते षष्ठी। विदुषे। यो यज्ञस्यसेति। भवति हि पुरुषस्य मुख्ये। यज्ञसम्बन्धः, सत्याञ्च गती। मुख्य एवार्थ श्राश्रयितथे। न भाकः। श्रात्मा यजमान दति च यजमानलं पुरुषस्य निर्जु-वन् वैयधिकरण्येनेवास्य यज्ञसम्बन्धं दर्भयति। श्राप च तस्यैवं-विदुष दति पिद्धवदनुवादश्रती। सत्यां पुरुषस्य यज्ञभावमा-त्मादीनाञ्च यजमानादिभावं प्रतिपित्समानस्य वास्यभेदः स्थात्। श्राप च समंन्यासामात्मविद्यां पुरुषादुपदिश्यानन्तरं तस्यैवंविदुष दत्याद्यनुक्रमणं पश्यन्तः पूर्वभ्रेष एवष श्रास्ताये। न स्वतन्त्र दति प्रतीमः। तथा चैकमेव फलं उभयोर्थमुवाक-

वैयधिकरण्णानिश्वयात् संग्रयमा ह । तचेति । उपसं हारानुपसं हारानेवेव पानं । पूर्व नासाधारणागुणप्रत्यभिज्ञानाभावात् सम्भृत्यादी विद्याभेद उत्तः इह त्यसाधारणावस्थ्यगुणविश्विष्ठपुरुषयञ्चल्पेकप्रत्य-भिज्ञानात् विद्ये चिमित प्रत्युराहरणेन प्राप्ते सिद्धान्तयि । ने।पसं ह-तंथा इति । 'तस्यैवंविद्धे यञ्चस्थात्मा यजमानः श्रद्धा पत्नी ग्ररीरमिध्ममरो वेदिलीमानि विद्धिवेदिः श्रिखा हृदयं यूपः कामः च्याच्यं मन्यः पश्चलपे। श्रियं मानि विद्धिवेदिः श्रिखा हृदयं यूपः कामः च्याच्यं मन्यः पश्चलपे। श्रियं मः ग्रमयिता दिल्या वाग्योता प्राण उद्गाता चत्युर-ध्यप्रमूले ब्रह्मा' इति बज्जतरधर्मवेलच्चण्यात् न रूपेक्यप्रत्यभिज्ञेत्यर्थः । वेदः कुग्रमुष्टिः ग्रमयिता दमो दिल्योत्यन्त्यः । किञ्च छान्दे।ये विधाविभक्ताय्य सवनत्वकल्पना चत्र तु सायङ्गालादाविति वेरूप्यमाह । यदपिति । यन्मरणं तदवस्यो यदमते तदुपसद इति तित्तिरिश्चतौ सारूप्यमपि भातोत्यत च्याह । यदपि किञ्चिदिति । ग्रताश्वयोञ्चतु व्यान्तसारूप्यादिदं सारूप्यं नेक्यप्रयोजक्रमित्यर्थः । किञ्च छान्दे।ये

चे तिपलभाम हे 'ब्रह्मणे महिमानमा प्रोति, दति। दतरेषान्वनन्य प्रेषः पुरुष विद्यान्यः। श्रायुरिभ दृद्धि फले ह्या ह्या है।
'एष ह षे डि प्रवर्ष प्रतं जीवतीति च एवं वेद' दति समिभ चाहारात्। तसाच्छा खान्तराधीतानां पुरुष विद्याधर्भाणामा प्रोन्सन्तादीना मप्राप्ति स्त्रीत्तरीय के॥

### वेधाद्यर्धभेदात् ॥ २५॥

त्रस्याधर्वणिकानामुपनिषदारको मन्त्रममान्नायः 'सर्वे प्र-विध्य हृदयं प्रविध्य धमनीः \*प्रवृज्य ग्रिरोऽभिप्रवृज्य विधा विषृ-त्रः' इत्यादिः। स ताण्डिनां 'देव सवितः प्रसुव यज्ञम्' इत्यादिः।

पुरुषयच्योरिकां श्रुतं खन्न तु भेद इति वैरूपान्तरमा । न चेति।
यद्यपि निषादस्यपितन्यायेन सामानाधिकरणां षष्टां धुंतां तथाप्यप्रसिद्धेक्वकल्पनागीर वाद्यच्यात्मेति भेदोक्तरेकस्येव यच्यव्यनमानविरोधादात्मविदा या यचः प्रसिद्धक्तस्येति वैयधिकरण्यमेव
यक्तां। किञ्च विद्यत्मस्वस्थियच्चरूपिवण्रेष्यानुवादेन विद्यक्तरिष्क्षसम्पर्
दिधावेकवाक्यता प्रतीयते तस्यां सत्यां विण्यस्याङ्गानां च एचित्रव्यादिक्तव वाक्यभेददेशः स्यादित्यधः। किञ्च सत्यादिभ्याः न्यास
एवं।परे च यदिति संन्यासमुक्ता सर्वेः सर्विमदं नगदित्येवं तमात्मानं
चात्वा भूयोऽवभ्यस्पप्याति विद्वानिति संन्यासाध्यायात्मविद्यां पुरक्तात्
प्राजापत्रानुवाके उपदिग्यानन्तरानुवाके तस्येवंविदुष द्रत्यक्रात्मविद्यानुवादेन प्रसंण्यार्थलेन तच्चेषतया यच्यसम्पत्तिः क्रियते पत्नेक्रियतेः, क्रन्दोगानां तु खतन्त्रविद्याविधिरित्याः । च्यपि च ससंन्यासामिति। चिन्ताप्णलमाः । तस्मादिति॥

वेधाद्यर्थभेदात्। देवतामिभचारकर्ता प्रार्थयते। सर्वमिति। हे देव-ते मित्रपेश सर्वमङ्गं प्रविध्य विदार्य विश्रेषतञ्च हृद्यं भिन्धि धमनीः

<sup>\*</sup> प्रष्टञ्जधित वर्धः काः।

भाव्यायनिनां 'स्रेतासे हरितनीलोऽिम' द्रत्यादिः। कठानां ते
तिरीयकाणां च 'भन्नो सिनः ग्रं वरुणः' द्रत्यादिः। वाजमने यिनान्तूपनिषदारक्षे प्रवर्धन्नाह्यणं पयते 'देवा ह वै मनं निषेदः'
दत्यादिः। कीषीतिकनामण्यग्रिष्टोमन्नाह्यणं 'ब्रह्म वा श्रग्निहोमा ब्रह्मीव तदहर्बह्मणैव ते ब्रह्मोपयन्ति तेऽन्दतलमाप्नुवन्ति
य एतदहरूपमंथन्तीति किमिमे भर्वे प्रविध्य' दत्यादया मन्त्राः
प्रवर्भादीनि च कर्माणि विद्यास्प्रपमंद्वियेरन् किं वा ने।पमंद्वियेरिनिति मीमांसामहे। किं तावत् नः प्रतिभाति उपमंद्रार एवेपां विद्याखिति। कुतः, विद्याप्रधानानामुपनिषदुत्यानां समीपे पाठात्। नन्वेषां विद्यार्थतया विधानं ने।पलभामहे। वाढं, \*श्रनुपलभ्यमाना श्रिप लनुमास्यामहे सन्निधिमामर्थात्, न हि सन्धिरर्थवन्ते सभवत्यकस्माद्सावना-

शिराः प्ररक्षय नेटिय शिर्ञाभिता नाश्य, एवं निधा विष्ठती विशिरो भवतु में श्रन्ति थ्याः। हे देव सिवतः यन्नं तत्पति प्रमुव
निर्वर्तये व्यर्थः। उन्नेः श्रवाः श्रेतोऽश्वी यस्ते न्रस्य स लं हिरत व्यवनी लोऽसी व्यर्थः। ने । उसानं शंसा करो भवित्व व्यर्थः। स्रिये शिरो में ब्रह्मी व स यस्मिन हिन नियते तदिप न्रस्म तस्मायन तदहः साध्यं कर्मी पयन्यन्ति छन्ति ते न्रस्माव साधनेन न्रस्मापयन्ति ते च क्रमे ग्रास्ति स्वान्ति शिवन्ति विवान । मन्तादिषु तत्तदुपनिष विद्या श्रेषते प्रमाणभावाभावाभ्यां संश्वमा ह। कि मिति। पणं पूर्ववत्। नन् तेषां श्रेषते
मानाभावानी पसंहार इति शङ्कते। नन्तेषा मिति। मन्तादयस्तत्ति द्याश्रेषाः पण्यविद्यासिन हितला त्ते तिरोयका गतपुरुष यन्नविदित्ति
समाधने। वाष्टिनित। तथा च दृष्टान्तसङ्गतिः सिद्धान्तिपन्ते। सविद्यिवयर्थवाधनमा ह। न हीति। स्यप्त समन्तादीनां पण्यवन्ते विद्यासिन

<sup>\*</sup> अन्पलभमाना इति वर्धः काः

श्रितं युक्तः। ननु नेषां मन्त्राणां विद्याविषयं किञ्चित् सामध्यें पश्चामः, कथं च प्रवर्धादीनि कर्माणि श्रन्यार्थलेनेव विनिय्यानः, कथं च प्रवर्धादीनि कर्माणि श्रन्यार्थलेनेव विनिय्यानि सन्ति विद्यार्थलेनापि प्रतिपद्यमिष्ठ इति। नेष देषः, सामध्यें तावन्यन्त्राणां विद्याविषयमिष किञ्चित् प्रक्यं कन्त्य-वितुं, हृदयादिमञ्जीतंनात्। हृदयादीनि हि प्रायेणापाम-नेष्यायतनादिभावेनोपिदिष्टानि तद्वारेण च हृदयं प्रविधे-त्येवंजातीयकानां मन्त्राणां उपपन्नमुपामनाङ्गलं। दृष्टञ्ची-पामनेष्यपि मन्त्रविनियोगः 'सः प्रपद्येऽमुनामुनामुना' दत्येव-मादिः। तथा प्रवर्धादीनां कर्मणामन्यचापि विनियुक्तानां मतामविषद्धे विद्यासु विनियोगा वाजपेय दव वृष्टस्पतिम-वस्थेयं प्राप्ते बूसः, नेषामुपमंद्यारो विद्यास्विति। कस्नात्, वेधाद्यभेदात्। हृदयं प्रविधेत्यवंजातीयकानां हि मन्त्राणां

बोधनं सिइधेर र्यवत्तं तस्मावे सत्यक्ष साद्र र्यम् न्यत्वेनासी सिइधिराश्रियतुं निह युक्त रत्यर्थः। नज्याठे त्वकसाद्धेतुं विनाऽसावर्थाः
नाश्रियतुं निह युक्त रत्यर्थः। नन् मन्त्राणां विद्यासमवेतार्थप्रकाप्रान्तामर्ण्याभावात्र विद्याप्रेयत्विमित प्रङ्कते। निन्विति। पुरक्तादुपसदां प्रवर्ग्यणाप्रचरन्तीति वाक्येन प्रवर्ग्यस्य क्रतुप्रेयतं श्रुतं, स्विष्रियोः
मादेश्व तत्त्वाक्येन खर्गाद्यय्वमतो न विद्यार्थत्वमित्याः । क्यं चेति।
मन्त्राणां विद्यासमवेतद्व्यगाद्यादिप्रकाण्यक्तमक्तीत्याः । नेष रति।
उपाक्तिषु मन्त्रप्रयोगः क्वापि न दय रत्यत स्वाह। दयश्चेति। पुत्रस्य
दीर्घायस्यार्थं स्वान्देग्ये चेत्वोक्तस्य कोण्यत्वेनोपाक्तिकक्ता तत्र पितुर्यं
पार्यनामन्तः। तत्रामुनेति पुत्रस्य निर्णाम ग्रद्धाति स्मृना पृत्रेण सह
भूरितीमममुद्य प्रपद्ये न मे पुत्रविद्याः स्वादित्यर्थः। तत्तदाक्येनान्यत्र
विनियक्तानामिप कर्मणां सिइधिना विद्यास्य विनियोगो न विद्यस्व

येऽषाः हृद्यवेधादया भिनाः, श्रनभिमानद्वास्त उपनिषद्-दिताभिर्विद्याभिः न तेषां ताभिः मंगन्तुं मामर्थमस्ति। ननु हृद्यस्थापामने व्यपुपयोगात् तद्वारक उपामनमन्त्र उपन्यस्तः। नेत्युच्यते, हृद्यमात्रमङ्गीर्तनस्वित्रमुपयोगः कथञ्चिदुत्प्रेच्छेत, न च हृद्यमात्रमत्र मन्त्रार्थः। हृद्यं प्रविध्य धमनीः \*प्रवृज्येत्येवं-जातीयको हि न मकलो मन्त्रार्थः। तस्त्रादाभिरभिमम्बध्यते श्रा-भिचारिकविषयो ह्येषाऽर्थः। तस्त्रादाभिचारिकोण कर्मणा मर्वं प्रविध्येत्यस्य मन्त्रस्थाभिसम्बन्धः। तथा 'देव मिनतः प्रसुव यद्यं'

इत्यच द्यान्तमाह। वाजपेय इति। ब्रह्मवर्चसकामा दहस्पतिसवेन यजेतेति वाक्येन ब्रह्मवर्चसमले विनियुक्तस्यापि रहस्पतिसवस्य वा-जपेयेनेष्टा रहस्पतिसवेन यजेतेति वाजपेयप्रकरणस्थवाकोन वाज-पेयोत्तराङ्गतया विनियागवदविरोध इत्यर्थः। यदीकोन वाक्येन प्रकरणान्तरखरु इस्पतिसवस्य प्रविभिज्ञानमङ्गलविधानञ्च कर्त्तुमयुक्तं वाकाभेदप्रसङ्गादते। मासासिहाचवत् कर्मान्तरमेव इहस्पतिसवाखा-मङ्गतया विधीयत इति विनियुक्तस्य विनियोग इति भट्टगुरुतन्त्र-दयसिद्धं, तथापि यथा नित्यासि हो चस्याश्वमेधप्रकर्यो वाग्यतस्थेतां राचिम सिहोचं जुहोतीति नामा प्रत्यभिचा, यथावा दर्भपूर्णमास-विक्तीयावाच्यभागी यजतीयेकसिन् वाक्ये प्रकृतिस्थाच्यभागयोः परेन प्रविभिचाने वाक्येन विधानं तयाचापि बहस्यतिसवपरेन प्रत्यभिचानं वाकोनाङ्गताविधानं किंन स्थात्, न च साध्यभावार्ध-विधायकाख्यातपरतन्त्रं नाम पदं न सिद्धकर्मप्रत्यभिचाचमिति वाचं, तिद्वसाप्यक्तवा पुनः साध्यत्ममवेऽन्ययासिद्वात्वातस्वैव प्रसि-द्वार्धकानामपारतन्त्रे।पपत्तेः। न चैवं सति कुखपायिसचेऽप्यक्तलेन निवामिहोत्रसीव विधिः स्वादिति वाचं, इस्वात्। न च पूर्वतन्त्र-विरोधः उत्तरतन्त्रस्य बलीयस्वात्। पूर्वतन्त्रस्य स्वतन्त्रपरतन्त्रभावना-

<sup>\*</sup> प्रदेशाति वर्धः काः।

द्रत्यस्य यज्ञप्रस्विक्षित्रतात् यज्ञेन कर्मणाभिमस्वन्धः, तदि-शेषसम्बन्धस्त प्रमाणान्तरादनुषर्तव्यः । एवमन्येषामि मन्ता-णां केषाच्चिक्षिङ्गेन केषाच्चिदचनेन केषाच्चित् प्रमाणान्तरे-णेत्येवमर्थान्तरेषु विनियुक्तानां रहस्वपठितानामिप सतां न सन्निधिमानेण विद्याशेषले।पपत्तिः, दुर्वले। हि सन्निधः

मेदे तात्पर्याच, तसादेनस्थैव टइस्पतिनामनस्य धालर्थस्य ब्रह्म-वर्चसे विनियुक्तस्थापि वाजपेयाङ्गतया विनियाग इति भगवत्या-दतात्पर्यमस्ति। विनियुत्तस्य विनियोगे सर्वसम्मतम्दा इरणं स्वादि-त्यादिकं तस्य कते। विनियुक्तस्य वीर्यादिफालेऽपि विनियोगात्। तथा मन्त्रकर्मणामन्यत्र विनियुक्तानां विद्याशेषलिति प्राप्ते सिद्धान्त-यति। नैषामित्यादिना। विद्यास हृदयादिसम्बन्धेऽपि वेधाद्यर्था-नामसम्बन्धेत्व्रष्टमन्त्रार्थानामभिचारादिसम्बन्धि जुने सिन्धेर्व जी-यसा चाभिचारादावेव मन्ताणां विनियाग रत्यर्थः। 'देव सवितः प्रसव' इति प्रदक्तियाते। इसं पर्युचेदिति वाक्यादिमपर्युचर्ये 'सावित्रं जुद्दीति कर्मणः पुरस्तात् सवने जुद्दीति' इति वाक्यादाजपेये कर्मविशे-षसम्बन्धाऽस्य मन्त्रस्थेवा इ। तदिश्घेति। उत्तन्यायं श्वेताश्व रत्यादिष्व-तिदिश्ति। एवमन्येषामिति। प्रमाणान्तरं प्रकरणादिकं। ननु लिङ्गा-दिभिरन्यच विनियुक्तानामपि सिनिधिना विद्यासिप विनियोगस्ववि-रोधादिख्तां तत्राच। दुर्बेलो चीति। समवाये समानविषयलेन दयोः र्विरोधे, परस्य दे। बं ल्यं, कुतः अर्थविष्ठक्षीत्, खार्थवे। धने परस्य पूर्व-यवधानेन प्रवत्तेरिवर्यः। अयमाश्यः एकत्र विनियुत्तस्य निरा-काङ्कालादन्यच विनियागाविरुद्ध एव परन्तु विनियाजकप्रमागयोः समबन्तिं उच्यतर विनियागलायागादगत्याना द्वीत्यादनेन विनियोगः खीकीयते 'यथा खादिरो यूपो भवति खादिरं वीर्यकामस्य युपं कुर्यात्' इति वाक्याभ्यां कते। विनिय्तस्य खादिरत्यस्य वीर्यफले विनियागः। यत्र प्रमाणये। रतुल्यलं तत्र न खीकियते प्रवलप्रमाणेन दुर्बलविनियागबाधात्। यथा 'कदाचनस्तरीरसि नैन्द्रस्य खिस' इत्यस्याः

शुत्यादिभ्य दत्युक्तं प्रथमे तन्त्रे 'श्रुतिलिङ्गवाच्यप्रकरणस्थानस-मास्थानां समवाये पारदीर्बन्धमर्थविप्रकर्षात्' दत्यत्र । तथा कर्मणामि प्रवर्ग्यादीनामन्यत्र विनिधुक्तानां न विद्याभेषत्वे।-पपत्तिः, न ह्येषां विद्यादिभिः सहैकार्थ्यं किञ्चिदस्ति । वाज-पेये तु वृहस्पतिसवस्य स्पष्टं विनियोगान्तरं 'वाजपेयेनेष्ट्रा वृह-स्पतिसवेन यजेत' दत्यपि चैकोऽयं प्रवर्ग्यः सहादुत्यन्ने। बलीयसा

ऋचः रेन्द्रगार्चपयम्पतिष्ठत इति हतीयाविभिक्तिः श्रुवान्यनिरपे-च्या गाईपत्यापस्थानभेषत्वे।धिका रेन्द्रप्रकाभनसामर्थारूपिलङ्गपात-मिन्द्रशेषलं बाध्यते लिङ्गादिह न साचाच्छेषलं बेाधयति निन्विन्दः प्रकाशमार्च करोति तेन च लिङ्गेनानेन मन्त्रेण इन्द्र उपस्थापितव्य इति अतिः कल्पनीया, तया शेषलविरोध इति अतिव्यवधानेन शोध-लबे। धकं लिङ्गं भटिति खार्घबे। धक श्रुवा बाध्यं, तथा लिङ्गेन वाक्यं बाध्यं यथा खाँ। जन्ते सदनं करोमि छतस्य धारया सुवेशं कल्पया-मि तस्मिन् सीदाम्यस्ते प्रतिष्ठ त्री ही गां मेघ सुमनस्यमान इति मन्त-भागयोः प्रत्येकं सदनकर्णे प्रोडाशासादने च तत्रकाशनसामर्थ-लिङ्गेन श्रुतिदारा विनियोगे सति प्रतीतमेकवाक्यतं बाध्यते, तस्य क्यास्ति मन्ते सदनकरणप्रकाशनसाम्र्थं पुरीडाशासादनप्रकाशन-सामर्थं च लिङ्गं कल्पयिला अतिकल्पनयाभयत्र कत्समन्त्रविनि-यागबीधने दाभ्यां लिङ्ग अतिभ्यां यवधानेन अत्येक्यविहतस्र प्रति-द्गात् दुर्नललात्। न च सामर्थं न कल्यमिति वाचं, असमर्थस्य विनियागायागात, अत एव गङ्गापदस्य तीरवेशधविनियागे बद्धा-रूपं सामर्थं कल्यते तथा वाक्येन प्रकर्णं बाध्यं यथा साङ्गप्रकरणा-मातदादशे।पसदां दादशादीनस्येति वाक्येनादीनाङ्गलके।धक्रेन प्रक-रणापाप्तस हाङ्गलबाधादुलार्घः प्रधानस्याङ्गलाङ्गारूपं प्रकरणं तस्या-इप्धानवाक्येत्रवाक्यतासामर्थ्ययुतिभिः क्ल्यमानाभिः खार्घविनि-यागप्रमिती यावधानेना कुसामर्थ्य मुखोर्दयोः क ल्पकावाक्या हर्वल लात्।

प्रमाणेनात्यत्र विनियुक्ता न दुर्बलप्रमाणेनात्यत्रापि विनि-योगमहित, श्रायद्यमाणविश्रेषले हि प्रमाणयोरेतदेवं स्थात्, न तु बलवदबलवताः प्रमाणयोर्ग्यद्यमाणविश्रेषता सस्मवित, बलवदबलवत्ताविश्रेषादेव। तस्मादेवंजातीयकानां मन्त्राणां कर्मणां वा न सिन्धिपायमात्रेण विद्याश्रेषलमाशिक्षत्र्यं, श्ररण्यानुवचनलादिधर्मसामान्यात् तु सिन्धिपाय इति स-न्तेष्ययं॥

तथा प्रकर्णेन सिविधिकाध्यः। यथा राजस्यप्रकर्णे तदन्तर्गताभि-घेचनीयात्यसामयागविश्रेषसिविधिपाठे प्राप्तं सुनःश्रेषात्यानादेर-भिषेचनीय भ्रेषतं बाधिता कृत्सराजस्य भ्रेषतमापादितं सिन्धेः प्रकरणादिक ज्यक्तेन स्तुप्तप्रकरणात् दुर्व जलात् तथा सिविधिना समाखा बाधाते। तथा हि पारोडा शिकसमाखाने नाएं आमेय-प्रोडाणादिकर्मणां क्रमेण मन्त्रा चान्नातास्तत्र दिधपयो रूपसानाय संतिधी 'शुन्धध्वं दैवापकर्मणः' इति मन्त्र यामातस्तत्र समाख्यावले-नास्य मन्त्रस्य पुरोडाग्रपाचयुन्धनग्रेषत्वं प्राप्तं सितिधिना बाधिता साद्राय्यपात्रयुन्धनभेषलमापाद्यते। प्रोडाभसम्बन्धिकार्षं पैरोडा-भ्रामिति पार्षसमाखायाः नार्षान्तर्गतमन्त्रस्य प्रेराडाभ्रसम्बन्ध-सामान्यबोधकालेऽपि ग्रेषग्रेषिभावरूपविनियोगबोधकाले सन्धिया-द्यपेचालेन दुर्नललादिति एवं विरोधे सति श्रुतिनिधिकैव समा-खा बाधीव मधासानानु चतुर्गा पूर्वबाध्यतं परवाधकतं पर-बाधलचिति श्रुति लिङ्गस्त्रचार्यः। तसा सिङ्गादिनान्यत्र विनियुक्तानां मन्त्राणां दुर्बल सिविधना न विद्यास विनियाग इति सिद्धं। तथा कर्मणामिति कर्मणां विद्यापकारत्वे ताभिः सहैकपालत्वे मानं किञ्चित् नाक्ति इत्यर्थः। चिषि चेत्युक्तार्थं। ननु तर्ह्वि वेदादिवाक्याना-मुपनिषद्भिः सच्च पाठस्य का गतिक्तामाच् । चारण्येति । तसादे-धादिमन्तर्काणां विद्याखनुपसं हार इति सिद्धं॥

# हाने। त्यायनग्रब्दग्रेषत्वात् कुग्राक्त्रन्दःसुत्यप-गानवत् तदुक्तं॥ २६॥

त्र ता जिनां श्रुतिः 'त्रश्च दव रे । माणि विध्य पापं चन्न दव राहे । मुखा धूला प्ररोरमक्षतं कतात्मा त्रह्मले । तथा यर्वणिकानां 'तदा विदान् पुष्पपि विध्य निरच्चनः परमं साम्यमुपैति' द्रित । तथा प्रा-व्यायनिनः पठिन्तं 'तस्य पुत्ता दायमुपयिन्तं सुद्धः साधुक्तत्यां दिषन्तः पापक्रत्याम्' दित । तथेव के । षोतिकनः 'तत् सुक्ततदु-क्लृते विधुनृते तस्य प्रियाः ज्ञातयः सुक्ततम् पयन्त्यप्रिया दुष्कृतम्' दित । तदि इ कि चित् सक्ततदुष्कृतयो ही नं श्रूयते कि चित्तयो रेव विभागेन प्रियेर्प्रये यो पायनं कि चित्रस्यमपि हानमुपायन च। तयचे । स्या श्रूयते तच तावत् न कि चिद्रक्तव्यमित्तं यचाष्युपा-यनमेव श्रूयते न हानं तचार्यादेव हानं सिन्नपतत्य न्येरात्मी-ययोः सक्ततदुष्कृतयो हपेयमानयो रावश्वकलात् तद्धानस्य ।

हानी तृत्तं। यथाऽश्वेर रजीयुत्तानि जीर्यरोमाणि खत्ना निर्मली भवित तथाहमपि पापं विघूय सतात्मा निर्मलीकति चित्तः सन् यथा राज्यम् खन्ते राज्यमुखात् प्रमुख स्पष्टी भवित तथा प्ररीरं धूला खत्ना देहाभिमानान्मृतः सन्नकतं कूटस्यं ब्रह्मात्मकं लीकं खिभ प्रव्यक्तेन सम्भवामी व्यर्थः। यथा नद्यः समुद्रं प्राप्य नामक्ष्पे व्यजन्ति तथा वि-दानिक्यः। निरञ्जनः शुद्धः, साम्यं ब्रह्मः, तस्य स्तत्स्य विदुषः, दायं धनं, तत्तेन विदाबलेन सकतदुष्कृते व्यजती व्यर्थः। उपायनं ग्रह्मं तस्य व्यागपूर्वकत्वात्, ख्राक्ति योग्रह्मे वायोगात्यागीऽपीदादादाति । यत्र तु

यत तु हानमेव श्रूयते न द्वपायनं तत्रीपायनं मित्रपतेद्वा न विति विचिकित्सायामश्रवणात् श्रमित्रपातः विद्यान्तर्गो चरलाच श्राखान्तरीयस्य श्रवणस्य। श्रिप चात्मकर्यकं सुकतदुष्कृतयोद्दीनं परकर्वकं द्वपायनं तयोर्मत्यावश्यकभावे कथं हानेने।पा-यनमाचिष्येत, तस्मादमित्रपाता हानावुपायनस्थेत्यस्यां प्राप्तीः पटित । हानाविति । हानौ लेतस्यां केवलायामिष श्रूय-माणायामुपायनं सित्रपतितु मर्दति तच्छेवलात्, हानशब्द-शेषा द्युपायनशब्दः समिध्यतः केषितिकर हस्ये । तस्मादन्यन्य केवल हानशब्दश्रवणेऽप्युपायनानु दिनः । यदुक्तमश्रवणात् वि-द्यान्तर्गोचर लादनावश्यकलाचामित्रपात दित । तदुच्यते, भवेदेषा व्यवस्थाक्तिर्थन्तेष्ठयं किञ्चदन्यन श्रुतमन्यन निनोस्थेत, न लिह हानमुपायनं वाऽनुष्ठेयलेन सङ्कीर्व्यते, विद्यास्त्रसर्थं

त्याग एव श्रुतः तत्र हाने।पायनयोः सहभावस्यावस्यकत्वानावस्यक्तः वाभ्यां संस्थमाह। यत्र त्विति। चत्र पूर्वपत्ते श्रुतिप्रकर्षासिद्धिः सिद्धान्ते तिसिद्धिरिति पालं। यद्यपि चायर्वणश्रुत्यो निर्मुणविद्यार्थयोः कर्महानमेव श्रुतं ने।पायनं तथापि की।वितिश्रुते। पर्यङ्कस्थसग्गत्रस्वाविद्यायामपायनं श्रुतमत्रापसत्त्व्यमित्याशङ्क्य विद्याभेदान्ने।पसंहार स्वाह। विद्यान्तरेति। किञ्च यथा मन्त्रकर्मणामनावस्थकत्वादिद्यास्वापसंहार उत्तः तथा परेषपादानं विनापि हानसम्भवेने।पादान्तस्यावस्थकत्वाद्व प्राप्तिरिति द्यान्तसङ्गत्या प्राप्ते सिद्धान्तयि। हाना विव्यादिना। उपायनस्वस्य श्रेषत्वात् हानस्वस्वेनापेच्वितत्वादिति स्त्रार्थः। चश्वरोमद्यान्तेन विधूतयोः पृष्यपापयोः परत्रावस्थानसापेच्वतात् परेषपादानं वाच्यमिति भावः। विद्याभेदे गुणानुपसंहार सित व्यवस्थाऽनुस्थानिवययान स्तुतिविषयेत्याह।तदुच्यते स्ति, मन्यते

लनयोः सङ्गीर्तनं दत्यं महाभागा विद्या यत्तत्वामर्थादस्य विदुषः सुक्ततदुष्कृते संसारकारणभूते विधूयेते, ते चास्य सुहदूषत्वसु निविभेते दति। स्तत्यर्थे चास्मिन् सङ्गीर्तने हानानन्तरभावितलेनोपायनस्य कचिच्छुतलादन्यचापि हानश्रुतावुपायनानुवृत्तिं मन्यते स्तृतिप्रकर्षन्ताभाय। प्रसिद्धा चार्यवादान्तरापेचा त्रर्थवादान्तरप्रवृत्तिः 'एकविंभो वा द्रते।ऽमावादित्यः' दत्येवमादिषु। कथं होहैकविंभताऽऽदित्यस्वाभिधीयेत त्रनपेच्यमाणेऽर्थवादान्तरे 'दादभ मासाः पञ्चतंवस्तय दमे
लोका त्रमावादित्य एकविंभः' दत्येतस्मिन्। तथा 'विष्ठुभै। भवतः

स्वकार इत्यर्थः। ननु श्रुत हानार्यवादेनापि स्तुतिसिद्धान्तै। कि-मर्थमुपायनवाद चानीयते तत्राहः। स्तुतिप्रकर्षनाभायति। नन्वर्ध-वादस्य विधिना सम्बन्धः प्रसिद्धो नार्थवादान्तरे गोत्यत आइ। प्रसिद्धा चेति। इते। भूलोकादिव्यर्थः। हमन्ति प्रिश्रियोरेकात् पञ्चर्त्तवः। यज्ञस्य पुरुषक्षपकल्पनया सेन्द्रियलाय जिस्सी। भवत इत्युतां बङ्गच-वास्त्राणे, तत्र तिष्ठभण्छन्दोमात्रवात् कथमिन्त्रियत्वकत्पने वाकाङ्कायां यजुर्वीकां संवाद्यत इत्यर्थः। नन्वमूर्तयोः पुर्ण्यपापयोः उपादानस्या-सम्भवादनुषसं हार इत्यत चाह । विद्यास्त्वर्थाचेति । विद्विष्ठयोरेव तयोः फलं परे प्राप्नवन्ति विद्यासामर्थादिख्पयन्तिपदेने चित इत्य-र्थः। नन्वन्यनिष्ठकर्मणारन्यच पलसञ्चारः कथं। नन् वचनवलादिति चेत्, न, फलमुपयन्तीति श्रुतेः। न च यथा पुत्रक्षतत्रशाद्धस्य पित्रषु फलं तथा चेति वाचं, यस्य फलमुहिश्य यत् कर्म विचितं तस्य न फलमिति न्यायेन पितृणां ए खुदेशेन कतक मेणा यधिकरण पाल लेऽपि विदुषः क-र्मकालेऽनुह्चिथिकरणपावायागात्। किञ्च विदुधे। देचपाते कर्मणाऽ-सत्त्वात् यावञ्जीवं विदत्सेवनस्य तद्देषिणा वा फलं स्यादित्वत चाह । नातीवाभिनिवेष्टयमिति। विदस्येवादेषाभ्यां विद्विष्ठपुर्ण्यपापे तुल्ये मेन्द्रियलाय' दत्येवमादिषु वादेखिप 'दन्द्रियं वै निष्टुभम्' दत्येवमाद्यर्घवादान्तरापेचा दृष्यते। विद्यास्त्रत्यर्थलाचास्थापायनवादस्य कथमन्यदीये सुकतदुष्कृते श्रन्थैरभ्युपेयेते दति नातीवाभिनिवेष्ट्यं। उपायनभ्रव्दभेषलादिति च भ्रव्दभव्दं ममुचार्यन् सुत्यर्थमेव हानावुपायनानृहत्तिं सुचयति, गुणोपमंद्यार्विवचायां ह्युपायनार्थस्थैव हानावनुहत्तिं न्रूयात्।
तसात् गुणोपभंद्यारविचारप्रमङ्गेन स्तृत्युपमंद्यारप्रकारदर्भनार्थमिदं सुचं। सुभाच्छन्दः सुत्युपगानवदित्युपमोपादानं। तद्यया भावविनां 'सुभा वानस्तत्याः स्व ता मा पात' दत्यस्मित्वगमे
सुभानामविभेषेण वनस्यतियोनित्यश्रवणे भाष्यायनिनां 'श्रीदु-

पुर्ण्यपापे सेवन देवियो जाये जातयाः पानतः खीकारः। उपायनिति परिहारस्य सुनभलादनपे ह द्यर्थः। उपायनिदेः क्तिले जिङ्गाह। उपायनितः। उपायनिवन्ताया उपायनस्वे प्रसंहारं स्वकारो व्यादतः प्रब्दस्य वदन् क्तिं स्वयित द्यर्थः। विद्याविचारात्मकपादे क्तिविचारस्य का सङ्गतिरियत याह। तस्मादिति। प्राखान्तर्स्था विश्वेषः प्राखान्तरेऽपि याह्य द्यत्र द्यान्तमाह। कुप्रेति। कुप्रा उद्गान्यां क्षेत्र प्राचान्तरेऽपि याह्य द्यत्र द्यान्तमाह। कुप्रेति। कुप्रा उद्गान्यां का वनस्थानार्थाः प्रजाका दारमयः, भा कुप्रा य्यं वानस्य याः वनस्थान्ति यनस्पतिः तत्यभावाः स्य ता दत्यं भूता य्यं मा पात मार्वति यनमानपार्थना। स्वत्र ता दित स्वीनिङ्गनिर्देपादी दुम्वर्थ दिति भाष्याच प्रजाकास कुप्रा प्रव्यस्य स्वीलं मन्तयं दर्भविधयस्य न स्वीलं, सस्ती कुप्रमियनुप्रासनात्। कृन्दे। द्यानि तेवां किच्चियस्य न स्वीलं, सस्ती कुप्रमियनुप्रासनात्। कृन्दे। द्यानि तेवां किच्चित्र । यथा चिति। न चान्तराणि कृन्दांसि सामुराख्यस्य स्वीलं न तेवां किच्चित्र। स्वियोति। यथित। स्वतिराचे घे। दिश्वो यहस्याङ्गमूतं स्वोचं कदिति। यथिति। स्वतिराचे घे। दिश्वो यहस्याङ्गमूतं स्वोचं कदिति। स्वतिराचे घे। स्वर्ये घे। दिश्वो घे। स्वर्ये घे। दिश्वो विद्यानि स्वर्वा विद्यानि स्वर्यानाम् स्वर्यसमयाविष्टे स्वर्ये घे। दिश्वो विद्यानि स्वर्वा विद्यानि स्वर्यानि स्वर्वा विद्यानि स्वर्वा विद्यानि स्वर्वा विद्यानि स्वर्वा विद्यानि स्वर्वा विद्यानि स्वर्वा स्वर्वा स्वर्वा विद्यानि स्वर्वा स्वर्वा स्वर्वा स्वर्यानि स्वर्यानि स्वर्वा स्वर्वा स्वर्वा स्व

मराः कुणाः' इति विशेषवचनादी दुम्बर्यः कुणा श्राश्रीयनी।
यथा च कचिद्देवासुर च्छन्दसामविभेषेण पार्वापर्यप्रसङ्गे 'देवच्छन्दांसि पूर्वाणि' इति पैङ्यान्नायात् प्रतीयते। यथा च षाडशिस्ताचे केषाच्चित् कालाविभेषप्राप्तीः 'समयाध्युषिते सर्थे'
दत्याचािसश्रुतेः कालविभेषप्रतीतिः। यथैव चाविभेषेणापगानं
केचित् समामनन्ति विभेषेण भास्तविना यथैतेषु कुणादिषु
श्रुत्यन्तरगतविभेषान्वयः एवं हानावष्युपायनान्वय दत्यर्थः।
श्रुत्यन्तरगतविभेषान्वयः एवं हानावष्युपायनान्वय दत्यर्थः।
श्रुत्यन्तरकृतं हि विभेषं श्रुत्यन्तरेऽनभ्युपगच्छतः सर्वचैव विकन्यः स्थात् स चान्यायः सत्यां गता। तदुकं दादभणवण्यां 'श्रुपि

व्यार्च ख्रोः काल विशेषग्रह इव्यर्थः। ऋची (धीयत इव्यार्चाः। उप-गानं विभजते। यथेति। 'ऋतिज उपगायन्ति' इत्यविशेषश्रतेः 'नाध्वयुंरपमायति' इति श्रुवन्तरादध्वयुंभिन्ना ऋत्विज उपमायन्ति इत्यर्थः। ननु कुणादिवाच्यानामपि किमिति विशेषश्रवन्तरैक-वाकाता अधुषगम्यते तचा इ। शुलान्तर इतं हीति। सामान्य विश्षेषयीरे-कवाकारूपायां गता सत्यां वाकाभेदं छत्रा नाध्वयुरिति निषेधा-दविशोध अते श्वाध्वर्यु रापनयति चे त्येवं सर्वत्र विक ल्यो न युक्तः नी इ-यवस्त्रात्या विकल्पे चात्रित इत्यर्थः। विकल्पसान्यायलमयदीष-दुछलात्। तथा चि यदि वीचिवाकामाश्रीयते तदा यववाका सोखपाः माण्यवागः, चनिरुपामाण्यसीनारः, नदाचित् यववाकाश्रयणेऽस-त्तप्रामाण्यसीकारः, सीद्यतप्रामाण्ययागस्येवितसिन् यववाको चला-रा दीषा भवन्ति, एवं वीच्चिवाक्येऽपि चलारी दीषाः इति, एवं दुष्टविन ज्यपरि हाराय भिन्न भाखा श्रुखे। रिप एनवा चाता जैमिनि-सम्मते वाच । तदु तिमिति । ज्योतिष्टोमप्रकरणे 'दी चितो न ज्होति' इति खतं 'यावच्चीवमिश्व होत्रं जुज्ञयात्' इति चान्यत्र खुतं, तत्र यदि न दोच्चितवाकां होमप्रतिघेधकां खात् तदा क्रात्येलात् निघेधोऽन-

तु वाक्यभेषलादितरपर्युदासः स्वात् प्रतिषेधे विकल्पः स्वातं दिति। श्रयवैतास्त्रेव विधूननश्रुतिस्वेतेनैव स्वचेणैतिस्विन्तयिन्त्रयं किम्नेन विधूननवचनेन स्वतद् स्कृतयोर्द्धानमभिधीयते किं वाऽर्थान्तरमिति। तचैवं प्रापयितयं न हानं विधूननमभिधीयते, धूञ्कम्पन द्रति सारणात्, देध्यस्ते ध्वजान्याणीति च वायुना चाल्यमानेषु ध्वजायेषु प्रयोगदर्भनात्। तसाचालनं विधूननमभिधीयते। चालनन्तु सुक्ततदुष्कृतयोः किंद्यल्यालं फलप्रतिवन्धनादित्येवं प्रापय्य प्रतिवक्तयं, हान

छेयः, यावच्चीवविधिना होमा वानुछेय इति विकल्पः स्यात्, स चा-न्यायः। स्विप तु यावज्जीववाकां प्रति न दीचितवाकास्य शेषलाज्ञकार इतरपर्युदासार्थनः स्यादीचितान्यन चनः स्यात् न हामप्रतिष्ठेधनः, तसादरी चिता यावच्चीवं जुड़ यादि खेनवा चातेति न दी चिताधिकर-गसिद्धान्तसूत्रार्थः। अत्र भगवतादैः सूत्रमेव पठितं, मिश्रेन्तु पर्युदा-साधिकरणसिद्धान्तसूत्रं 'खापितु वाक्यशेषस्यान्यायालादिकत्यविधान-मेकदेशः स्थात्' इति स्थितं। च्यत्रार्थतः पठितमित्युत्तं तचिन्यं, सूत्रा-र्चस्तु यज्ञमाचि ये यजामहे इति प्रयात्राव्यमिति श्रुतं, नानूयाजेषु ये यजा मचङ्करातोत्यपि श्रुतं, तच नकारस्य निषेधकलेऽप्यतिराचे बाडिशिय-इगाग्रइणयोरिवानूयाजेतु यज्ञलाविशेषात् प्रयोक्तव्यं निषेधात् न प्रयोक्तायमिति विक याः स्यात्, तसात् न्यायलात् ये यजाम इविधे-रेव नान्याजवाकामेकरेणः स्थात्, पर्युदासरुच्या विधिवाकाणेषः स्था-दिति यावत्। तथा चानूयाजिभिनेतु यागेषु ये यजाम इ इति प्रया-त्तायमियोकवाकातेति वर्णकान्तरम छ। स्रय वा इति। पूर्वत्र विधू-ननकर्महानिरिति सिद्धवत्रत्य उपायने।पसंहार उताः अत सैव साध्यत इति भेदः । उभयत्र जन्मणासाम्यात् संश्यमादः । किमिति । विधननस्य हि पान्द्रयम खरामादिषु दृष्टं पूर्वस्वभावात् स्वितरन्यन

नावेवैष विधूननग्रब्दाऽनुवर्तित्मर्हति उपायनग्रब्दशेषलात्, न हि परपरिग्रहस्रतयोरप्रहीणयोः सुक्ततदुष्कृतयोः परै-र्पायनं समावति। यद्यपीदं परकीययोः सुक्ततदुष्कृतयोः परेरपायनं नाञ्चमं समायिते तथापि तसङ्गीर्तनात् तावत् तदानुगुष्णेन चानमेव विधूननं नामेति निर्णेतुं प्रकाते। क्वचिद्पि चेदं विधूननमिष्ठावृपायनं श्रूयमाणं कुशाच्छन्द:-सुत्युपगानविद्यधूनन शुत्या सर्व चायपे च्यमाणं सार्व चिनं निर्ण-यकारणं सम्पाद्यते। न च चालनं ध्वजायवत् सुक्ततदुष्कृत-

संकानिः सेति तत्र संकान्तिरूप द्वानिर्ण द्वाणीया किञ्चा युतिरिति सं-भ्रयार्थः। तत्र विधूननभ्रव्दस्य कल्पनं मुखार्थ इति तावत्सर्व-समातं। यचामूर्तयोः पुरायपापयोर्न समावति चतस्तयोर्यः खभावः फलदा हल प्रिक्त स्वालनं विद्या प्रतिबन्धात् चुतिः सा लचा गीया न इानिरमूर्तयोरन्यच संकान्ययोगादन्यसापेचाताचेति पूर्वपचार्यः। सिद्धान्तयति । इानावेवेति । यदि चुतिमाचं लच्चं तदे।पयन्ति इत्य-निन्वतं स्थात्। न च यत्र धुने तिरुपायन ग्रव्द सानिध्यं तत्र हानि-र्कच्यते न केवलधुनोते ईानिस्वान्यत्र विदुषः सेवकादौ तुल्यकर्मसंक्रा-न्तिरिति नासमाव इति वाचं, केवलधुने तिरिप मुखार्थासमावेना-न्यत्र बद्धतया बुद्धिस्य हानि बद्धाया एव युक्तत्वादिति भावः। उपा-यनस्यामुख्यलाझ कापि चानिर्वचणावीजलिमिति प्रक्षिला पुरायपा-पयोः पालतः खीकारात्मकमुपायनं चानिं विनानुपपनं सल्चाण-निर्णायकिमिति परिच्रति। यदापी वादिना। यथान्य स्रतं केडुम्बर-लादिनं कुमादिनिर्णायनं तथेदमुपायनं विधूननस्य चानलिन्धाय-कमित्या इ। क्वचिदपीति। विधूननं मुख्यं कि मिति ने। चते तत्रा इ। न चेति। तथापि हानं कयं लच्छत इत्याशङ्ख मुख्यसम्बन्धादित्या ह। चाश्रस्ति। चानुपपत्तिः सम्बन्धलद्यावीजरूपा रुद्धा लद्यानं पदं निर्दिशति। चन्त्र इवेति। विधूयेति पदं दृष्टान्ते चानपर्यन्तं न दार्छा-

योर्मुखं मनावित श्रद्रव्यवात्। श्रयश्च रोमाणि विधुन्वानः त्यजन् रजः महैव तेन रोमाणिप जीणीनि श्रातयित। 'श्रय दव रोमाणि विधूय पापम्' दति च ब्राह्मणं। श्रनेकार्घवाम्यु-पगमाच धाद्धनां न सारणिवरोधः। तदुक्तिमिति व्याख्यातं॥

### साम्पराये तर्तव्याभावात् तथा च्यन्ये ॥ २०॥

देवयानेन पथा पर्यक्क सह्याभिप्रस्थितस्य ख्यांन स्कत-दुष्कृतिविधागं केषितिकिनः पर्यक्कविद्यायामामनिन 'स एतं देवयानं पन्यानमापद्याभिकाकमागच्कति' दृत्युपक्रम्य 'स न्ना-गच्किति विर्जां नदीं तां मनसैवात्येति तत् स्कतदु-ष्कृते विधुनृते' दृति । तत् किं यथा श्रुतं ख्यांच्येव वि-चोगवचनं प्रतिपत्तयं त्राहोस्विद्यदावेव देहाद्पर्मणे दृति विचारणायां श्रुतिप्रामाष्यात् यथाश्रुतप्रतिपत्तिप्रसक्ती पठिति। साम्पराये दृति । साम्पराये गमन एव देहाद्पर्मण दृदं-विद्यासामर्थात् स्कतदुष्कृतहानं भवित दृति प्रतिजानीते।

न्तिकेऽपि हानर्वक्तकित्यर्थः। यदा हानवाचकमेवास्तु न च धूञ् कम्पन इति धातुपाठिविरोधस्तस्थापनद्याप्तवार्थत्वादित्याहः। खनेकेति। शाखान्तरमुपायनं विधूननस्य हानत्विनश्चायकित्यत्र जैमिनिसूत्रं तदुर्त्तामिति ग्रहोतपूर्वं व्याख्यातिमत्यर्थः। एवं विधूननस्य हानि-त्वसिद्धेः केवनहानावुपायने।पसंहार इति सिद्धम्॥

साम्पराये। असी यध्विन अर्धमार्गे पूर्वे तां विधूननस्य हानलम्पजीय हानस्य नदीतरणानन्तर्यश्रुतेरश्व इव रोमाणि इत्यादी देहत्यागात् प्राक्ताललश्रुतेस्य संश्यमाह । तिलिमिति। ब्रह्मलेकिमार्गमध्ये विर-

हेतुं या च हे, तर्त या भावादिति। न हि विदुषः ममरेतस्य विद्या ब्रह्म प्रेमते। जन्तराले सुकतदुष्कृताभ्यां कि चित् प्राप्त- यमस्त यद्धं कि तिचित् चणानचीणे ते कल्प्येयातां, विद्यावि- स्द्रुफललात् तु विद्यासामर्थंन तथोः चयः, स च यदेव वि- द्याफलाभिमुखी तदेव भवितुमईति। तस्यात् प्रागेव सन्नयं सक्ततदुष्कृतचयः पञ्चात् पयते। तया ह्यन्येऽपि प्राखिनः ता- ण्डिनः प्राच्यायनिनञ्च प्रागवस्थायामेव सुकतदुष्कृतहानि- मामनिन 'त्रश्च द्व रोमाणि विधूय पापम्' दति 'तस्य पृत्ना- दायमुपयन्ति सुहदः साधुक्तयां दिषनाः पापक्तयाम्' दति च॥

#### इन्दत उभयाविरे । भारा । भारा

यदि च देहादपसृतस्य देवयानेन पथा प्रस्थितस्याई पथे सुकतदुष्कृतचयाऽभ्युपगम्येत ततः पतिते देहे यमनियमविद्या-

जात्यनदीमखेति 'तत् सहतदुष्कृते विधुनुतः' इत्यच तदिति सर्वनामश्रुवा तेनेखर्यतया सिंहितनदीतरणस्य कर्महानिहेतुलोक्तेरधप्ये
कर्मद्यय इति पूर्वपद्यः। तच विद्यायाः कर्मद्ययहेतुलासिद्धः पूर्वपद्ये, सिद्धान्ते तिसिद्धिरिति मला सिद्धान्तयित। साम्पराय इति।
मरणात् प्राग्निखर्यः। सम्परेतस्य स्तत्य किह्मलालं कर्मसन्ते प्रलाभावादेवयानमार्गप्रवेशायोगाचादावेव द्यय इत्यर्थः। द्ययहेते। विद्याया मध्ये मार्गसन्त्वाचेत्राह्य। विद्याविरुद्धेति। नदीतरणानन्तरपाठस्त बाधाः द्यर्थविरोधादित्याह। तस्मादिति। तदिति सर्वनाद्मापि
प्रक्रतिविद्योच्यत इति भावः॥

किञ्च स्तरः इन्दते। यथाकामं विद्यानुष्ठानानुपपत्तेकभयोर्वि-दाकमन्त्रययोः श्रुता हेतुपत्तभावी विषध्यते। किञ्च सति युक्तत्वे हेती

भ्यामात्मकस्य सङ्गतदुष्कृतचयहेतोः पुरुषप्रयत्नस्येच्छातोऽनुष्ठा-नानुपपत्तेरनुपपत्तिरेव तद्धेतुकस्य सङ्गतदुष्कृतचयस्य स्थात्, तस्मात् पूर्वमेव साधकावस्थायां इन्दितोऽनुष्ठानं तस्य स्थात्, तत्पूर्वकच्च सङ्गतदुष्कृतहानिमिति द्रष्ट्यं, एवं निमित्तने-मित्तिकयोरूपपत्तिसाण्डिशाय्यायनिशुत्याच्च सङ्गतिरिति॥

## गतेरर्थवत्त्वमुभयथाऽन्यथा हि विरेषः॥ ५८॥

क चित् पुर्ण्यपाप हान मिन्न हो। देवयानः पत्याः अयुते क चित् न। तत्र मंग्रयः किं हानावि वि ग्रेषेणैव देवयानः पत्याः मिन्नपतेत् उत विभागेन क चित् मिन्नपतेत् क चिन्नेति, यथा ता-वद्धानावि ग्रेषेणैवोपायनानु तृ चित्तक्ता एवं देवयानानु तृ चि-र्पि भिवतु मर्हतोत्य छां प्राप्तावाच चाहे। गतेः देवयान छ पथा-ऽर्थव चं उभयथाविभागेन भिवतु मर्हति, क चिद्र्यवती गितः क चिन्नेति नावि ग्रेषेण, अन्यथा द्यवि ग्रेषेणैवैत छाङ्गतावङ्गीकि-यमाणायां विरोधः छात् 'पुष्पपापे विधूय निरञ्जनः परमं

न कार्यविलम्ब इति न्यायापेतताग्छादिश्रुतिविरोधक्तव स्थादस्मत्-पद्ये त्वविरोध इत्याह। छन्दत इति। तस्मात् कर्महानस्य विद्या-फलत्वात् केवलहानावुपायने।पसंहारे। विद्याक्तुत इति सिद्धं॥

गतेरर्घवन्तं। क्वचित् सगुणविद्यायां मार्गः श्रूयते निर्मुणविद्यायां न श्रूयते। तत्र हानसिवधा मार्गस्य श्रुतत्वादनपेत्तितत्वाच संग्र-यद्यान्तसंग्रत्या पूर्वपत्तमाह। यथा तावदिति। उपायनवत् मार्ग-स्यापि क्वचित् खुतत्वात् सर्वचे।पसंहार इत्यर्थः। सत्र निर्मुणवि-दे।प्रि मुक्त्यथं मार्गापेत्वा पूर्वपत्ते, सिद्धान्ते त्वनपेत्तेति फ्लं। देशा-

माम्यमुपैति' इत्यखां श्रुता देशान्तरप्रापणी गतिर्विष्धित, कथं हि निरञ्जने। उगन्तरं गच्छेत् गन्तयं च परमं साम्यं न देशान्तरप्राष्ट्रायत्तित्यानर्थक्यमेवाच गतेर्मन्या-महे॥

# उपपन्नस्तव्वचणार्थापलञ्चेनीकवत् ॥ ३०॥

उपपन्न यायमुभययाभावः कचिदर्यवती गतिः कचिन्नेति,
तक्षचणार्थापल्येः। गतेः कारणभ्रतो ह्यर्थः पर्यद्भविद्यादिषु
सगुणेषूपासनेषूपलभ्यते, तच हि पर्याद्भारीहणं पर्यद्भखेन ब्रह्यणा सह संवदनं विभिष्टगन्थादिप्राप्तिश्चेत्येवमादि वज्ञदेशान्तरप्राष्ट्रायनं फलं श्रूयते, तचार्थवती गतिः न तु सम्यग्दर्शने
तक्षचणार्थापलिथ्यरितः। न ह्यात्मैकलदर्शिनामाप्तकामानामिहैव दग्धाभेषक्षेभवीजानामार्थ्यभागकमीष्यचपण्यतिरेकेणापेचितयं किच्चिदिस्तं तचानर्थिका गितः, लोकवचैष
विभागो द्रष्टयः, यथा लोके ग्रामप्राप्ती देशान्तरप्रापणः पत्था
श्रपेच्यते नारे।ग्यप्राप्तावेविभिद्यापीति। भ्रयश्चैतं विभागं चतुर्थेऽधाये निपुणतरमुपपादिययामः॥

दिखविच्तवक्तुप्राप्ती मार्गस्यापेचेतिन्यायानुग्रहीतश्रुतिविरोधात् ना-पसंचार इति सिद्धान्तः। निरञ्जनीऽसङ्गः, साम्यं ब्रह्म ॥

ननु तर्हि सगुणविद्यायामिष मार्गा व्यर्थ इत्यत चाह । उपपन इति । सा गतिर्ने चाणं कारणं यस्यार्थस्य स तह्मचणार्थः ॥

## अनियमः सर्वासामिवराधः शब्दानुमानाभ्यां ॥ ३१॥

मगुणासु विद्यासु गितर्धवती न निर्गुणायां परमाताविद्यायामित्रुक्तं। सगुणास्त्रपि विद्यासु कासुचिद्गतिः श्रूयते
'यथा पर्यद्गविद्यायां पञ्चाग्निविद्यायामुपकोग्निजविद्यायां दहरिवद्यायां दित नान्यासु 'यथा सधुविद्यायां ग्राण्डिल्यविद्यायां घोडग्रकलविद्यायां वैश्वानरिवद्यायां दित, तच संग्रयः
किं यास्वेवेषा गितः श्रूयते तास्वेव नियस्येते।तानियमेन
सर्वाभिरेवेवंजातीयकाभिर्विद्याभिः सम्बध्येतेति। किं तावत् प्राप्तं
नियम दित। यचैव श्रूयते तचैव भवितुमईति प्रकरणस्य
नियामकलात्। यद्यन्यच श्रूयमाणापि गितिर्विद्यान्तरं गच्छेत्
श्रुत्यादीनां प्रामाण्यं हीयेत, सर्वस्य सर्वार्थलप्रसङ्गात्। श्रुपि

च्यनियमः सर्वासां । च्यनाप्य चिरादिमार्ग एव विषयस्त विद्या-विश्रेषप्रकरणाद्विश्रेषप्रतेच्य संश्रये पूर्वपच्यमा । किं तावदिति । सगुण निर्मुण विद्यास मार्गस्य भावाभावयवस्थावत् सगुणाखिष यव-स्थिति दृष्टान्तेन प्राप्ता सिद्धान्ते यवस्थापवादात् सङ्गतिनियमा ऽनयम उभयच फलं। नियमे प्रकरणमुक्ता पुनकितं लिङ्गमा । च्यपि चेति। एकचे तत्र गत्रत्यच प्राप्ता पुनकित्तर्थया स्थादित्यर्थः। सिद्धान्तयति। सर्वासामिति। च्ययद्यो प्रचले तिः। स्थित्रिष्य य्यादिना प्रकरणवाद्या न देष दृष्या । नेष द्रति। तच च्ययिकतानां मध्ये य दृष्यं पच्चा-प्रीन्वदुर्ये चामी च्यर्णे स्थातप दृष्यपासते स्थातप्रपलित्तं ब्रह्म ध्यायन्ति तेऽचिषामित्सम्भवन्तीयन्वयः। ननु स्रद्धातपानस्ति शङ्कते। क्यं पुनदिति। च्यविदुषां गतिनिषेधाच्छद्धातपः स्वराभां सत्याध्यवद्यविद्यालच्योति परिद्रिति। नेष देष दिव दिव दिव। तत् ब्रह्म-

चार्चरादिकेकैव गितर्पकोशलविद्यायां पञ्चामिविद्यायां च तुल्यवत् पयते, तस्वर्वार्थलेऽनर्थकं पुनर्वचनं स्थात्। तस्मात् नियम द्रति। सर्वासामेवास्पदय-प्राप्तिफलानां सगुणानां विद्यानामिविश्वेषेणेव देवयानास्था गित-भिवितुमहित। नन्वनियमास्पुपगमे प्रकरणिवरोध उक्तः, नै- धोऽस्ति विरोधः, प्रब्दानुमानास्थां श्रुतिस्प्रतिस्थामित्यर्थः। तथा हि श्रुतिः 'तद्य द्रस्यं विदुः' दति पञ्चामिविद्यावतां देवयानं पन्यानमवतारयन्ती 'ये चेमेऽरण्ये श्रद्धां तप दत्युपासते' दति विद्यान्तरभीलानामिष पञ्चामिविद्याविद्धः समानमार्गतां गमयित, कथं पुनर्वगस्यते विद्यान्तरभीलानामियं गितश्रुति-रिति। ननु श्रद्धातपः परायणानामेव स्थात् तन्मात्रश्रवणात्। नैष देषः, न हि केवलाभ्यां श्रद्धातपे। स्थामन्तरेण विद्यावल-मेषा गितर्लभ्यते-

'विद्यया तदारोहिन्त यच कामाः परागताः। न तच दिचणा यन्ति नाविदांसस्तपस्तिनः'॥ दति-श्रुत्यन्तरात्। तस्रादिह श्रद्धातपाेभ्यां विद्यान्तरोपलचणं।

लोकस्थानं, परागताः परायत्ताः, कामकोधदोषा न सन्तीति यावत्। दिन्याः केवलकर्मिणस्त्रपिखने। प्यविद्वांसा न गच्छिन्त द्रव्यथः। लच्चगादे। षदीनं वाक्यमाद्य। वाजसनेथिनस्विति। किञ्च विद्याकर्मलच्यामार्गादयम्य यानामधागितिश्रुतेः विश्वानराद्यपासकानामि द्रादिमार्गपाप्तिरिवाद्य। यथ य स्ताविति। दन्दश्रुकः सर्पः। किञ्च 'अपिच्यातिरदः श्रुकः ष्रयासा उत्तरायगं। तत्र प्रयाता गच्छिन्त ब्रह्म ब्रह्मविदे। जनाः 'द्रव्यविश्रेषेणे। पासकानामि परादिगितमुके। पसंद्वारस्रुतेञ्च

वाजमनेथिनसु पञ्चाग्निविद्याधिकारेऽधीयते 'य एवमेतिहिदुर्थे चामी अरखे अद्धां मत्यमुपामते' इति, तत्र अद्धालवे। ये सत्यं अद्धापामत इति व्याख्येयं, मत्यग्रव्हस्य ब्रह्माण्यमकत् प्रयुक्तलात्। पञ्चाग्निविद्याविदां चेत्यंविक्तयंवेगपाक्तलात् विद्यान्तरपराय-णानामेवेदमुपादानं न्याय्यं। 'श्रय य एता पन्यानी न विदुस्ते कीटाः पतङ्गा यदिदं दन्हणूकं' इति च मार्गदय- स्वष्टानां कष्टामधागतिं गमयन्ती देवयानिष्ट्याण्यारेवे-तामन्तर्भावयति तत्रापि विद्याविभेषादेषां देवयानप्रतिपक्तिः। स्टितर्पि-

'ग्रुक्षक्रणो गती होते जगतः श्रायते सते।

एकया यात्यनावृत्तिमन्यया वर्तते पुनः'॥ इति।

यत्पनदेवयानस्य पथाऽचिरादेर्दिरास्तानं उपकेश्यचि

द्यायां पञ्चाशिविद्यायाञ्च तदुभयनायनुचिन्तनार्थं, तस्माद
नियमः॥

तेषां तत्याप्तिरिवाद् । स्नृतिरिति । युका गतिरिचरादिका, कृष्णा धूमादिका, जगतो विद्याक्तमी धिक्ततस्य, प्रास्ति धुवे सम्मते, तत्रिकया युक्तिया पुनरावित्तवर्जनार्थं ब्रह्म गच्छिति, अन्यया स्वर्गे गत्वा पुनरायाति इत्यर्थः । पुनरुक्तिरोषं दृष्टयति । यत्पुनरिति । तत्र तत्र मार्गे श्रुति-रन्तदं मार्गिचन्तनार्थं, प्रकर्णेन मार्गेध्यानस्य विद्याङ्गत्वादगमात् । तथा च वच्यित सूत्रकारः 'तच्छेषगत्यनुस्नृतियोगाच्च' इति । येषां न श्रुतो मार्गस्ते मार्गध्यानं विनापि विद्यासामर्थात् मार्गे वच्चन्त इति ज्यापनार्था पुनरुक्तिरित्यर्थः । तस्तात् सर्वोपासनासु प्रतीक्रिमहास्व-र्विरादिपाप्तिरिति सिद्धं ॥

#### यावद्धिकारमवस्थितिराधिकारिकाणां ॥ ३२ ॥

विद्वा वर्तमानदे इपातानन्तरं दे हान्तरमुत्पद्यते न वेति चिन्यते। ननु विद्याद्याः साधनभ्रताद्याः सम्मन्तो कैवन्यिनि र्वृत्तिः स्वान्न वेति नेयं चिन्तोपपद्यते। न हि पाकसाधन-सम्मन्तावोदनो भवेत् न वेति चिन्ता सस्भवित, नापि भुज्ञानसृष्येत् न वेति चिन्यते। उपपन्ना लियं चिन्ता, ब्रह्मविदा-मिप केषाच्चित् दित्तहासपुराणयोदे हान्तरेत्पन्तिदर्भनात्। तथा ह्यपान्तरतमाः नाम वेदाचार्यः पुराणविर्विष्णुनियोगात् किल्ह्यापरयोः सन्धा कृष्ण्यद्वैपायनः सन्धभूवेति स्मर्णं। विश्व ब्रह्मणे मानसः पुन्नः सिन्निस्मापादपगतपूर्वदेहः पुनर्बन्नादेभात् मिन्नावरुणास्यां सन्धभूवेति। स्वयादीनामिप ब्रह्मण् एव मानसानां पुन्नाणां वार्णे यज्ञे पुनरुत्यन्तिः स्मर्थते। सन्तिमारोऽपि ब्रह्मण् एव मानसः पुन्नः स्वयं रद्राय वर्प्पन्तान्ति स्कन्दलेन प्रादुर्वभूव। एवमेव दचनारदप्रस्तीना-मिप भूद्यसी देहान्तरेत्यिन्तिया तेन तेन निमिन्तेन भवित

यावदधिकारं। निर्मुणविद्यायां ग्रितिर्थयां मृक्तिपालतात्, सगुणविद्यास सर्वचार्यवती ब्रह्मलेकपालतादिति व्यवस्था छता, सा न युक्ता, तत्त्वचानिनामिष इतिद्यासोरी पुनर्जन्मदर्भनेन चानस्य मृक्तिपाल लाभावादित्याच्चेपात् सङ्गतिः, चानिनां पुनर्जन्मदर्भनं संभ्रयवीजं भाष्ये दर्भितं। पूर्वपचे चानान्मित्रिश्रतीनां चानन्तुतिमाचलेन चानस्य मृक्तिपाले सति ब्रह्मलेकपालवाविभेषादिचिरादिमार्गेषसंद्या-रः पालं, सिद्धान्ते तृक्तव्यवस्थासिद्धिरिति विवेकः। श्रुतावपीति, मेधा-

स्रती । श्रुताविष मन्त्रार्थवादयोः प्रायेणोपलच्छते । ते च केचित् पतिते पूर्वदेहे देहान्तरमाददते केचित्तु स्थित एव तिस्मन् योगैश्वर्यवग्रादनेकदेहादानन्यायेन, सर्वे चैते समधि-गतसक्त लेवेदार्थाः स्मर्थन्ते । तदेतेषां देहान्तरे।त्पत्तिदर्भनात् प्राप्तं ब्रह्मविद्यायाः पाचिकं सोचहेतुलमहेतुलं वेत्यत उत्तर-मुच्यते । न, तेषामपान्तरतमःप्रस्तीनां वेदप्रवर्तनादिषु लोक-स्थितिहेतुष्यधिकारेषु नियुक्तानां श्रुधिकारतन्त्रलात् स्थितेः । यथासा भगवान् सविता सहस्रयुगपर्यन्तं जगते।ऽधिकारं च-रिला तदवमाने उदयास्तमयवर्जितं केवित्यमनुभवति, 'श्रय तत जर्द्धं उदेत्य नैवादेता नास्तमेतैकल एव मध्ये स्थाता'दित श्रुतेः। यथा च वर्तमाना ब्रह्मविदः प्रारक्षभोगचये केवित्यमनुभवन्ति 'तस्य तावदेव चिरं यावत् न विमाच्येऽथ सम्पत्ये' दति श्रुतेः । एवमपान्तरतमःप्रस्तवे।ऽपीश्वराः परमेश्वरेण तेषु तेष्वधि-

तिथेमें घेतिमन्ते इन्हस्य मेघ जन्मापलभ्यते। विसष्ठ उर्वशीपृत्ते। जात इत्येवमर्था वङ्गृचार्यवाद इत्यर्थः। ज्ञानस्य मुत्त्यचेतुत्वं नेति सिद्धान्त-यित। ते चेति। पाच्चिकमित्यापाततः च्रिष्टेतुत्वमेवेति पूर्वपद्यः। लोकयवस्यास स्वामित्वमिष्ठकारः, तत्प्रापकं प्रारब्धं यावदित्ति तावत् कालं जीवन्मृत्तत्वेनाधिकारिकाणामविश्वितिः, प्रारब्धद्यये प्रतिबन्धका-भावात् विदे हक्षेवस्यमित्यत्र मानमा ह। च्यथेति। च्यथं प्रारब्धद्यया-नन्तरं। तत ऊर्द्धः विलद्याः केवलः ब्रह्म खरूपः सन् उदे व्योद्गस्य दे हं व्यक्तेति यावत्। एकल एव च्यदितोयाः, मध्ये उदासीनात्म-स्वर्षे तिष्ठतीव्यर्थः। नन् ज्ञानिनामिष जन्मान्तरञ्चेत् कथं मृत्ति-रित्ततं च्याह। सक्षत्प्रवत्ति। यदि इत्यानिनां प्रारब्धातिरित्त-

कारेषु नियुक्ताः सन्तः सत्यपि सस्यर्थाने कैवलाहेतावचीणकर्माणा यावद्धिकारमवित्रहन्ते तदवमाने चापव्य्यन्त दत्यविरुद्धं। महत्प्रवृक्तमेव हि तेऽधिकारफलदानाय कर्माभयमितवाहयन्तः खातिन्त्रीण गृहादिव गृहान्तरमन्यमन्यं देहं
सञ्चरनः खाधिकारनिर्वर्तनायापिरमुषितस्तत्य एव देहेन्द्रियप्रकृतिविधालात् निर्माय देहान् युगपल्क्रमेण वाधितिगृहन्तः। न चैते जातिसारा दत्युच्यते, 'त एव ते' द्दित स्पृतिप्रसिद्धः। यथा 'सुल्मा ब्रह्मवादिनी जनकेन विविद्युकामा
युद्ध खंदेहं जानकं देहमाविष्य युद्य तेन पञ्चाक्तं खमाविवेष्य'देति सार्यते। यदि द्युपयुक्ते सहत्प्रवृक्ते कर्मणि कर्मान्तरं
देहान्तरारस्थकारणमाविभवेत् ततोऽन्यद्णद्ग्यवीजं कर्मान्तरं तददेव प्रस्च्येतित ब्रह्मविद्यायाः पाचिकं मोचहेत्वमहेतुलं वा मङ्ग्योत, न लियमाभङ्का युक्ता, ज्ञानात् कर्मवीजदाहस्य श्रुतिस्पृतिप्रसिद्धलात्। तथा हि श्रुतिः—

'भिद्यते हृद्यग्रन्थि ऋदाने सर्वसंगयाः।

चीयने चास्य कर्माणि तिसान् दृष्टे परावरे'॥ इति— 'स्पृतिलको सर्वग्रन्थीनां विप्रमोच' इति चैवमाद्या। स्पृतिरपि-

कर्माधीनं जनान्तरं स्थात् तदा ज्ञानान्मक्यभावः स्थात् नैतदिन्ति किन्तु बज्जन्मफलाय सक्षदुद्धृतं प्रारब्धं ते ज्ञपयन्ति, जन्मयह्योऽपि ज्ञानयोगबलान शोचन्ति प्रारब्धसमाप्ता मुचन्त हत्यर्थः। ज्ञानिनां जन्मान्तरस्य पूर्वजन्महेतुप्रारब्धाधीनतायामलुप्तस्मृतित्वं, यो ह्यजा-तिस्मरत्वे सति कर्मान्तराधीनजन्मान्तरवान् खलुप्तस्मृतेरिति व्याप्तेः ज्ञानिषु व्यापकाभावात् विशिष्टव्याप्याभावसिद्धः। नन् तेषां

'यथैधांसि समिद्धोऽग्निर्भस्मसात् कुरुतेऽर्जुन । ज्ञानाग्निः सर्वकर्माणि भस्ममात् कुरुते तथा' ॥ इति-'वीजान्यग्युपदग्धानि न रे। इन्ति यथा पुनः । ज्ञानदग्धेस्तथा क्षेत्रीनात्मा सम्यद्यते पुनः' ॥ इति—

चैवमाद्या। नचाविद्यादिक्षेणदाहे सित क्षेणवीजस्य कर्मा
ग्रयस्थेकदेणदाह एकदेणप्ररोह्येल्युपपद्यते, न ह्याग्रदासस्य

ग्रास्तिवीजस्थेकदेणप्ररोहो हृष्यते। प्रवृत्तपलस्य तु कर्माण्यस्य

मुक्तेषोरिव वेगच्यात् निवृत्तिः 'तस्य तावदेव चिरम्' दति

गरीरपातचेपकरणात्। तस्मादुपपन्ना यावदिधकारमाधिका
रिकाणामवस्थितः, न च ज्ञानफलस्थानैकान्तिकता। तथा

च श्रुतिरिवण्णेव सर्वेषां ज्ञानान्योचं दर्णयित 'तद्या देवानां प्रत्यवुध्यत स एव तदभवत्तयधीणां तथा मनुस्थाणाम्' दति।

ज्ञानान्तरेषु चैत्रर्थादिफलेख्यासकाः स्थ्महर्षयः ते पञ्चादैश्व
यंचयदर्णनेन निर्विर्षाः परमात्मज्ञाने परिनिष्ठाय कैवन्धं ययुरित्युपपद्यते।

जातिस्मरत्वादन्त्रस्मृतित्वमन्ययासिद्धमित्यतं छाह। न चैत इति।
तथा च तेवामजातिस्मरत्वरूपविशेषणे सित विशेष्याभावादेव
विशिष्टाभावसिद्धिरित्यर्थः। पूर्वदेहनामप्रत्वभिद्धानहीनाः परतन्ताः
साभिमाना जातिस्मराः, खिष्ठतास्ति पूर्वनामानः स्वतन्ता निर्म्थिमाना इति वेषम्यं। तेन जनकेन सह, बुद्धा विवादं छात्वेत्यर्थः।
विद्रषः प्रारक्षातिरिक्तकमाभावाद्मवत्मिति समर्थमुपपादयति। यदि
ह्युपयुक्त इत्यादिना। श्रुतिस्मृत्युक्तार्थे युक्तिमप्याह। न चाविद्या इति।
विद्यया स्रोगदाहात् तत्नार्यकर्मच्यक्षेत् तिर्हं प्रारक्षस्य कथं स्थितिस्त-

'ब्रह्मणा मह ते मर्वे मंप्राप्ते प्रतिमञ्जरे। परस्थान्ते कतात्मानः प्रविश्चित्त परं पदं'॥ दति-

स्रत्णात्। प्रत्यचफललाच ज्ञानस्य फलविर हाग्रङ्कानुपपित्तः। कर्मफले हि स्वर्गादावनुभवानारू हे स्थादिप कदाचिदाग्रङ्का भवेदा नवेति, त्रनुभवारू हन्नु ज्ञानफलं 'यत्याचादपराचाद्रह्मा' दति श्रुतेः, 'तत्त्वमिष' दति च पिद्धवदुपदेग्रात्।
न हि 'तत्त्वमिष' दत्यस्य वाक्यस्यार्थः तत्त्वं स्टते। भविष्यिषि
दत्येवं ग्रक्यः परिणेतुं। 'तद्भितत् पग्यन् ऋषिवामदेवः प्रतिपेदेऽहं मनुरभवं स्वयं श्रुते सम्यग्दर्गनकाल्यमेव तत्पालं पर्वात्मलं दर्गयिति। तस्मादैकान्तिकी विदुषः कैवल्यसिद्धः॥

# अक्षरियां त्ववरेशिः सामान्यतङ्गावाभ्यामे।प-सदवत् तदुक्तम् ॥ ३३ ॥

वाजमनेयके श्रूयते 'तद्भीतदत्तरं गार्गि ब्राह्मणा श्रभिव-

चचरिधयां। चनाचरब्रह्मप्रमापका निषेधग्रव्दा विषयाः, तेषु

चाह । प्रयत्तपालस्थित । विद्वे दे हपाताविधिश्र तरेनुभवाच जानस्यावरका ज्ञानां प्रविवर्तकस्य प्रारब्ध विज्ञे पस्थित्व नुकूला ज्ञानां प्रिनवर्तनसामर्थ्याभाविस देभागेनेव प्रारब्ध ज्ञाय इति भावः । ज्ञानिनाः
मधिकारित्वं कथिमित्रा प्रञ्ज ज्ञानात् प्राक्ष तो पासनादिव प्रादित्या ह ।
ज्ञानात्तरेषु चेति । प्रतिसञ्चरो महाप्रलयः, परस्य हिरण्यार्भस्य,
धिकारान्ते साज्ञात् कतात्माना मुचन्ते इत्यर्थः । ब्रह्मभावपालस्या प्रिम्मितित्वमा प्रज्ञात्वसमीति श्रुतिवाधमा ह । न होति । तस्मात् निगुंगविद्यायां मार्गानुपसं हार इति सिद्धम्॥

दन्यस्वसनखद्वसदीघं द्यादि। तथाधर्वणे श्रूयते 'श्रय परा यया तदचरमिधगम्यते यत्तदद्रेग्धमग्राद्यमगाचमवर्णम्' द्यादि। तथैवान्यचापि विशेषिनराकरणदारेणाचरं परं ब्रह्म श्रायते, तन कचित् केचिदितिरिका विशेषाः प्रतिषिध्यन्ते, तामां विशेषप्रतिषेधवृद्धीनां किं मर्वामां मर्वन प्राप्तिस्त य्यव-स्थेति मंश्रये श्रुतिविभागात् य्यवस्थाप्राप्तावृच्यते, श्रचरिधयस्य विशेषप्रतिषेधवृद्धयः सर्वाः मर्वनावरेष्ट्रियाः, मामान्यतद्भा-वाम्यां। ममाना हि मर्वन विशेषिनराकरणक्ष्या ब्रह्मप्रतिपा-दनप्रकारः, तदेव च हि मर्वन प्रतिपाद्यं ब्रह्माभिनं प्रत्यभि-ज्ञायते, तन किमित्यन्यन कता बुद्धयोऽन्यन न स्थः। तथा च

यत्र यावनः श्रुतास्तत्र तावतामग्रेषद्देतिनिषेधकालं सम्भवासम्भवाभां संग्रयमाद । तासामिति । यथा निर्मुणविद्यायां मार्गस्थानपेद्यित-त्वादनुपसंद्वारस्त्या श्रुतिनिषेधानामुपलच्यात्या सर्वादितिनिषेधसम्भवाच्छाखान्तरीयनिषेधग्रब्दानामनपेद्यितत्वादनुपसंद्वार इति दर्थान्तेन पूर्वपद्यः, तत्र लाघवं पत्नं सिद्धान्ते तु देषदयाभावः पत्नं। तथा दि यदि श्रुतग्रब्दरश्रुतिनिषेधा लच्चन्ते तदा लच्चयदेषाः, यदि न लच्चन्ते तदा सर्वदितिनिषेधासिद्धेविग्रेषप्रमित्यभावदेष इति विवेकः। यद्यरे धर्मिणि दतनिषेधधियोऽच्चरियस्त्रद्धेतवः ग्रब्दा इति यावत्, तासामवरोध उपसंद्वार इति स्त्रत्वयोजना। ग्रेषित्रद्धागः सर्वग्राखास भावात् तत्यमितेः समानत्वाच्छेषाणामुपसंद्वार इति चेत् तर्चि न्यायसाम्यात् पुनम्वतितादवस्थ्यमित्यत याद्य। विग्रेषप्रपञ्चार्थ इति । यानन्दादीनां सर्कपत्वादस्त्रूपसंद्वारः निष्ठेधानामनात्मत्वादानन्त्य।चानपसंद्वार द्वाधकाराग्रङ्कायां तेषामनात्मलेऽपि निर्वि-ग्रेषत्रप्रसिद्धार्थलादविद्यातच्चनिष्ठेषत्वेन संग्रद्वसिद्धेच निरपेद्वा

श्रानन्दादयः प्रधानस्य द्रायत्र [वे॰ सः॰ २।२।१९] व्याख्यातं। तत्र विधिक्षणणि विशेषणानि चिन्तितानि दइ प्रतिषेधक्षणणि दिति विशेषप्रपञ्चार्थयायं चिन्ताभेदः। श्रीपमद्वदिति नि-दर्भनं। यथा यामदग्येऽहीने पुराजाशिनीषूपमत् चे।दिन्तासु पुराजाशप्रदानमन्त्राणां 'श्रय्नेवेहीं त्रं वेरध्वरम्' द्राये-वमादीनामुद्राहवेदीत्पन्नानामणध्ययुभिरिभमन्त्रेश भवति, श्रध्ययुक्तकंकतात् पुराजाशप्रदानस्य, प्रधानतन्त्रताचाङ्गानां, एविमहाण्यचरतन्त्रतात् तदिशेषणानां यत्र किचदणुत्पन्नानामचरेण मर्वत्राभिमम्बन्ध द्रायर्थः। तदुक्तं प्रथमे काण्डे 'गुणमुख्यव्यतिक्रमे तदर्थतानुगुख्येन वेदसंयागः' [जै॰ सः॰] द्रायत्र ॥

#### इयदामननात्॥ ३४॥

'दा सुपर्णा सयुजा सखाया समानं दृषं परिषस्त्रजाते। तथारन्यः पिष्पलं स्वादत्त्यनश्रन्नन्या श्रभिचानशीति'॥ दत्यधात्माधिकारे मन्त्रमाथर्वणिकाः श्वेताश्वतराञ्च पठन्ति। तथा कठाः—

'ऋतं पिवन्ती सुक्ततस्य लोके गुहां प्रविष्टी परमे परार्ड्डी। कायातपा ब्रह्मविदे वदन्ति पञ्चाययो ये च विणाचिकेताः'॥

द्रित । किमन विद्येकलमुत विद्यानानालमिति मंग्रयः। किं तावत् प्राप्तं विद्यानानालमिति । कुतः, विग्रेषदर्भनात्। द्या सुपर्णेत्यन ह्येकस्य भोकृलं दृष्यते, एकस्य चाभोकृलं। स्टतं पिवन्तावित्यन त्रभयोरिप भोकृलं दृष्यते तदेद्यं रूपं भिद्य-मानं विद्यां भिन्द्यादित्येवं प्राप्ते त्रवीति, विद्येकलिमिति । कुतः, यतः उभयोर्षेतयोर्भन्तयोरियन्तापरिस्किनं दिलोपेतं वेद्य-

यद्यपि भवरभाष्ये वारयन्तीयादिसाम् मुन्नेः खरकसामवेदीत्पन्नता-दाधानाङ्गलेने निःखरप्रयोगः 'यत्र वे विद्यान्वारवतीयं गायति यन्ना-यन्नीयं गायति वामदेखं गायति' इत्याधाने तेषां विनियोगिविधिना यातुषेण यातुषस्थापां अखरस्य प्रयोग इति गुणमुख्ययो विरोधे सत्युत्य-ने विनियोगार्थलान्मुख्यविनियोगवलेन सामां यनुर्वेदखरसंयोग इति सूत्रं व्याख्यातं, तथापि न्यायसाम्यादीपसदमन्ताः सूत्रविषयलेने दा-हता इत्यविरोधः॥

इयदामननात्। मन्त्रदयेऽपि प्रतिपादनप्रकारभेदात् जिच्चासेका-भानाच संग्रयमाच् । किमचेति। ऋतपानवाको 'च्रव्यरं ब्रह्म यत्प-रम्' इति गुणाः श्रुताः, सुपर्णवाको न ऋलादयक्तेषां मियोऽनुप-

रूपमभिन्नमामनन्ति। नन् दर्शिता रूपभेदः, नेत्युचाते 'उभा-वर्षाता मन्त्री जीवदितीयमी यरं प्रतिपाद्यता नार्धान्तरं, 'दा स्पर्णा' द्त्यच तावत्'त्रनश्रन्योऽभिचाकशीति' द्त्यशनाया-तीतः पर्मात्मा प्रतिपाद्यते, वाक्यशेषेऽपि च स एव प्रतिपाद्यमाना दृ खते 'ज्षृं यदा पश्चत्यमी गम्' इति। 'ऋतं पिवन्तै।' दत्यच तु जीवे पिवत्यश्रनायाद्यतीतः पर्मात्मापि तत्साइचर्यात् क्तिन्यायेन पिवति द्रत्युपचर्यते। परमात्मप्रकरणं च्येतत्, 'त्रया धर्माद न्यवाधर्मात्' इत्युपक्रमात् तदिषय एवावापि वाक्यभेषे। भवति 'यः सेतुरीजानानामचरं ब्रह्म यत्परम्' दति 'गुइां प्रविष्टावात्मानी हि' दत्यच चैतत् प्रपञ्चितं। तसात् नास्ति वेद्यभेदः तसाच विद्यैकलं। ऋपि च चिष्यप्येतेषु वेदान्तेषु पार्वापर्याचाचने परमात्मविद्यैवावगम्यते तादात्मः विवचयैव जीवापादानं नार्थान्तरविवचया, न च परमात्मविद्यायां भेदाभेदविचारावतारे। उस्ति दत्यृतं। तस्रात् प्रपञ्चार्थ एवैष प्रयोग:, तसाचाधिकधर्मीपमंचार दति॥

संदार इति पूर्वपद्यमलं, सिद्धान्ते तूपसंसारे ब्रह्मखरूपवाक्यायेका-दुपसंद्वार इति विवेकः। चस्तु वेद्ये विद्येक्यात् चद्यर्थियामुपसंद्वारः इत् वेद्यभेदाम्नोपसंद्वार इति प्रत्युदाहरणेन पूर्वपद्यः। नन्ववं गुद्धाः धिकरणे निरक्त इति चेत्, सत्यं, किन्तु पिवेत्यदस्य मुक्यार्थत्वाय खतः कत्यनया च पानस्रत्यात्र्यययोरिङ्गजीवा पिवन्ता याह्या, सपर्णा तु जीवेश्वरावित्यधिकाण्डायां मन्तद्वयेऽपि दिवचनण्ड्यसाम्यादीत्य-तिकदित्वविण्यत्या तुत्यवस्तुद्वयं प्रत्यभिद्यानस्य वाधकाभावात् प्रकर्णान्यद्वाच जीवानुवादेनासंसारिब्रह्मणि मन्तद्वयं तात्पर्यमिति प्रपञ्चार्थितदं सूत्रिमितं भावः॥

#### अन्तराभ्रतयामवत् खात्मनः ॥ ३५ ॥

'यसाचादपरे। चाद्रह्म य श्रात्मा सर्वान्तरः' द्रायेवं दिः उषिलाक हे। लप्रश्नयोर्नेर न्तर्येण वाजसने यिनः समामनिता। तत्र संग्रयः, विद्येकलं वा स्वादिद्यानानालं वेति। किं तावत् प्राप्तं विद्यानानालं द्रितं, कुतः, श्रभ्यासमामर्थ्यात्। श्रन्यथा ह्यन्यूना-तिरिक्तार्थं दिराम्नानमनर्थक मेव स्वात्। तस्मात् यथाभ्यासात् कर्मभेदः एवमभ्यासात् विद्याभेद द्रत्येवं प्राप्ते प्रत्याह, श्रन्तराम्मानियोषात् स्वात्माने विद्योक्षत्मिति। सर्वान्तरो हि स्वान्तिमयवाणविश्रिष्टः पृच्छ्यते प्रत्युच्यते च। न हि दावात्मान्त्रावेकस्मिन् देहे सर्वान्तरो सम्भवतः, तदा ह्येकस्था ह्यसं सर्वान्तरलं कस्येत, एकस्य तु स्त्रत्यामवन्तेव सर्वान्तरलं स्थात्, यथा पञ्चस्त्तसमूहे देहे पृथिया श्रापोऽन्तराः श्रद्धञ्च तेजो-ऽन्तरमिति सत्ययापेचिको सर्वान्तरले नैव मुख्यं सर्वान्तरलं स्वति तथेहापि द्रत्यर्थः। श्रथवा स्त्रगामवदिति श्रुत्यन्तरं

चन्दाभूतग्रामवत् खात्मनः। घटादिकं चिद्दिषयलेनापरेचिं, ब्रह्म तु साचादिवषयलेनापरे।चिमिति, प्रथमार्थे पञ्चमी। चत्र श्रुता-वात्मधर्माऽपरोच्चलं ब्रह्मणुत्तं, ब्रह्मधर्मः सर्वान्तरत्नमालन्धुत्तं, तेन परोच्चं टिंग्डितं मन्त्रयं, तन्मे याचच्लेयुषस्तिपश्चे याच्चवच्लीयेन प्राणा-दिप्रकाऽटिष्णादिसाच्ची प्रतिपादितः। तथैव 'यदेव साचादपरोच्चा-द्रह्म य चात्मा सर्वान्तरक्तन्मे याचच्च' द्रति कच्चे लप्पश्चेऽप्रनायाद्यतीतः प्रतिपादितः। तत्र ब्राह्मणद्येऽपि प्रश्नाद्यभासात् सर्वान्तरत्वप्रत्यभि-चानाच संग्रये मन्त्रयोर्वेद्यक्यादक्तु विद्येक्यं, द्रच् तु ब्राह्मणयोर्वेद्येक्येऽपि चभ्यासादिद्याभेदः, यज्ञत्वभ्यासात् प्रयाजभेदवदिति प्रत्युदाह्मस्थेन

निदर्भयित यथा 'एको देवः सर्वभ्रतेषु गूढः सर्वयापी सर्व-भ्रतान्तरात्मा' देत्यस्मिन् सन्त्रे समस्तेषु भ्रतग्रासेध्वेक एव सर्वा-न्तर त्रात्मा त्रासायते, एवमनयारिष ब्राह्मणयारित्यर्थः। तसादेवैकलादिवैकलं॥

# अन्यथा भेदानुपपित्तिरिति चेन्नोपदेशान्तरवत्।। ३६।।

श्रय यदुक्तमनभ्युपगम्यमाने विद्याभेदे श्राम्नानभेदानुपपित्तिति तत्पिरिहर्तयं, श्रवाच्यते नायं देषः, छपदेशान्तरवदुपपत्तः। यया ताण्डिनामुपिनषदि षष्टे प्रपाठके 'स
श्रात्मा तत्त्वमिष श्रेतकेतो' दित नवक्ठले। प्रयुपदेशेन विद्याभेदे।
भवति एविमहापि भविष्यति। कथञ्चन नवक्ठल उपदेशे विद्याभेदे। भवति, उपक्रमोपसंहाराभ्यामैकार्थ्यावगमात्, 'स्रय
एव मा भगवान् विज्ञापयतु' दिति चैकस्वैवार्थस्य पुनः पुनः प्रति
पिपाद्यिषितलेनोपचेपादाश्रद्धान्तरिन्दाकर्णेन चासक्रदुपदेशे। पत्तेः, एविमहापि प्रश्रद्धपाभेदात्। 'श्रते। श्रव्यदार्तम्' दिति
च परिसमास्यविश्रेषादुपक्रमे। पसंहारी तावदेकार्थविषयी दृन्
स्रोते। यदेव 'साचादपरोचाद्वन्ना' दिति दितीचेऽपि प्रश्ले एवकारं

पूर्वपचः, तत्र सिथा धर्मानुपसं हारः पानं, सिद्धान्ते तूपसं हार इति विवेतः। दयोः सर्वान्तरत्वानुपपच्या तावद्वाद्मणयोरेन वस्तुपरतं सिद्धं। तथा च वेदीकात् निर्भुणविद्येकोन विवादः॥

खन्यया। नन विद्येकाङ्गीकारे खम्यासानुपपत्तिरिति चेत्। उचते, स एवाम्यासः कर्मभेदको यो निर्धकः, इच तूषित्रबाह्मणाङ्कात्मन

प्रयुद्धानः पूर्वप्रक्षगतमेवार्थमुत्तर चाक्त व्यामाणं दर्भवति । पूर्व-सिंख ब्राह्मणे कार्यकारणव्यतिरिक्तस्यात्मनः सङ्गावः कथ्यते, उत्तरसिंस्तु तस्वैवामनायादिसंसारधर्मातीतलं विभेषः कथ्यते दत्येकार्थते।पपत्तिः । तसादेका विद्येति॥

## व्यति हारे। विशिषिति हीतरवत्।। ३०॥

'तद्योऽहं से। से। यो। से। माऽहम्' दत्येतरे यिणः श्रादित्यपुरुषं प्रकृत्य समामनिन, तथा जावालाः 'लं वा श्रहमिस भगवे। देवते श्रहं वे लमिस' दति। तत्र संग्रयः, किमिह व्यतिहारेणे। भय्हणा मितः उत कर्तव्या एक हृणा वेति। एक हृण्येति तावदाह, न ह्यत्रात्मन देश्वरेणेकलं मुक्काऽन्यत् किञ्चित् चिन्तियत्यमिस, यदि चैवं चिन्तियत्यमिविग्रेषः परिक ह्येत, संसारिण श्रेश्वरात्मात्मीश्वरस्य च संसार्यात्मात्मित तत्र संसारिण स्वावदीश्वरात्माले उत्कर्षे। भवेत, देश्वरस्य तु संसार्यात्मले निकर्षः कृतः स्वात्, तसादैक हृष्यमेव मतेः, व्यतिहाराद्या वसावदेक लहु ही-

रवाशनायायुत्पन्नरूपविश्वेषन्यनार्थत्वादभ्यासाऽन्ययासिद्धाः न वि-द्याभेदन इति समुदायार्थः॥

यति हारः। जीवेश यो मियो विशेष गिविशेष भावे। यति हारः, तस्य अतलात्, उल्लृष्ट ि कि हो हे हता पानवतीति न्याया संश्ये जीवे रिश्वरत्मतिरेव कार्या उत्तन्यायात्, यति हार श्रुतिन्तु तस्या एव टिंगे कर्मा प्रतिकाश्यास्त विशेष स्वाप्ति हिंदी हिंदी पूर्वपत्तः। तज्ञ नायवं पानं सिद्धान्ते तु श्रुष्य धेवत्व मिति वियेषः। एकं नेव तम- हमसी खुचार भेने कमतेः हातला दहं तमित हिंदी हथा स्वादिष्य धं।

करणार्थ द्रत्येवं प्राप्ते प्रत्या इ, यित हारः। श्रयमाध्यानायास्वायने दतरवत्, ययेतरे गुणाः सर्वात्मात्रम्यत्य श्राध्यानायास्वायन्ते तदत्। तथा हि विशिष्यन्ति समास्वातार उभयो चारणन 'लमहमस्यहञ्च लमिं दिति। तचे श्रयस्पायां मते। कर्तयाः यामर्थवद्भवति, श्रन्यया हीदं विश्वेषेणाभयास्वानमनर्थकं स्थात्, एकेनैव कतलात्। ननूभयास्वानस्वार्थविश्वेषे परिक स्प्यमाने देव-तायाः संघार्यात्मलापत्ते निकर्षः प्रसच्चेतत्युक्तं। नेष देाषः, ऐका-त्यस्वैवानेन प्रकारेणानु चिन्त्यमानलात्। नन्वेवं सित स एवै-कलदृढीकार् श्रापद्येत, न वयमेकलदृढीकारं वार्यामः किं तर्षि यितहारेणेव दिक्ष्ण मितः कर्त्या वचनप्रामास्वात्, नैकक्षेत्रयेतावदुपणादयामः, फलतस्बेकलमि दृढीभवति। यथा ध्यानार्थेऽपि सत्यकामलादिगुणे। यदेशे तद्गुणक देश्वरः प्रसिध्यति तदत्। तस्वादयमाध्यातये। यितहारः समाने च विषये उपसंहर्तय द्रति॥

उत्तदीषं सारयति। निविति। सन्दिग्धेऽर्थन्यायः सावकाणः, इह तु श्रुतत्वादमोन्यात्मत्वं ध्येयं, ब्रह्माण मनोमयत्वादिवत् जीवात्मत्वस्य ध्यानार्थे चारोपेऽपि निकर्षप्रसाम्यभावादिति परिहरति। नेष देष इति। ब्रह्माण निकषं होता जीवतादात्म्यध्याने मदुत्तमेवागतिमिति शङ्कते। नन्वेविमिति। मतेर्दिष्टपत्वं त्वदनुत्तमसाभिष्चिते ध्यानपरं वाक्यमिदमेकत्वन्तु मानान्तराविरोधात् सिध्यति। समाधत्ते। न वयमिति। च्यहंग्रहोपास्तिष्ययं चित्रहार उपसंहर्तय ह्याह। तस्मादिति॥

## मैव हि सत्यादयः॥ ३८॥

'स यो हैतत् महद्यनं प्रथमनं वेद सत्त्यं ब्रह्म' द्रादिना वाजमनेयके सत्यविद्यां सनामान्तरेषामनां विधायानन्तरमा-न्नायते 'तद्यत् तत्सत्यमसा स त्रादित्या य एष एतिसानाण्डले पुरुषा यश्चायं दन्तिणेऽन्नन् पुरुषः' दत्यादि। तत्र संग्रयः, किं दे एते सत्यविद्ये किं वैकैवेति। दे दति तावत् प्राप्तं, भेदेन हि फल-सन्त्यो भवति 'जयतीमाँ ह्योकान्' दति पुरस्वात्, 'हन्ति पा-प्रानं जहाति च' दत्युपरिष्ठात्, प्रकृताकर्षणं द्वपास्थैकलादित्येवं प्राप्ते ब्रूमः। एकैवेयं सत्यविद्येति। कुतः, 'तद्यत् तत्सत्यम्' दति प्रकृताकर्षणात्। ननु विद्याभेदेऽपि प्रकृताकर्षणमुपास्थैकलादुप-

पद्यत द्रायुक्तं, नैतदेव यच हि विस्पष्टात् कारणान्तरादिद्याभेदः प्रतीयते तचैतदेवं स्थात्, श्रव ह्रभयथामभवे तद्यत्
तत्मत्यिमिति प्रक्रताकर्षणात् पूर्वविद्यासम्बद्धमेव मत्यमुक्तर्वाकृष्यत द्रत्येकविद्यात्वनिश्चयः। यत्पुन्हकं फलान्तरश्रवणात्
विद्यान्तरिमिति। श्रवीच्यते, तस्थापनिषद् इर्हमिति चाङ्गान्तरोपदेशस्य स्वावकत्विमदं फलान्तरश्रवणिमत्यदेषः। श्रिप
चार्यवादादेव फले कन्ययितच्ये मित विद्येकत्वे चावयवेषु श्रूयमाणानि बह्नन्यपि फलान्यवयिन्यामेव विद्यायामुपमंहर्तव्यानि भवन्ति, तस्मात् सेवेयमेका मत्यविद्या तेन तेन विश्वेषेणापेताऽऽस्नायत दत्यतः सर्व एव मत्यादया गुणा एकस्मिन् प्रयोगे
उपमंहर्त्व्याः। केचित् पुनरस्मिन् स्वेददं वाजमनेयकमन्द्यादित्यपुरुषविषयं वाक्यं, क्रान्दे।ग्रेष च 'श्रय य एषाऽन्तरादित्ये
हिरण्मयः पुरुषा दृश्यतेऽय य एषाऽन्तरित्विण पुरुषा दृश्यते'

दलुदाइत्य मैवेयमच्यादित्यपुरुषविषया विद्याभयवैकेति क्रला मत्यादिगुणान् वाजमनेयिभ्यः हन्दोगानामुपमं हार्यानान्ते, तन्न माधु लच्यते। क्रान्दोग्ये हि कर्ममम्बन्धिनीयमुद्गीयव्यपा-श्रया विद्या विज्ञायते, तत्र ह्यादिमध्यावमानेषु कर्ममम्बन्धिनि-ह्यानि भवन्ति 'दयमेवर्गियः माम' दलुपक्रमे 'तस्य च्यक् च माम च गेष्णा तस्मात् छद्गीयः' दति मध्ये 'य एवं विद्यान् माम गायति' दलुपमंहारे, नैवं वाजमनेयके किञ्चित् कर्ममम्बन्धि चिक्रमिक्,तत्र प्रक्रमभेदात् विद्याभेदे मित गुणव्यवस्थैव युक्तेति॥

### कामादीतरच तच चायतनादिभ्यः॥ ३८॥

'त्रय यदिदमस्मिन् ब्रह्मपुरे दहरं पुण्डरीकं वेस दहरों । ऽस्मिन्नन्तराकामः' दति प्रस्तुत्य क्रन्दोगा त्रधीयते 'एष त्रात्मा-ऽपहतपामा विजरो विस्तृत्युर्विभोको विजिघत्ये।ऽपिपामः सत्य-कामः सत्यमङ्गल्यः' दत्यादि, तथा वाजसनेयिनः 'स वा एष

स गुगा मिय उपसंहर्तया न वेत्यपसंहारस्य पालभावाभावाभां सन्देहे

तस्य सर्वस्थापि श्रुतलाविश्रेषाच्यातेष्टिण लन्यायेन समृ चियेक प्रधानणललकल्पनात् पालमेदोऽसिद्ध द्रयाच । चपि चिति । स्त्रच योजयित ।
तस्मादिति । एकदेशियात्यामुद्राच्य दूषयित । केचिदियादिना ।
छान्देग्ये कर्माङ्गोद्रीये चिरण्यप्रषष्टियियत्र लिङ्गमाच । तत्रेति ।
एथियान्यात्मना दृष्टे ऋक्सामे ग्रेप्णा, तस्मादक्सामग्रेष्णलात्, पृष्ष
उद्गोष्य द्रयेवं विद्वानुद्राता कर्मपालसम् द्विसमर्थ द्रति श्रुव्यर्थः ।
स्यविद्या तु न कर्माङ्गाश्रितेयाच । नैविमिति । चङ्गविद्यान्तः खतन्तचिरण्यगर्भविद्यायामभेदोऽच गुणापसंचार द्रव्यर्थः ॥
कामादीत्रच । सगुणनिर्गुणविद्ययोः श्रुताः सत्यकामादयो विश्वतादय-

महानज त्रात्मा चेाऽयं विज्ञानमयः प्राणेषु य एषेाऽनार्ह्दय त्राकाश्रसिक्केते सर्वस वशी' द्राह्यादि, तच विद्यैकलं परस्पर-गुणीपयोगस किं वा नेति मंग्रये विद्यैकलिमिति, तचेदमुखते। कामादीति। मत्यकामादीत्यर्थः। यथा देवदत्तो दत्तः मता-भामा भामेति। यदेतच्छान्दे। ग्ये इदयाका ग्रस्य सत्यका मला-दिगुणजातमुपलभ्यते तदितरच वाजसनेयके 'स वा एष महा-नज त्रात्मा' दत्यत्र सम्बध्तेत । यच वाजसने यके विशिवाद्यपलभ्यते तदपीतरच छ। न्दे। गये 'एष त्रात्माऽपइतपामा' द्रत्यच सम्बधीत, कुतः, त्रायतनादिसामान्यात्। समानं द्युभयचाऽपि इदयमा-यतनं समानश्च वेद्य देश्वरः समानञ्च तस्य मेतुलं ले। कासमोद-प्रयोजनिमत्येवमादि बज्जतरं सामान्यं दृश्यते। ननु विशेषाऽिप दृग्यते कान्दोग्ये हृदयाकात्रस्य गुणयोगी वाजमनेयके लाकात्र-स्यस्य ब्रह्मणः, द्ति। न, 'दहर उत्तरेभः'द्रत्यच [वे॰सः॰१।३।९४] कान्दे। ग्रेऽप्याका शशब्दं ब्रह्मीवेति प्रतिष्ठापितलात्। श्रयन्वच वि-द्यते विशेष:, सगुणा हि ब्रह्मविद्या छान्दे। गये उपदि म्यते 'त्रथ य द्रहात्मानमन्विच व्रजन्येतां च मत्यान् कामान् द्रत्यात्मवत्

सत्वविद्याया एकलादुणसाङ्ग्येऽप्यच विद्ययोः सगुणिनगुंणरूपभेदेन भेदात् निर्मुणविद्यायां गुणेषमं हारस्य पालाभावाचानुपसं हार इति विद्यते प्राप्ते सिद्धान्तयति । तचेदिमित्यादिना । एवं विद्याभेदे स्कृटे कयं गुणेषमं हारस्तचाह । गुणवतिस्विति । भिन्नविद्यास्थानामिष गुणा-नामायतनादिसाम्येन निर्मुणस्थले बृद्धिस्थानां स्तृत्यर्थम्पसं हारे। युक्तः, ज्ञानस्तृतिप्रकर्षणस्थाकाङ्कितलात्, यच क्वित् दृष्टगुणेः स्तृतेः कर्तुं

कामानामिप वेद्यलश्रवणात्, वाजभनेयके तु निगुणमेव परं ब्रह्मोपदिग्यमानं दृग्यते 'श्रत ऊर्द्धं विमोचायैव ब्रूह्ममङ्गो ह्ययं पुरुषः' इत्यादिप्रश्नप्रतिवचनसमन्वयात्, विभिन्नादि तु तन्तत्-स्तुत्यर्थमेव गुणजातं वाजभनेयके सङ्गीर्त्यते। तथा चे।परिष्टात् 'स एष नेति नेत्यात्मा' दत्यादिना निगुणमेव ब्रह्मोपसंहरति। गुणवतस्तु ब्रह्मण एकलादिस्तिप्रदर्भनायायं गुणोपसंहारः स्विते। ने।पामनायेति द्रष्ट्यम्॥

### त्रादरादलेापः॥ ४०॥

कान्देश वैश्वानरिवद्यां प्रक्रत्य श्रूयते 'तद्यद्वक्तं प्रथममागच्चे तद्धीमीयं स यां प्रथमामाइतिं जुइयात् तां जुइयात्
प्राणाय खाद्दा' इति। तत्र पञ्च प्राणाइतयो विद्याः, तासु
च परस्तादिश्विद्यां प्रयुक्तः 'य एतदेवंविद्वानिश्विद्येशे जुहोति' इति,

'यधेह चुधिता बाला मातरं पर्युपायते। एवं सर्वाणि स्तान्यग्निहोत्रमुपायते'॥ इति च। तत्रेदं विचार्यते किं भाजनलोपे लोपः प्राणाग्निहोत्रस्था-

यायत्वात्। यद्यपि सगुणस्यसत्यकामादिषु निर्मुणस्यगुणा सन्तर्भृता एव तथापि ने।पसं हारोक्तेवेययां निर्मुणस्तावकत्वेन स्रुतगुणानामन्यत्राप्य-ध्येयत्वमिति प्रद्वानिरासेनान्तर्भावदार्छार्थतादित्यनवद्यं॥

चादराद्वापः। चत्र यद्भक्तामि होत्र प्रव्यास्यां संग्रयमा ह। तत्रेदं विचार्यत इति। वैश्वानरे। पासको नाति थिभाजनात् प्राक् कार्यले न विद्यासिप्रायासि होत्र विचारात् पादसङ्गतिः। पूर्वपचे भाजनको पेऽपि

तालापः इति, 'तद्यङ्गतं' इति भक्तागमनसंयोगात्, भक्तागम-नस च भाजनार्थलात् भाजनलापे लोपः प्राणाग्निहात्रस्थेति, एवं प्राप्ते न लुप्येत दति तावदा इ, कस्मात् श्रादरात्। तथा हि वैयानरविद्यायामेव जावालानां युतिः 'पूर्वे।ऽतिथिभ्ये।ऽस्रीयात् यथा वै खयमजलाऽग्निहीचं परसा जुज्ञयादेवं तत्' दत्य-तिथिभाजनस्य प्राथम्यं निन्दिला स्वामिभाजनं प्रथमं प्राप-यनी प्राणाग्निहाचे त्रादरं करोति। या हिन प्राथम्यलापं महते नतरां मा प्राथम्यवताऽि महोत्रस लीपं महेतेति मन्यते। ननु भाजनार्धभक्तागमनसंयागात् भाजनलापे लापः प्रापि-तः। न, तस्य द्रव्यविशेषविधानार्थलात्। प्राक्तेऽग्निहोचे पयः-प्रस्तीनां द्रवाणां नियतलादि हाणि प्रिहाच प्रब्हात् का एड-पाचिनामयनवत् तद्धर्मप्राप्ता सत्यां अत्तद्रव्यकतागुणविशेष-विधानार्थमिदं वाक्यं तद्यद्भक्तमिति, श्रता गुणलापे च न मुख्य-स्तेत्येवं प्राप्ते भाजनलोपेऽप्यद्भिर्न्येन वा द्रवीनाविर्द्धेन प्रति-निधानन्यायेन प्राणाग्निहो चस्यानुष्ठानिमत्यत उत्तरं पठति॥

द्रयान्तरेण प्राणा प्रिहो चानुष्ठानं, सिद्धान्ते तह्नो प्रदित भेदः। नन् यद्गतिनित यक्त्व्देन भोजना चित्रभक्तमनृय तद्रोमीयमिति होम-संयोगिविधाना दान्ते प्रभोजन लोपे तदा भक्ता स्त्रित होम लोप दित सि-द्धान्ती प्रद्वते। तद्यदिति। निर्गुणस्थो पास्ति लोपेऽपि स्त्रवर्षगुणस्थे-यात् भोजन लोपेऽपि प्राणा सिहोच स्यादरेण स्तृतिनिर्वा हार्यम लोप दित द्यान्तेन पूर्वप च स्त्रे या परिहर्ता। एवं प्राप्त हित। एवं तदित स्वयं प्राणा सिहोच महत्वा तिथीनां तत्वरण सिव्यर्थः॥

#### उपस्थितेऽतस्तदचनात् ॥ ४१॥

उपस्थिते भे। जने श्रतस्तादेव भे। जनद्र व्यात् प्रथमे। पिततात् प्राणाग्नि हो चं निर्वतियत्यं, कस्मात् तद्वनात्। तथा हि 'तयद्भक्तं प्रथममागच्छेत् तद्धोमीयम्' दति पिद्धव-द्भक्तोपनिपातपरामर्शेन परार्थद्र व्यमाध्यतां प्राणाज्ञतोनां वि-द्याति, ता श्रप्रवोजकलचणापन्नाः प्रत्यः कयं भे। जनले। पे द्रव्यान्तरं प्रतिनिधापयेयुः। न चात्र प्राक्षताग्निहोत्त्रधर्मप्रा-क्षित्, कुण्डपायिनामयने हि 'मासमग्निहोत्तं जुङ्कति' दति विश्वदेशगते। ऽग्निहोत्त्रध्यद्भावं विधापयेदिति युक्ता तद्ध-मंप्राक्तिः, दह पुनर्थवादगते। ऽग्निहोत्त्रध्यान्यमानायामग्युद्धर-धापयित्महित। तद्धमंप्राप्तीः चाम्युपगम्यमानायामग्युद्धर-

उत्तं सारियला परिचरित। न चेळादिना। यथा कुछपायसचगते मासामिन्ने चिम्नि च्याचित्र च्यादीगां प्रयोग्या प्राप्तिस्त्र चेहापि प्राणाङ्कतीव्यमिन्ने च्यादिनां प्राप्तिस्त्र चेहापि प्राणाङकीव्यमिन्ने प्रवाद्यान् प्रयोग्या प्रयोग्याने प्राप्ती स्त्रां भोजनार्थभक्त द्रव्यविधिनापवादः कतः, च्यते भक्तविधेरपवादार्थलात् भोजनले पे भक्तात्र गुणस्याङ्गस्य ले।पेऽपि मुख्यस्यामिन्ने च्याचित्र केष्यामिन्ने अपवादाभावे उत्सर्गप्राप्तपयचादिन् ता तस्य निव्यक्तिसम्भवादिति प्राप्तमिन्यर्थः। 'गुणले। पेन मुख्यस्य' इति जैमिनिस् वं। चाधाने सन्ति प्रवमानेष्यस्त्र वास्ये प्रवमानाय प्रेराडाश्मराक्रपालं निवंपदिति दर्शपूर्णमासाख्यप्रकते। विह्वितामिन्ने चवन्यत्विभेने प्राप्ता चाधानकाले चामिन्ने चामावात् तस्या गुणभूताया ले। पेऽपि मुख्यस्य निवंपस्य न ले। प्रत्यर्थः। चारव्यनित्यादिकर्मणोऽवध्यानुष्ठेयलाच्छतद्यालाभे प्रतिनिन्नितद्येणापि कर्म कर्तव्यमिति।

णादयोऽपि प्राघेरन्, न चास्ति सस्तवः ऋग्युद्धरणं तावद्वीमाधिकरणभावाय, न चायमग्नी होमः भोजनार्थतायाघातप्रसङ्गात्, भोजनार्थीपनीतद्रयासम्बन्धाचास्य एवैष होमः।
तथा च जावालश्रुतिः 'पूर्वीऽितिथिभ्योऽश्रीयात्' दित श्रास्थाधारामेवेमां होमनिर्देत्तिं दर्भयित। श्रत एव चेहापि साम्यादिकान्येवाग्निहोत्तां दर्भयित। श्रत एव चेदिलीमानि वर्षिर्वत्यं गार्वपत्यो मनोऽन्वाहार्यपचन श्रास्थमाहवनीयः' दति।
वेदिश्रुतिश्वाच स्थण्डिलमाचीपलचणार्था द्रष्ट्या, मुख्याग्निहोचे वेद्यभावात् तदङ्गानाञ्चेह सम्यिपादिधिषतलात्। भोजननेव च कतकालेन संयोगान्नाग्निहोचकालावरोधसम्भवः,
एवमन्येऽष्युपस्थानादयो धर्माः केचित् कथिञ्चिदिष्यन्ते।

प्रतिनिधिन्यायः। सिद्धान्तयि। उपस्थित इति। तद्द नगदिति, तद्धीमीयमिति तच्छव्देन भोजनाधं सिद्धभक्तमास्रित्य होमविधानादिः
त्वर्यः। सिद्धवदभक्तोपनिपातः प्रक्षतभक्ताग्रमनं, तस्य तच्छव्देन परामर्ग्रा नेत्वर्यः। चास्रित्य विहिताज्ञतीनामास्रयन्तेषे नेत्य एव न द्रवान्तराद्धेपनत्वं, यथा कतुप्रयुक्ताप्रणयनास्रितस्य गोदोह्नस्य क्रतुनेत्येष नेत्रां नेत्र वास्रयान्तरप्रयोजकत्वं तथेति फानितमाह् । ता इति ।
यदुक्तमित्रहोत्रमव्दात् द्रवान्तरप्राप्तिरिति तत्राह । न चानेति ।
तद्रावी नित्याप्रहोत्रसादस्यं चर्यवादस्यम्बद्धस्य क्रुतित्वेनीपपत्तेरित्वर्यः। धर्मप्रापकत्वे देषमाह । तद्रमप्राप्ती चित । चत रवित तद्धमेप्राप्यभावादेनेत्यर्थः। प्राप्ती सम्पादनं रुया स्थादिति भावः। मुख्याप्तिहोत्राङ्कानि सम्पाधन्ते चेत् कथं तदनङ्गं वेदिरत्र सम्पाद्यते तत्राह ।
वेदिश्रुतिचेति । मुख्याप्रिहोत्रस्याप्रद्धर्थावत् सायंप्रातःकालदयस्थापि न प्राप्तिरित्याह । भोजनेनेति । उपस्थानपरिक्तरणादयोऽप्यग्व-

तसात् भाजनपच एवेते सन्त्रद्र यदेवतामं यागात् पच्च हो मा निर्वतियितयाः। यत्तादरदर्भ नवचनं तत्तु भाजनपचे प्राथम्य-विधानाधं, न द्यस्ति वचनस्यातिभारः। न लनेनास्य नित्यता भक्यते दर्भयितं, तस्मात् भाजनले। पे लोप एवं प्राणाभिहोच-स्थिति॥

## तिवर्धारणानियमस्तद्दृष्टेः पृथमध्यप्रतिबन्धः फलं ॥ ४२ ॥

मिला कर्माङ्गव्यपात्रवाणि विज्ञानानि 'त्रोमित्येतद चरमुद्गीयमुपासीत' दत्येवमादीनि, किन्तानि नित्यान्येव खुः कर्मसु
पर्णमवीलादिवत् उतानित्यानि गोदो इनादिवदिति विचारवामः। किं तावत् प्राप्तं नित्यानीति। कुतः प्रयोगवचनपरिग्रहात्, त्रनारभ्याधीतान्यपि ह्येतान्युद्गीयादिदारेण क्रतुः

भावात् न प्राप्तविन्त हत्याहः। स्विमिति। यसात् तद्धमेपात्यभाव-स्तसात् भोजनद्रवेणेव होम इत्यपसंहारे प्राणाय खाहा हत्या-द्या मताः। ननु खामिभोजनस्योत्तरकाललं श्रुत्यादिविह्नितं कथं पूर्वाऽतिथिभ्योऽशीयादिति वचनेन वाचते तद्याह। न ह्यस्तीति। उपासकान्यखामिविषयमुत्तरकाललविधानिमत्यर्थः। न त्विति प्राथ-म्यमाद्रेणेत्यर्थः। प्राणोपासकस्य प्राप्तभोजनप्रायम्यार्थतयादरस्यान्य-यासिद्रो प्रालितमाह। तस्तादिति॥

ति विधारणा। उभयथा दृष्टान्तदर्शनात् संश्यमा हः। किन्तानीति। यथाऽनारम्याधीतपर्णमयीत्वं जुड्डदारा क्रवङ्गतया कमस निव्यं प्रयु-च्यते, तथाङ्गाश्रितोपासनान्युद्रीथादिद्वाराऽङ्गतया निव्यानि उत क्रवः ङ्गतया प्रणयनाश्रयो गोदी इनसंयोगः पश्रपाचार्यत्वादिनिव्यत्वेन यथा प्रयुच्यते यथा वा पश्चङ्गयूपाश्रयं वैक्वलमद्गाद्यपाचलादिनिव्यं तथा

सम्बन्धात् क्रतुप्रयोगवचनेनाङ्गान्तर्वत् संस्पृथ्यन्ते। यन्तेषां स्वाक्येषु फलश्रवणं 'श्रापियता ह वै कामानां भवति' दत्यादि, तदर्तमानापदेशक्षपलादर्शवादमा श्रपापश्चाकश्रवणादिवत् न फलप्रधानं, तस्मात् 'यथा यस्य पर्णमयी जुङ्गभ्विति न स पापं स्नोकं प्रूरणोति' दत्येवमादीनामप्रकर्णपठितानामि जुङ्गा-दिद्वारेण क्रतुप्रवेशात् स्वप्रकर्णपठितविद्यता, एवमुद्गीयाद्य-पासनानामपीत्येवं प्राप्ते श्रूमः। तिन्धारणानियम दति। यान्ये-तान्युद्गीयादिकमंगुणयाथात्य्यनिधारणानि 'रसतम श्राप्तिः सप्ट-द्विमुख्यः प्राण श्रादित्यः'दत्येवमादीनि नैतानि नित्यवत् कर्मसु नियम्येरन्, कुतः, तहृष्टेः। तथा ह्यनियतलमेवैवंजातीयकानां

कर्मसम्द्यादिषणकत्वादुपासनान्यनङ्गलेनानियानीति संग्रयार्थः, पूर्व-पचे उपासनानां प्रयोगिनियलं, सिद्धान्ते लिनियलमिति पालमेदः। यनियमोजनाश्रयपाणियिद्वाचस्यानियलं निरूप्य कर्माङ्गापाल्लीनां नियलमिति प्रयुदाहरणदृष्टान्तेन पूर्वपच्चमाह। किं तावदिति। उपासनानि कर्माङ्गानि चपालले सित कर्माङ्गाश्रितलात् पर्थालादिवत्, तथा चाङ्गतया प्रयोगिविधिना नियोन प्रयुच्येत हित प्राप्ते सिद्धान्त-सूचे याचरे। यानीयादिना। उद्गोधादयः कर्मणां गुणाः चङ्गानि तथा वाष्यात्रयं रसतमलादिकं तिवधारणान्युपासनानि यानि तानि कर्मस नियपर्णमयीलादिवन्न नियम्येरिन्तव्यर्थः। एषां कर्माङ्गले तद्धी-नस्यावदुषः कर्म न स्यादङ्गलोपात्, तस्मादिवदुषे।ऽपि कर्मकर्दल-श्रुतिलिङ्गरङ्गलानुमानबाध हत्याह। तद्रुरेरिति। तस्यानियमस्य दर्भनादिवर्थः। तां चेदविद्वान् प्रक्लोस्यति प्रधातयं पतिस्यतिति चाकायग्रेनिर्लजामाच्चितलादनुपासकानामिष कर्मप्रयोगोऽस्तीयाह। प्रस्तावादीति। उपास्तीनां कर्मप्रलात् एयक् प्रजश्नतेनं कर्माङ्गलिम-व्याह। चिति। तेनामियन्तरेश यश्चेतदन्तरमेवं रसतमलादि-

दर्भयित श्रुतिः 'तेनोभी कुरुती यसैतदेवं वेद यस न वेद' दायिवदुषे।ऽपि कियाभ्यनुज्ञानात् प्रस्तावादिदेवताविज्ञानिव- हीनानामिप प्रस्ताचादीनां याजनाध्यवमानदर्भनात् प्रस्ते।तुर्या देवता प्रस्तावमन्वायन्ता तास्चेदिवदान् प्रस्ताय्यि तास्चेदिव- दानुद्रास्यिम तास्चेदिवदान् प्रतिहरिष्यिमि' इति । श्रुपि चैवं- जातीयकस्य कर्मयपाश्रयस्य विज्ञानस्य पृथ्यगेव कर्मणः फल- सुप्रस्थते, कर्मफलिषद्यप्रतिबन्धः तस्मद्धिरित्रायविशेषः कस्थित् 'तेनोभी कुरुतो यस्थैतदेवं वेद यस न वेद नाना तु विद्या चाविद्या च यदेव विद्यया करोति श्रद्धयोपनिषदा तदेव वीर्यवन्तरं भवति' इति । तत्र नाना लिति विदद्विद्वत्प्रयोग्गयोः पृथक्करणात् वीर्यवन्तरिमिति च तरप्प्रत्ययप्रयोगात्

क्पेण वेदापास्ते यस न वेद तावुभी कर्म कुरुत एव यद्यपि तथापि तु विद्याविद्ययोगीनात्वं भिन्नफललं। दृष्टं हि मिणिविक्रये ज्ञानाज्ञानाभ्यां विद्याविद्ययोगीनात्वं भिन्नफललं। दृष्टं हि मिणिविक्रये ज्ञानाज्ञानाभ्यां विद्यावर्योः फलवेष्ठम्यं, तस्माद्यदेव कर्म विद्ययोद्गीयाद्यपास्ता अद्यास्तिलबुद्धोपिनषदा रहस्यदेवताध्यानेन करोति तदेव कर्म फलातिश्यवदित्यर्थः। कर्मणा वीर्यवन्तं नाम फलवन्तं विद्याचीन-स्थापि गम्यमानं विद्याया अनुकृत्वे लिङ्गिमिति भावः। नाम्नि लेश-सादिरक्षुपासनेषु कर्मसम्द्रद्धातिरिक्तालोकादिफलअतेस्य नाङ्गलमित्याह। तथिति। असी विदुषे कल्पन्ते भागाय समर्था भवन्ति भूमेस्द्र्द्धां लोकाः खाद्यता अधस्तनास्त्रत्यर्थः। तथा हि गुणवाद इति फलअतर्थवादमात्रत्वे स्तृतिलच्चणा स्थात्, सा न युक्ता, मुख्यद्या फलपरत्यसम्भवात्। प्रयाजान्याजकर्मणान्तु प्रकरणाद्शीदङ्गलफला-लाभात् भाव्यशिभ्यतिफलअतर्या स्तृतिलच्चकलं, यद्यपि पर्णम्यान्यास्त्रत्वे। स्त्रत्वे। ध्रमं प्रकर्ण नास्ति तथापि तेषु फलअतेः स्तृतिलं,

विद्याविद्योगमिष कर्म वीर्यविद्यित गम्यते, तल्लानित्य ले विद्याया उपपद्यते, नित्य ले तु कथं तिद्य होनं कर्म वीर्यवद्म्यनु ज्ञायेत, मर्वाङ्गोपसं हारे हि वीर्यवत् कर्मीति स्थितिः। तथा लेकिसामान्यादिषु प्रतिनियतानि प्रत्युपामनं फलानि ग्रिस्यन्ते 'कल्पन्ते हासी लोका ऊर्द्वाञ्चाद्याञ्च" दत्येवमादीनि। न चेदं फल्यव- एमर्थवाद मानं युक्तं प्रतिपत्तं, तथा हि गुणवाद श्रापद्येत, फलो- पदेगे तु मुख्यवादे।पपत्तः, प्रयाजादिषु लितिकर्तव्यताकाङ्गस्य कतोः प्रकृतलान्ताद्ये यिति युक्तं फल्युतेर्थवादलं, तथा- उनारम्याधीतेष्वपि पर्णमयीलादिषु, न हि पर्णमयीलादीनाम- कियात्मकानामात्रयमन्तरेण फल्यमबन्धोऽवक्तल्पते, गादो हना- दीनां हि प्रकृताप्प्रण्यनाद्यात्रयलाभादुपपन्नः फल्विधिः। तथा वैल्लादीनामिप प्रकृतयूपाद्यात्रयलाभादुपपन्नः फल्विधिः। तथा वैल्लादीनामिप प्रकृतयूपाद्यात्रयलाभादुपपन्नः प्रलिविधः,

तेषामिक्रयात्वे क्रियासम्बन्धं विना पालचेतुत्वानुपपत्तेरतस्तेषां पालार्धक्रियापेस्तित्वात् क्रतेश्च जुऊपक्षतिद्रयाकाञ्चित्वात् पर्णमयो जुऊरित्यादिवाक्येनेव प्रक्षतिद्रयापंक्रेण जुऊद्वारा सिद्धिस्तिकत्वक्षत्वसिद्धेयुक्तां पालश्चतर्थवादत्वमिति भावः। अक्रियात्मक्रोगोदोच्चनादेरिप
पालश्चतर्थवादः स्थादत खाद्य। ग्रोदोच्चनादीनां च्चीति। यदाऽपःप्रणयनेन पश्चनामस्य सता ग्रोदोच्चनेन ब्रह्मवर्चसकामस्य कांस्थेनेति
पालार्थविधिरेव नार्थवादः, ग्रोदोच्चनादेः क्रत्वनाकाञ्चित्तत्वाभावात्, पमसेन निराकाङ्कित्यासम्बन्धितया स्वपालबाधकत्वसम्भवात्।
तथा खादिरत्वेन निराकाङ्कित्वासम्बन्धितया स्वपालबाधकत्वसम्भवात्।
तथा खादिरत्वेन निराकाङ्कित्वासम्बन्धितया स्वपालबाधकत्वसम्भवात्।
दिरं वीर्थकामस्येति पालार्थविधिरेवार्थः। पर्णमयोत्वादिषु पालविधिः
किं न स्थादत खाद्य। न त्विति। स्वंविधे यूपादिस्तिन्दाकाङ्क
रत्यर्थः। जुऊरेवाश्यय रत्यत खाद्य। वात्येनेति। जुङ्काः प्रक्रतिः रत्थाः

न तु पर्णमधीलादि खेवं विधः कि श्वदाश्रयः प्रक्रते। इस्ति वा-खोनेव तु जुङ्घाद्याश्रयतां विविचला फले च विधि विविचते। वाक्यभेदः खात्, उपायनानान्तु क्रियात्मकलात् विशिष्टवि-धानोपपत्ते रही याद्याश्रयाणां फल विधानं न विरुध्यते, तसात् यथा क्रलाश्रयाण्यि गोदो इनादीनि फल संयोगादिनित्यान्येव-मुद्रीयाद्युपायनान्यिप दति द्रष्ट्यम्। श्रत एव च कल्पस्च न-कारा नैवं जाती यकान्युपायनानि क्रतुषु कल्पया श्रुकः॥

## प्रदानवदेव तदुक्तम् ॥ ४३॥

वाजसनेयके 'विदिष्यास्वेवा हिमिति वाग्दभे' दत्य वाध्यात्मं वागादीनां प्राणः श्रेष्ठोऽवधारितोऽधिदैवमग्न्यादीनां वायुः। तथा क्रान्देग्ये 'वायुर्वाव संवर्गः' दत्य वाधिदैवमग्न्यादीनां वायुः संवर्गे । उवधारितः 'प्राणे। वाव संवर्गः' दत्य वाध्यात्मं वागादीनां प्राणः। तव संग्रयः, विं पृथ्यवेमे। वायुप्राणावुपगन्तयो स्था-

पेचित्रत्वादनेनेव वाक्येन क्रावङ्गतया जुड्डप्रश्वतिद्रथसम्बन्धा विधेयः प्रश्वाद्रियाताङ्गं जुड्डमाश्रिय तस्येव प्रश्नातः द्रवस्य फलसंयोगो विधेय द्रित वाक्यमेद द्रव्यर्थः। पर्यतादिवेलच्रायम्पासनानामा । उपा-सनानां व्विति। स्वयं चित्रादिकविण्यत्वेन विधाने। पपत्तिरित्यर्थः। तसादिति चङ्गत्वावेदकमानाभावादित्यर्थः। चत स्वेति चन्द्रलावेदकमानाभावदित्यर्थः। चत स्वेति चन्द्रलावेदकमानाभावदित्यर्थः। चत स्वेति चन्द्रलावेदकमानाभावदित्यर्थः। चत स्वेति चन्द्रलावेदकमान्द्रीय कर्माधिकार द्रित सिद्धं॥

प्रदानवदेव तदुर्ता । वायुपाणयोर्भेदाभेदवाक्याभ्यां संश्यमा ह । तचेति । चान्तु कर्माङ्गानां तत्सम्बन्धोपास्तीनाञ्च फलभेदा वित्यत्वानि-त्यत्वरूपः प्रयोगभेदः, इत्तृ वायुपाणयोः खरूपभेदात् तत् सखरूप-

तामुताष्ट्रयम्वित । अष्ट्रयगिति तावत् प्राप्तं, तत्वाभेदात्, न ह्यभिन्ने तत्वे ष्ट्रयगनुचिन्तनं न्यायं। दर्भयति च अतिरध्यात्ममधिदैवतञ्च तत्वाभेदं 'अग्निर्वाग्म्यता मुखं प्राविष्ठत्' दत्यार्ग्य ।
तथा 'त्रत एते मर्व एव ममाः सर्वेऽनन्ताः' दत्याध्यात्मिकानां
प्राणानामाधिदैविकों विभ्रतिमात्मभ्यतां दर्भयति । तथान्यत्रापि
तच तत्राध्यात्ममधिदैवञ्च बद्धधां तत्वाभेददर्भनं भवति । कचिच 'यः प्राणः म वायुः' दति विस्पष्टमेव वायुं प्राणञ्चेकीकरेति । तथादाह्रतेऽपि वाजमनेयित्राह्माणे 'यतथादेति सर्वः'
दत्यसिनुपमंद्रारश्चाके 'प्राणादा एष उद्देति प्राणेऽस्तमेति'दति
प्राणेनैवापमं हरन्नेकलं दर्भयति । 'तस्मादेकमेव न्नतञ्चरेत् प्राणाःचैवापान्याच्च' दति च प्राणव्यतेनैवैकेने।पसंहरन्नेतदेव द्रव्यति।

प्राप्तिलच्याप लेकाच ध्यानप्रयोगेका मिति पूर्वपच्यति। चएयगिति। 'चित्रिर्वाक् भूला' इत्यारभ्य 'वायुः प्रायो भूला नासिके प्राविश्त्' इत्याभेदं दर्शयतीयर्थः। 'यतच्ये दिति स्र्य्यक्तं वद' इति प्रश्ने स्वात्मकवायुर्वाचः वायुष्याने प्रायः। वदेशेकालं तयोर्द्र प्रयतीयाच्च। तयेति। किञ्च यदि वायुप्राययोः एयक् विधानं स्थात् तर्हि ध्यानाङ्गत्रभेदोऽपि स्थात् इच्च तु प्रायापानिरोधात्मक वर्तेका श्रुतेधानेका मित्याच्च। तस्ता-दिति, वर्तेकास्य प्रश्क्तालादित्यर्थः। किञ्च वायुप्रायो सस्त्रो भेदेनेनापकस्य परक्तादाका प्रषे संवर्गभेदेका श्रुतेः प्रयोगेका मित्याच्च। तथेति। महात्मनः इति दितीयाव इवचनं। चतुरस्तुः सङ्घाकान् चित्रस्त्रेथा-दक्तचन्त्राप्तयं वाक्च चनुःश्रो चमनो स्वप्ति। सेदिनिति प्रोयः। यथा 'चित्र चीर्यान्पसं इतवानित्यर्थः। न व्रवीति भेदिनिति प्रोयः। यथा 'चित्र चीर्वान्पसं इतवानित्यर्थः। न व्रवीति भेदिनिति प्रोयः। यथा 'चित्र चीर्वान्पसं इतवानित्यर्थः। न व्रवीति भेदिनिति प्रोयः। यथा 'चित्र चीर्वानं जुहाति' इत्यत्यद्वाप्तिच्चे वस्ये कस्येव दिधतस्व लादिगुण्यभदेन सायं प्रातः कालभेदेन प्रयोगभेदस्तथा 'चन्नादे भवति य स्वं वेद' इत्यु-

तथा कान्दे। ग्रेऽपि 'पर सात्महात्मन स्तुरे। देव एकः कः से।
जगार' दलेक मेव संवर्गं गमयित न ब्रवीत्येक एके षा स्तुर्णा
संवर्गाऽपरे। ऽपरेषां, तसाद प्रथक्ष मुपगमन स्तेत्येवं प्राप्ते ब्रूमः।
प्रथमेव वायुप्राणा वुपगन्त व्याविति, कस्मात् प्रथमपदेशात्। श्राध्यानार्थे। स्वयमध्यात्माधिदैविविभागोपदेशः मे। ऽष्ठत्याध्यानप्रथक्षेऽनर्थक एव स्थात्। ननू संमप्रथमनु चिन्तनं तत्त्वाभेदादिति,
नैष दे। षः, तत्त्वाभेदेऽष्यवस्थाभेदादुपदेशभेदवश्रेगानु चिन्तनभेदे। पपन्तेः। क्षाकोपन्यासस्य च तत्त्वाभेदाभिप्रायेणाष्युपपद्यमानस्य पूर्वे। दितश्रेयभेदिन राकरणसामर्थाभावात्। 'स यथैवां
प्राणानां मध्यमः प्राण एव सेतामां देवतानां वायुः' दति
चे। पमाने। पमेचकरणात्। एतेन ब्रते। पन्यासे। व्यास्थातः। एकमेव ब्रतिमिति चैवकारे। वागादि ब्रतिनवर्तनेन प्राणव्यतप्रतिपत्त्यर्थः, भग्नव्रतानि हि वागादी न्युकानि 'तानि स्त्युः श्रमे।
स्त्रते। प्रयेषे दित श्रतेः न वायुव्यतिनवृक्तानि 'तानि स्त्युः श्रमे।

त्यज्ञायाः संवर्गविद्याया एक ले प्युत्पन्न शिख्वायुप्राणा ख्याण भेदात् प्रवेषाभेद इत्युत्यू चं सिद्धान्तयि । एथ गेवेति । 'ती वा एती दी संवर्गी' इत्युपास्य भेदवाक्यस्य प्रयोग भेदपर लाद्दाक्यादेव भेदिसिद्धिरित्यर्थः । पूर्वपच्युत्तमन् यू प्रत्याच्च । ननू त्तिमित्यादिना । उपास्यतया प्रधानभूत-संवर्गगण विशिष्टो पास्य भेदवाक्य विदेश धादनुपास्य वायुत त्त्रेक्य वचनं न प्रयोगेक्य प्राणावृत्ती । स्त्रेथी द्याक्त मययो विश्व ध्येय भेदस्य निरासे 'यत्र चोदित' इति स्त्रोत्तस्य न प्रति रित्याच्च । स्त्रोति । स्त्राक्ष स्व प्रक्षित्र । स्त्रोति । नन्वेव काराद्वायुत्र ति व्यक्ति । प्राण्यास्य द्वि स्त्रावि । प्राण्यास्य द्वि स्त्रोति । प्राण्यास्य स्त्र स्त्रावि । प्राण्यास्य स्त्र स्त्र स्त्रावि । प्रत्रेति । नन्वेव काराद्वायुत्र ति व्यक्ति । प्राण्यास्य स्त्र स्त्र स्त्रावि । प्राण्यास्य स्त्र स

मां मां भा दित प्रस्ताय तु स्ववदायुप्राणयो र भग्न वतस्य निर्धारितलात्। 'एक मेव वत्र चरेत्' दित चे क्वा 'ते ने। एत स्वै देवताये 
सायु च्यं सली कतां जयित' दित वायुप्राप्तिं फलं ब्रुवन् वायुव्रतमिनविर्तितं दर्भयिति, \*देवता ह्य च वायुः स्वात् अपिरिस्कि नात्मलस्य प्रेप्सितलात्, पुरस्तात् प्रयोगास्त, 'सेषानस्तिता देवता यदायुः 'दित। तथा 'ते। वा एते। दे। मंत्रेगे। वायुरेव देवेषु प्राणः
प्राणेषु दित भेदेन व्यपदिश्वति 'ते वा एते पञ्चान्ये पञ्चान्ये
दश्य सन्तस्त ल्वतम् दित च भेदेने वे। पसं स्रति, तस्मात् पृथगे वोपगमनं, प्रदानवत् यथा 'दन्द्राय राज्ञे पुरा डाश्यमेकादशकपालिमिन्द्रियाधिराजायेन्द्राय स्वराज्ञे दत्यस्थां विपुरी डाश्यन्या-

स्वेको थ्रेयो भातीत्वत चाह । स्कमेवेति । वदनदर्भनादीनि वाक्चत्तुरादीनां व्रतानि श्रमरूपसृत्युना भग्नानीत्युक्का प्राण्यस्थाभग्नवत्वं
निर्धारितं, तथा ज्वलनतापादीन्यग्यादित्यादीनां व्रतानि भग्नानीत्युक्का वायारभग्नवत्वं निर्धारितं, 'स यथेषां प्राण्यानां मध्यमः प्राण्यः
स्थिरव्रत स्वमेतासां देवतानां वायुक्कीचन्ति द्यन्या देवता न वायुः
सेषाऽनक्तिमता देवता यदायुः' इति श्रुतेः, श्रुतो भग्नवतिरासार्थ स्वकारो न वायुव्रतनिरुच्चर्थ रक्षर्थः। खन्नैवार्थे चिक्नमाह । स्कमिति ।
उकारचार्थः, तेन व्रतेन वायोः सायुच्यं समानदेहत्वं सक्षाकताच्च
जयतीत्यर्थः। नन्वन वायुपाप्तिनं श्रुतेत्यनाह । देवतेति । तस्मात्
तच्चाभेदद्या व्रतेक्यमिति स्थितं, सम्पति पूर्वोक्तं एथगुपदेशं विरगाति । तथा तो वा इति । सीचं दर्यान्तं व्याचरे । प्रदानवदिति ।
वयः प्रोडाग्राः चस्याः सन्तीति निप्रोडाग्रिनीरिक्तस्यां किं सह
प्रदानमृत भेदेनेति सन्देहे पूर्वपचामाह । सर्वेषामिति । सर्वेषां
देवानामाभिमुख्येन प्रापयन् इविरवद्यति ग्रुक्काति, चच्चं वट्कारं
वट्काराख्यदेवभागमित्यर्थः। यदा सर्वदेवार्थे युगपदवदानं कार्यमित्यन हेतृस्यं वट्कारिमिति । ख्रुवर्णवायेत्यर्थे हि स्कार्थमवदाते

<sup>\*</sup> देवतेत्यवेति वर्धः काः।

मिछां 'भर्वेषामिभगमयन्नवद्यत्यक्तं वर्कारम्' इत्यते। वचनादिन्द्राभेदाच सहप्रदानाणक्कायां राजादिगुणभेदात् याज्यानुवाक्याद्यासिविधानाच यथान्यासमेव देवताष्ट्रयक्कात् प्रदानपृथक्कं भवति, एवं तत्त्वाभेदेऽपि श्राध्येयांणपृथक्कादाध्यानपृथक्कामित्यर्थः । तदुक्तं सक्कंषे 'नाना वा देवता पृथग्ज्ञानात्'
दिति [जै॰स॰]। तच तु द्रव्यदेवताभेदात् यागभेदे।ऽपि
विद्यते नैविमच विद्याभेदे।ऽिक उपक्रमे।पसंचाराभ्यामध्यात्याधिदैवोपदेशेष्ट्येकविद्याविधानप्रतीतेः, विद्येक्येऽपि त्यधात्याधिदैवभेदात् प्रवित्तभेदे। भवति, श्रश्चिचेच द्रव सायंप्रातःकालभेदादित्यभिप्रत्य प्रदानवदित्युक्तम्॥

इविघि प्रेषे। योगानईतया यथा स्यादिति भावः। एवं सहावदन-अतिरेविकाच पुरोडाशानां सहप्रचीपे प्राप्ते एथक्पचीप इति सिः द्धान्तमाच । राजिति । राजाधिराजखराजगुणभेदेन विशिष्टरेवता-भेदादिलार्थः। किञ्चाध्वर्युणा यजेति प्रेषकते हो जीया मन्तः पद्मते सा याच्या, चनुत्रृ इति प्रैधानन्तरमन्त्रः पुरे। उनुवाक्येति भेदाे ऽस्ति, तचास्यामिकी प्रथमपुरे। डाणपदाने या जामा याच्या सा दितीयपदाने पुराऽनुवाल्या, या च पूर्वमनुवाल्या सा पञ्चात् याच्येति व्यवासमन्वा-हिति शुवा विधानात्, यथाश्रुति प्रदोपप्रयम्तिमिवाह । याच्येति । सङ्घाँ देवत्वनारां। वा प्रब्दाऽवधार यो, नानैव देवता राजा दिग्याभेदेन भेदाग्रमादिति स्चार्थः। द्यान्ते देवताभेदात् कर्मभेदवत् विद्याभेदः स्यात् इत्यत चाच । तच तिति। कर्मीत्यत्तिवाक्यसदेवताभेदः कर्मभेदे हेतुः, इह लद्गादा भवति य एवं वेदेखत्पत्तावेकलेन ज्ञान-विद्यायाः पञ्चात् क्रतवायुपाणभेदो न भेदकः, चित्रहोत्रस्थेव दथा-दिद्रयमेद इत्यर्थः। तर्हि केनांग्रेन प्रदानस्य द्रसान्तविमत्यत चाह । विद्येक्येऽपीति। चवस्याभेदा देवताभेदः प्रयोगभेदश्चेत्यंशेनायं दछान इत्यर्थः ॥

# लिङ्गभूयस्वात् तद्धि वलीयस्तद्पि ॥ ४४ ॥

वाजमने यिनोऽ शिरु स्थे 'नैव वा द्रमं शे महा मित्' द्र त्य सिन् वा द्रमं से स्था प्राप्य स्था सिन् मनोऽ धिक्त त्या धिया 'षट् चिं प्रतं सहसा प्राप्य स्था सिन् मनो मयान्य नियान्य नियान्य दिता द्राप्य दिता विवाद कर्म चिताऽ शि चिताः दिता प्रयापित स्था सिन् साम्यादिकान्, तेषु संप्रयः किमेते मन सिद्या स्था नियान्य विवाद ति । तन्य प्रकरणात् कियान्य प्रवेशे प्राप्ते स्थातन्य त्या विवाद प्रति । तन्य प्रकरणात् कियान्य प्रवेशे प्राप्ते स्थातन्य त्या विवाद प्रति । तन्य प्रकरणात् कियान्य प्रवेशे प्राप्ते स्थानन्य त्या विवाद प्रति । स्था सि सि लिङ्गान्य सिन् बाह्य से केवल विद्यात्य कल मेषा मुपे दिल योन्त दृष्य ने विवाद स्थान स्थान स्थान दृष्य ने विवाद स्थान स्थान स्थान दृष्य ने स्थान स्थान स्थान स्थान दृष्य ने स्थान स्

चिद्रभृक्षा 'मन चात्मानमेच्यत तीच्यापूर्वकमयीनपय्यत्' इति
मनाद्रिधिक्रत्य पठित्त इत्यर्थः। पुरुषायुषः क्षुप्तप्रत्वक्षम्यीनपय्यत्' इति
मनाद्रिधक्रत्य पठित्त इत्यर्थः। पुरुषायुषः क्षुप्तप्रत्वधान्तर्गतेः घट्विंग्रत्स इच्छे इदि चिद्रविच्छ इत्या मने दिन्तीनामसङ्ख्यानामपि
घट् चिंग्रत्स इच्छे । चाभिरिष्ठकात्वेन किल्पताभिर्मनसेव सम्पादिता
च्यायो मनिष्यतक्षानकान् पूज्यान्मने मयान्मने दिन्तिषु सम्पादितानात्मनः खस्य सम्बन्धित्वेन मने द्विप्यत्त्, तथा वाक्षप्राणाद्योद्धि खखः
दिना चितः कर्मचितः, चित्रवित। प्राणे प्राणं, कर्मिन्त्रयेण इक्षादिना चितः कर्मचितः, चित्रवित् । क्षेत्रवित् प्रयोण चयनप्रकरणाः क्षुप्ताः
तेद्वयः कत्वर्णा उत्त प्राधान्यच्चापकिष्कः दिभ्रयक्षात् पुरुषार्था वेति
संग्रयमाद्द्व। तेष्विति । क्षेत्वविद्यात्मकाः क्रियादिकं विना भावनामया इत्यर्थः। एकप्रयोगासम्भवादायुपाणयोरिष प्रयोगभेदेदिन्त, इद्द तु मनिष्यदाद्यमीनां प्रकरणात् कर्माङ्गत्वेनकप्रयोगत्विमिति प्रापय्य सिद्वान्तमुपक्रमते। तचेत्वादिना। पूर्वपच्चे भावनायीनां क्रत्वङ्गत्विमयन्तेषां

'तद्यत् किञ्चेमानि भूतानि मनमा मङ्गल्पयन्ति तेषामेव मा क्रतिरिति तान् हैतानेवंविदे मर्वदा मर्वाणि भृतानि चिन्व-न्यपि खपते' दित चैवंजातीयकानि । तद्धि लिङ्गं प्रकरणाद्ध-लीयः, तद्युक्तं पूर्वस्मिन् काण्डे 'श्रुतिलिङ्गवाक्यप्रकरणस्थान-ममास्थानां समवाये पारदै। वंद्यमर्थविष्रकर्षात्'द्रति [जै॰ स॰]॥

### पूर्वविकल्पः प्रकरणात् स्थात् क्रियामा-नसवत् ॥ ४५ ॥

नैतद्युक्तं खतन्त्रा एतेऽग्रयोऽनन्यग्रेषभ्रता दति पूर्वस्य कि-यामयस्याग्नेः प्रकर्णात् तदिषय एवायं विकल्पविशेषोपदेशः स्थान्त्र खतन्त्रः। ननु प्रकर्णास्त्रिङ्गं बलीयः, सत्यमेव तत्, लिङ्गमपि लेवंजातीयकं न प्रकर्णात् बलीये। भवति, श्रन्यार्थ-

जियापिना विकल्पः समुचया वान्त सिद्धान्ते पुरुषार्थलमिति पर्लं, तत्र सर्वप्राणिमने वित्तिभिर्मया सदाग्रयः श्रीयन्त इति ध्यानदार्णे सित सर्वभूतानि यिति चित् मनसा सङ्कल्पयन्ति तेषामेवाग्रीनां सा कृतिः क्रियामित्येकं लिङ्गं, जियाङ्गस्य यिति चित्वर्णेन सिद्धाद्म्पादित्या हु। तद्यदिति। स्वंविदे खपते जाग्रते प्रिंप तदीयाग्रीन् भूतानि सर्वदा चिन्निन इति लिङ्गान्तरं, जियाङ्गस्य चादितकालानुस्रेयस्य सदा सर्वेरनुस्रीयमानलायागादित्यर्थः । षट्चिंग्रत्स इस्त सङ्खाप्यनङ्गले लिङ्गं स्वंजातीयक परेने तां॥

रवं सिद्धान्तम्पत्रम्य पूर्वपच्चयित । पूर्वेति । पूर्वस्थेरकाभिरिमं चिन्त इत्युक्तस्य स रघ त्यिरकामिरिति सिम्निच्तिस्थायं विकल्पवि-भोषापदेशः सङ्गल्पमयत्वाख्यप्रकारभेदे।पदेशः क्रियामिवत् साङ्गल्प-कामये। उपाङ्गमिति यावत्, किं विधिवाक्यस्यं लिङ्गं प्रकरणाद्वलीयः दर्शनं होतत् सामादिकाशिप्रशंमारूपलात्। श्रन्यार्थदर्शन-श्वासत्यामन्यस्यां प्राप्ती गुणवादेनाष्युपपद्यमानं न प्रकर्णां बाधितुमुत्वहते। तसात् साम्पादिका श्रप्येतेऽग्नयः प्रकर्णात् क्रियानुप्रविधिन एव स्थः, मानस्वत्, यथा दादशरात्रस्य दश-मेऽहन्यविवाक्ये पृथिया पात्रेण समुद्रस्य से।मस्य प्रजापतये देवताये ग्रह्ममाणस्य ग्रह्मणासादनहवनाहरणोपद्यानभचणानि मानसान्येव श्राम्वायन्ते, स च मानसे।ऽपि ग्रहकस्यः क्रिया-प्रकर्णात् क्रियाशेष एव भवति, एवमयमप्रश्निकस्य दत्यर्थः॥

अर्घवादस्यं वाऽऽद्यमङ्गीकरोति । सत्यमिति । न दितीय इत्याह । लि-क्रमिति । मानस्यामिविध्यर्थार्थवादस्य लिङ्गानां खार्थप्रापकानामभा-वात् दीर्बे स्यमित्यर्थः। सूत्रस्यक्रियापदं याच्छे। तसादिति। नन् चिक्रियारूपामीनां धानमयानां क्यं क्रियाङ्गलं तचा ह। मानसव-दिति। दादणाच्छान्याच्दंयं त्यक्षा मथास्यदणराचसीव राचादिषु प्रक्रतिलं, तद्धर्माणामेव तेव्वतिदेशात्तस्य मध्यदिनानुष्ठेयस्य सदे चि-रन्छीयमानलात्, दशराचस्य दशमेऽचन्यर्थादेकादशेऽचनि मानस-यहः श्रयते, चनया ला पात्रेण समुदं रसया प्राजापत्यं मने।यहं महाति इति खनया रसया एथिया पाचेग समुदं ला प्रजापति-देवतानं मनाग्रहं ग्रह्मते इति ग्रहः सामरसः, मनसा रसत्वेत भा-वितमध्वर्ग्रेग्रिहाति इत्यर्थः। खत रवित्वं धायितया विविधवा-को बारणाभा वादविवाका संजा। अजः प्राप्ता ग्रहणं नाम सामपान-स्थापादानं, ग्रहीतस्य खस्याने स्थापनमासादनं, सामस्य होमा हवनं क्रतग्रेघादानं, चाहरणं ग्रेघभच्यायर्विनां मिथोऽनुचाकरणमुपज्ञानं, तता भन्तमिलेतानि मानसान्धेनेलार्थः। स च मानसी ग्रन्हो दादशा-हाद हर नरे खतन्त्र मिळा शङ्घा दादशा हमं जाविरोधात् ना हरनारं किन्त प्रकरणादविवाक्यसाङ्गिति सिद्धान्तमा इ। स चेति। कल्पः कल्पनाप्रकारः॥

### त्रतिदेशाच।। ४६॥

श्रतिदेश सेवामग्रीनां क्रियानुप्रवेश मुपाद लयति 'षट् चिंशत् सहस्राण्य ग्रेटी क्रिया में के कि एव तावान् यावान से। पूर्वः' दति। स्रति हि समान्येऽतिदेशः प्रवर्तते ततस्य पूर्वेणेष्टकाचितेन क्रि-यानुप्रवेशिनाऽग्निना साम्पादिकानग्रीनितिदिश्रन् क्रियानुप्रवेशः मेवैषां द्योतयति॥

## विद्यैव तु निर्धारणात् ॥ ४७ ॥

तुशब्दः पचं व्यावर्तयति। विद्यात्मका एवेते स्वतन्त्रा मनि स्वदादयोऽग्नयः स्तुः न क्रियाशेषस्ताः, तथा हि निर्धा-रयति 'ते हैते विद्याचित एव' दति 'विद्यया हैवेत एवंविद-स्विता भवन्ति' दति च॥

### दर्भनाच॥ ४८॥

दृश्वते चैषां खातन्त्रे लिङ्गं तत्पुरसाद्दर्भितं 'लिङ्गभ्रयस्वात्' दत्यच [वे॰स॰२।२।४४]। ननु लिङ्गमप्यमत्यामन्यस्यां प्राप्ता-वमाधकं कस्यचिदर्थस्येत्यपास्य तत्प्रकरणमामर्थात् क्रिया-ग्रेषलमध्यविसतिमिति, त्रत उत्तरं पठित ॥

केचित्तव भाष्ये दशरावशब्दो विक्ततिपरः, तवापि दशमेऽह्न्य-विवाक्यसंच्र मानसग्रह्स्यातिदेशपाप्ततयाङ्गलादित्याङः। मनिय-दादोनां क्रियाङ्गले प्रकरणमुक्ता लिङ्गमाह। ख्रितिदेश्चेति। क्रिया-ङ्गलसादश्यादितदेश इत्यर्थः॥

सिद्धान्तमाइ। विद्येति॥ श्रुतिनिङ्गवाक्यैः प्रकर्णं बाध्यमिति सूचचयार्थः॥

### श्रुत्यादिवनीयस्वाच न वाधः॥ ४८॥

नैवं प्रकर्णमामर्थात् क्रियाशेषलमध्यवमाय खातन्ख्यचे। वाधितवः, श्रुत्यादिवलीयखात्। बलीयां मि हि प्रकरणात् श्रुतिलिङ्गवाचानीति स्थितं श्रुतिलिङ्गस्च ने, तानि चेह स्वातन्यु-पचं साधयन्ति दृश्यन्ते, कयं, श्रुतिस्तावत् 'ते हैते विद्याचित एव' दति, तथा लिङ्गं 'सर्वदा सर्वाणि स्तानि चिन्वन्यपि खपते' द्ति, तथा वाक्यमपि 'विद्यया हैवैत एवंविद श्विता भवन्ति' द्ति, 'विद्याचित एवं' दति हि सावधार णेयं श्रुतिः क्रियानु प्रवेशेऽ-मीषामभ्यपगम्यमाने बाधिता खात्। नन्ववा ह्यसाधनलाभिप्रा-यमिद्मवधार्णं भविष्यति । नेत्युचिते, तद्भिप्रायतायां हि विद्याचित इतीयता विद्याखरूपमङ्कीर्तनेनैव क्रतलादनर्घक-मिद्मवधारणं भवेत्, खरूपमेव होषामवाह्यसाधनलिमिति। श्रवाद्यमाधनलेऽपि मानसग्रहवत् क्रियानुप्रवेशशङ्कायां तिन्व ट-त्तिफलमवधारणमर्थवत् भविष्यति । तथा 'खपते जाग्रते चैवं-विदे सर्वदा सर्वाणि भूतान्येतानग्रीन् चिन्वन्ति' इति सातत्यद-र्भनमेतेषां खातन्येणैव कल्पते। यथा सामादिके वाक्प्राणमये श्रिविदे 'प्राणं तदा वाचि जुद्दे।ति वाचं तदा प्राणे जुद्दे।ति'

तत्रावधारणश्रुतरन्यथासिद्धं ग्रङ्कते। नन्ववाह्येति। विद्याचित इतिपदेनैवावाह्यसाधनत्वस्य जव्यतादवधारणं व्यर्थमित्याद्य। नेति। तर्ह्वि कथमस्यार्थवन्तं तत्राद्य। च्यवाह्येति। जिङ्गं व्यनित्ता। तथे-ति। च्योनां सर्वकाजव्यापित्वेनानङ्गते दृष्टान्तमाद्य। यथेति। तदा ध्यानकाज इत्यर्थः। होमे यथा सातव्यमुच्यते तत्तद्यीनां सात-त्यद्र्णनिम्यन्वयः। यदुक्तमर्थवादस्थलाह्मिङ्गं दुर्वजिमिति तत्र सर्वदा

द्रत्युक्का उच्यते 'एते श्रनन्ते श्रम्हते श्राह्नती जागच खपंश्र सततं जुहोति' इति। तदत् कियानुप्रवेग्ने तु कियाप्रयोगस्था-ऽत्यकाललात् न सातत्येनैषां प्रयोगः कल्येत। न चेदमर्थ-वादमाचिमित न्याय्यं, यच हि विस्पष्टा विधायको लिङ्गादि-रूपलभ्यते युक्तं तच सङ्कोर्तनमाचस्थार्थवादलं, इह तु विस्प-ष्टविध्यन्तरानुपल्छेः सङ्कोर्तनादेवैषां विज्ञानानां विधानं कल्पनीयं, तच यथासङ्कोर्तनमेव कल्पयितुं प्रकात इति सा-तत्यदर्भनात् तथास्त्रतमेव कल्प्यते, ततः स्र सामर्थादेषां स्वा-तत्यदर्भनात् तथास्त्रतमेव कल्प्यते, ततः स्र सामर्थादेषां स्वा-तत्यदर्भनात् तथास्त्रतमेव कल्प्यते, ततः स्र सामर्थादेषां स्वा-तत्यदर्भनात् तथास्त्रतमेव कल्प्यते, ततः स्र सामर्थादेषां स्वा-तत्य्विद्धः। एतेन 'तद्यत् किञ्चेमानि स्तानि मनमा सङ्कल्प-यन्ति तेषामेव सा कृतिः' इत्यादि व्याख्यातं। तथा वाक्य-मपि 'एवंविदे' इति पुरुषविशेषसम्बन्धमेवैषामाचचाणं न कृतु-सम्बन्धं स्ट्यते। तस्नात् स्वातन्त्युपच एव ज्यायानिति॥

## त्रनुबन्धादिभ्यः प्रज्ञान्तरपृथक्कवत् दृष्टश्च तदुक्तं ॥ ५०॥

दत्य प्रकरणमुपम्हद्य खातन्त्रं मनिश्चदादीनां प्रतिप-त्तव्यं यित्रियावयवानानत्रादिव्यापारेष्यनुविधानि 'ते मनमैवा-धीयना मनमैवाचीयना मनमैव यहा श्रग्टह्यन्त मनमाऽस्तुवन्

सर्वभूतानि यदर्थमगीन् चिन्वन्ति इति ध्यायेदित्यपूर्वार्थतया विधि-कल्पनात्, तथा विधिवाक्यस्यता स्ति प्रकरणाद्ध लवदित्या हु। न चेद-मित्यादिना। रतेनेति विधित्वेनेत्यर्थः। वाक्यं विद्योगिति। तथिति॥ सम्पद्गास्ये मनोदित्तिषु क्रियाङ्गानां योजनमनुबन्धः श्रुत्या क्रियते तदन्यथानुपपत्याप्यभोनां पुरुषार्थतं क्रत्वर्थत्वे द्वानां सिद्धत्वेन सम्पा-

मनमाऽगंसन् \*यिकि चित् यज्ञे कर्म क्रियते यिकि चित् यज्ञीयं कर्म मनमैव तेषु तन्मने । मयेषु मनिव्यसु मने । मयमिक्यते द त्या-दिना । सम्पत् फलो ह्ययमनुबन्धः, न च प्रत्यचाः क्रियावयवाः सन्तः सम्पदा लिप्तित्याः । न चाचे । त्रीयाद्यपासनवत् क्रिया- क्रियन्थात् तदनुप्रवेशित्वमा शक्कित्यं श्रुतिवैक्ष्णात्, न ह्यच क्रियाङ्गं किच्चिदादाय तिस्मन्नदे । नामाध्यसित्यमिति वदति, षट्चिंभतन्तु सहसाणि मने । वृक्ति मेदानादाय तेष्वि य्यान् यहा-दें च कल्पयति पुरुषयज्ञादिवत् । सङ्घा चेयं पुरुषा युषसाहः सु दृष्टा सती तत्सम्बन्धिनीषु मने । वृक्ति व्यादेश दिन दृष्ट्यं, एवमनुबन्धात् स्वातन्त्यं मनिच्चदिन्। श्रादिभव्दादित-देशाद्यपि यथासमावं योज्ञित्यां, तथा हि 'तेषामेकैक एव

दनान्यपत्तेरित्या ह | इतस्रेत्या दिना। ते अययः, आधीयन्त तेषामाधानं मनसेव कुर्यादित्य थः। कालस्याव क्षेदस्य नियमाद चीयन्त इस्व स्थित स्था इत्य थः। ग्रहाः पात्राणि, अस्तवन् उद्गातारः स्त्वन्ति अशंसन् होतारः शंसन्ति, तिं बह्नत्या यित्विस्ति यद्ये कर्मारादुपकारकं यद्यीयं यद्य-स्वर्णे।तादकञ्च तस्य मनोमयं कुर्यादिति श्रुत्यर्थः। स्ति स्थानस्य कियान हात्रे प्रयुद्गीयध्यान क्रिया हास्त्रित्व स्थानेत्या हा। न चात्रो द्योन्ति । अक्ष्राव अद्युद्गीयध्यान क्षित्य स्थानेत्रा स्थानेत्या स्थानेत्रा । न चीति। अनङ्ग-स्त्रित्र स्थानेत्र प्रवस्य यद्यत्या । न चीति। अनङ्ग-स्त्र क्षा हुत्र क्षा सम्बर्णे। स्वति विक्त्या द्या विक्ति। स्विस्त्र या स्थानेत्र स्थानेत्य स्थानेत्र स्थानेत्य स्थानेत्र स्थानेत्र स्थानेत्र स्थानेत्र स्थान

<sup>\*</sup> यत्किचित् यज्ञे कर्मा क्रियत इति वर्ध० पु॰ नास्ति।

<sup>6</sup> E

तावान् यावानमी पूर्वः' इति कियामयस्थाग्ने भी हात्यं ज्ञानमयानामे के कस्याति दिश्वन् कियायामनाद रंद्र ग्रंथति। न च
मत्येव कियामस्य स्थे विकल्पः पूर्वे लो त्तरे षामिति श्रक्यते वर्तुं। न
हि येन व्यापारे लाह्यनीयधार लादिना पूर्वः कियाया उपकरोति तेनो त्तरे उपकर्तुं श्रक्तवन्ति। यन्तु पूर्वपचेऽप्यतिदेश्र
उपाद लक दत्युकं मिति हि मामान्येऽतिदेशः प्रवर्तत इति, तदस्मत्पचेऽप्यश्चित्वमामान्येनाति देशम्भवात् प्रत्युक्तं। श्रस्ति हि
माम्यादिकानामप्रश्चोनामश्चित्वमिति। श्रुत्यादीनि च कारलानि दर्श्वतानि। एवमनुबन्धादिभ्यः कार्णभ्यः स्वातन्त्यः
मनस्यदादीनां प्रज्ञान्तरप्रयक्ववत्, यथा प्रज्ञान्तराणि श्वालिङ ल्यविद्याप्रस्तीनि स्वेन स्वेनानुबन्धमानानि प्रथ-

खनुबन्धातिदेश् श्रुति लिङ्गवाक्येश्य इत्यर्थः । एविमत्यर्थं इति श्रेषः ।
मनिस्दादीनां खातन्त्रे जियाप्रकरणादुलार्षः स्थादित्याश्रङ्क्य स इष्ट
इत्याह । दृष्टस्वित । एकादशे चिन्तितं [माध॰ नै॰ न्यायमाला॰
११ । ४ । २ ] 'राजा खाराज्यकामा राजस्विन यजेत' इति प्रक्तत्याविष्टिनीम काचिदिष्टिराम्नाता । 'खामेयोऽष्टाकपाली हिर्ग्यं
दिच्चणा, बाईस्पत्यस्वर्षित एथ्वी दिच्चणा, ऐन्द्रमेकादश्कपालस्वभो दिच्चणा' इति, तस्यां वर्णभेदेन प्रयोगभेदः श्रूयते 'यदि
बाद्मेणो यजेत बाईस्पत्यं मध्ये निधायाज्ञतिमाज्ञतिं ज्ञत्वाभिषारयेत् यदि वैश्वो वैश्वदेवं चकं मध्ये निद्यात् यदि राजन्यस्तदैन्द्रमित्यामेयेन्द्रं परो । श्रियोर्मध्ये बाईस्पत्यं चकं निवंपिदित्यर्थः । स्वाधेयादिचक्ष्यु खङ्गानां तन्त्रेण प्रयोगो भाति मध्ये निधानिलङ्गात् प्रयोग्याभेदमध्ये निधानायोगादितयाद्वाद्यकामं याजयेदित्येकवचनाच, स
च तन्त्रप्रयोगी राजस्रयक्रतुवाह्यायामन्नाद्यकामवर्णव्यक्तर्वकायामेवावेस्रै। ज्ञेयः न तु कलन्तर्भतायां । ननु किमन्न नियामकं क्रत्वर्थाया-

<sup>\*</sup> कारणेभ्य इति वर्धः पुः नास्ति।

गेव कर्मभ्यः प्रज्ञान्तरेभ्यस्य खतन्त्राणि भवन्येविमिति। दृष्ट-स्वावेष्टेः राजस्वयप्रकरणपिठतायाः प्रकरणादुत्कर्षः, वर्णत्र-यानुबन्धाद्राजयज्ञालाच राजस्वयस्य। तद्कां प्रथमे काण्डे 'क्रलधीयामिति चेत्न वर्णत्रयसंयोगात्' दति [जै॰स्र॰]॥

## न सामान्यादप्युपलञ्चेर्म्हत्युवत् न हि लेकापत्तिः ॥ ५१ ॥

यदुक्तं मानसवदिति तत्प्रत्युच्यते, न मानसग्रहसामान्या-दिप मनिश्चदादीनां क्रियाग्रेषतं कल्प्यं, पूर्वे क्रिस्थः श्रुत्यादिस्थे। हेतुस्थः क्रेवलपूर्षार्थत्वापल्येः, न हि किश्चित् कस्यचित् क्रेनचित् सामान्यं न सम्भवति, न च तावता यथा स्वं वैषस्यं निवर्तते म्हत्युवत्, यथा 'स वा एष एव म्हत्युर्य एष एतिसान् मण्डले पुरुषः' दित 'श्रिमिवें म्हत्युः' दित चाग्यादित्यपुरुषयोः समानेऽपि म्हत्युगब्दप्रयोगे नात्यन्तसाम्यापित्तः, यथा च 'श्रमी

मण्यविष्टी तत्र प्रयोगः किं न स्यादिति चेत्। न, वर्णत्रयसंयुक्तायां काम्यायामेव चक्रतन्त्रेक्यसाधकस्य मध्ये निधानादिलिक्स्य सत्त्वादते। लिक्क्रिकवचनाम्यां तन्त्रेक्ये सित हिरण्यादिका मिलितेकिव दिचाणा देया, चन्यथा प्रयोगीकायोगात्। राजमात्रकार्वकात्रकात्त्रेष्टी तु वर्णत्रयसंयोगाभावात् मध्ये निधानादिलिक्कं नास्ति, ततस्य तन्त्रेक्य-साधकाभावादिच्याभेदेन तन्त्रभेद रत्यक्कानामारुक्तिरेव बद्घिति स्त्रार्थः॥

च्च चैकप्रयोगिलिङ्गस्य कल्यें स्टावसम्भवं नाम्येस्टी च सम्भवं वद-तार्शनेन सूचेण काम्येस्टेः कल्यें स्टिविनच्यालात् क्रतुप्रकरणादुलार्ष इति सूचितं। स चेल्लें युक्त एव, राजमाचनार्टकराजस्यकाती वर्णचयन्नर्टकेस्टरन्तर्भावायागादिति स्थितं, तथा मनस्थिदादीना-मृलार्ष इति भावः। एवं दस्रान्तं विष्ठयति। न सामान्यादिति। वाव लोकोऽग्निगांतमास्वादित्य एव मित्' द्रत्यच न मिदा-दिमामान्यास्नोकस्वाऽग्निभावापत्तिस्तदत्॥

परेण च ग्रब्दस्य तादिधं भ्रयस्वात्त्वनुबन्धः ॥ पूर् ॥
परसादि 'श्रयं वाव लेक एषे।ऽग्रिश्चितः' दत्येतस्मिन्
श्रनन्तरे ब्राह्मणे तादिधं केवलविद्याविधिलं ग्रब्दस्य प्रयोजनं
लभ्यते न ग्रुद्धकर्माङ्गविधिलं, तच हि—

'विद्यया तदारो इन्ति यत्र कामाः परागताः। न तत्र दिचणा यन्ति नाविदां मस्तपिखनः'॥

द्यानेन श्लोकेन केवलं कर्म निन्दन् विद्याञ्च प्रशंसनेतर्द्शयित, तथा पुरस्तादिप 'यदेतनाण्डलं \*नयित' द्रत्यसिन्
ब्राह्मणे विद्याप्रधानलमेव लच्छते 'मे। उन्हते। भवित म्हत्युर्यस्थात्या भवित' दित विद्याप्पलेनेवे। पसंदारात् न कर्मप्रधानता,
तत्यामान्यादिद्यापि तथालं। स्वयांसस्लग्यवयवाः सम्पादयितव्या विद्यायामित्येतसात् च कारणादिशनानुबध्यते विद्या
न कर्माङ्गलात्। तसात् मनश्चिदादीनां केवलविद्यात्मकलसिद्धिः॥

क्रत्वर्थत्वपृष्ठवार्थत्ववेषम्येऽपि मानस्यत्वसामान्यं न विष्थ्यते विषमया-रिप साम्यदर्भनादित्यर्थः॥

किञ्च पूर्वे त्तरब्राह्मणयोः खतन्त्रविद्याविधानात् तन्मध्यस्यस्याऽपि ब्राह्मणस्य खतन्त्रविद्याविधिपरत्विमत्याः । परेण चेति । चितेऽग्रे। लोकदिखिविधानं खतन्त्रमृत्तरत्र गम्यते पूर्वत्र मण्डलपुरुधे।पान्ति-क्तासाद्मिध्यान्मध्येऽपि मानस्याग्रयः खतन्त्रा द्रत्यर्थः। तर्हि क्रियाग्निना सह पाठः किमर्थमित्यत चाह । भूयांसिन्तिति॥

<sup>\*</sup> नयतीत्यस्य स्थाने तपतीति वर्धे पुर पाठः।

### एक त्रात्मनः ग्ररीरे भावात् ॥५३॥

दह देह्यतिरिक्तस्यात्मनः सद्भावः समर्थाते बन्धमाचा-धिकारसिद्धये। न ह्यसित देह्यतिरिक्ते श्रात्मनि परलेकि-फलाश्चादना उपपद्येरन् कस्य वा ब्रह्मात्मलमुपदिग्येत। ननु श्रास्त्रमुख एव प्रथमे पादे शास्त्रफलोपभागयेग्यस्थ देह्यति-रिक्तस्यात्मनेऽस्तिलमुक्तं। सत्यमुक्तं भाष्यकता न तु तत्रात्मा-ऽस्तिले स्वमस्ति दह तु स्वयमेव स्वकता तदस्तिलमाचेप-पुरःसरं प्रतिष्ठापितं। दत एवाक्ययाचार्येण श्रवरस्वामिना प्रमाणलचणे वर्णितम्। श्रत एव च भगवतोपवर्षेण प्रथमे तन्ते श्रात्मास्तिलाभिधानप्रसक्ती श्रारीरके वच्याम दत्युद्धारः कतः। दह चेदं चेदनालचणेषूपासनेषु विचार्यमाणेष्यात्मास्तिलं विचार्यते क्रस्त्रशास्त्रशेषलप्रदर्शनाय। श्रिप च पूर्वसिन्नधि-

मनिस्दादीनां पूरुषार्थलमुत्तं तदयुत्तं देहातिरिक्तपुरुषाभावादित्याचिपति। एक स्थात्मनः प्ररीरे भावात्। सिद्धान्तपण्नमाह। बन्धेति।
पूर्वपचे तु परले। कार्यकर्मस् मेच्चार्थविद्यायां च स्प्रयुक्तिरिति
स्थितरे कमुखेन पण्नमाह। न ह्यसित इति। स्थितिरिक्तात्मिवचारस्थ
पूर्वतन्ते कतलात् पानरुक्तिमित्याप्रद्धा तचत्यविचारस्थाऽपि इदमेव
सूचं मूणं जैमिनिस्चाभावादतः क पूनरुक्तिरित्याह। ननु प्रास्तेत्यादिना। 'यचायुधा यजमानः स्वर्गं ले। कमिति' इत्यादिवाक्यस्थ
भाक्तरभावादप्रामाण्यप्राप्तावित स्वाक्तस्य भाक्तिरित्याह।
स्वार उपरमः। स्यस्याधिकरणस्यासिन् पादे प्रसङ्गसङ्गतिरित्याह।
इह चेति। स्यामुक्तिकप्रले। सद्भवत्त्वत्यः प्रयमस्त्रेश्वर्थः।
स्तित्वमुखेते इत्यर्थः। स्तत् सिद्धवत्त्वत्यः प्रयमस्त्रेश्वर्थः।

करणे प्रकरणात्कर्षाभ्यपगमेन मनश्चिदादीनां पूरुषार्थलं वर्णितं, की उसी पुरुषे। यद्धा एते मनश्चिदादय द्रत्यस्थां प्रमना-विदं देइ यितिरिक्त स्थातानी ऽस्तिलमुचाते तदस्तिलाचेपार्थञ्चे-दमाद्यं सूचं, त्राचेपपूर्विका दि परिहारोक्तिर्विविति रेथे खू-णानिखननन्यायेन दृढां बुद्धिमुत्पादयेदिति। अत्रैके देइ-माचात्मदर्शिनो लोकायतिका देच्यतिरिक्तसात्मने।ऽभावं मन्यमानाः समस्वयसेषु वाह्येषु पृथियादिखदृष्टमपि चैतन्यं शरीराकारपरिणतेषु स्रतेषु सादिति समावयनाः तेभ्यश्च-तन्यं सदशक्तिविदिज्ञानं चैतन्यविशिष्टः कायः पुरुष इति चाज्ञः, न खर्गमनायापवर्गमनाय वा समर्था देइव्यतिरिक्त श्रातमा-ऽस्ति यत्वतं चैतन्यं देहे स्वात् देह एव तु चेतनश्चात्मा चेति प्रतिजानते हेतु झाच चते, प्ररीरे भावादिति। यद्धि यसिन् सति अवत्यसति च न भवति तद्धर्मलेनाध्यवसीयते यथाग्नि-धर्मावाष्यप्रकाशी, प्राणचेष्टाचैतन्यस्रत्याद्यश्चात्मधर्मलेनाभि-मता श्रात्मवादिनां, तेऽयन्तरेव दे इ उपलभ्यमाना बहिश्चा-

कारी चिन्तितस्तादिदमधिकरणं सर्वशास्ताङ्गिति शास्त्रसङ्गिति। माइ। छत्सेति। चाचोपलच्यामवान्तरसङ्गितमाइ। च्यपि चेति। देहातिरिक्त चात्मास्ति न वेति वादिविप्रतिपत्तेः संश्ये पूर्वपच्यमाइ। च्यत्ते हित। यद्यपि समस्तेषु मिलितेषु भूतेषु चैतन्यं न दृष्टं तप्तादकुम्मस्य चानाभावाद्यस्तेषु तु नास्येव इत्यर्थः। विदेहान्त्रमभूतेषु स्वादिति तेभ्ये। भूतेभ्यचैतन्यं सम्भावयन्ते। मदश्क्तिविद्यान्त्रम्य चानं सङ्घातजं तदिशिष्ठसङ्घात चात्मेत्वाद्धरित्वन्वयः। यथा मादक-द्येषु ताम्बूलपत्रादिषु प्रयोक्तमदृष्टापि मदश्कित्तत्त्वसङ्घाताच्यायते तदिद्यर्थः। ननु देहः स्वयं न चेतनः घटवद्गीतिकत्वात् किन्त

नुपलभ्यमाना ऋमिद्धे देइव्यतिरिक्ते धर्मिणि देइधर्मा एव भवितुमईन्ति। तस्माद्यतिरेको देहादात्मन द्रत्येवं प्राप्ते ब्रूमः॥

## \*व्यतिरेक्सत्ज्ञावाभावित्वाच द्वपचिध्यवत्।। ५४।।

न लेतदिस्त यदुक्तमयितिरेको देहादात्मन दित यितिरेक एवास्य देहाद्मिवतुमहित तद्भावाभाविलात्, यदि हि देहभावे भावात् देहधर्मलमात्मधर्माणां मन्येत तता देहभावेऽप्यभावाद-तद्भमलमेषां किं न मन्येत देहधर्मवैलच्छात्, ये हि देहधर्मा ह्रणादयस्ते यावदेहं भवन्तु प्राणचेष्टादयस्तु मत्यपि देहे स्ता-वस्त्रायां न भवन्ति, देहधर्माय ह्रणादयः परैर्णुपलभ्यन्ते न लात्मधर्माय्वैतन्यस्त्रत्यादयः। त्रपि च मित तावदेहे जीवदव-स्वायामेषां भावः प्रकाते निश्चेतुं न लमत्यभावः, पतितेऽपि कदाचिदस्मिन् देहे देहान्तरमञ्चारेणात्मधर्मा त्रनुवर्तरन्, संग-

चेतनः किस्ति खर्गादिभाक्ताऽिक्त तत्सादिधात् देइस्य चैतन्यविसम इत्यत स्राहः। न खर्गेति॥

मनुष्योऽइं जानामीति दे इस जाहतायाः प्रत्यक्तावादात्मधर्मलेन प्रसिद्धानां धर्माणां दे इन्वययित्रि कानुभवात् तदन्यात्मिन प्रत्यक्ता-भावादप्रत्यक्तस्य चप्रामाणिकलादे इ स्वात्मिति प्राप्ते स्वस्थ-निलिति-पदेन सिद्धान्तं प्रतिजानीते। न लेतिदिति। चनुमानस्य तावत् प्रामा-स्थानिक्कताप्यास्थेयमन्यथा यव इति सिद्धः। न ह्यनागतपाकादा-विस्ताधनतानुमितिं विना न प्रवृत्तिः सम्भवति। तथा च ज्ञानादया दे इयतिरिक्तास्ययाः दे इसक्तेऽप्यसक्तात् यतिरेकेण दे इरूपादिवदि-त्या इ। यतिरेक स्वास्थेति। न चादा स्थामदे इस्य पश्चात् रूपान्तरे यिभचारः, गुणलसाम्यायाप्यजात्यवक्ते देन चसक्तस्य विविद्यात्वात्,

<sup>\*</sup> यतिरित्त इति वर्धः।

यमाचेणापि परपचः प्रतिषिध्यते। किमात्मकञ्च पुनिर्दं चैतन्यं मन्यते यस्य भ्रतेभ्य उत्पत्तिमिच्छन्ति दित परः पर्यनुयान्त्रयः, न हि भ्रतचतुष्ट्यय्यतिरेकेण लेकायितिकाः किञ्चित् तन्तं \*प्रतियन्ति। यदनुभवनं भ्रतभौतिकानां तच्चैतन्यिमिति चेत्, तिई विषयलात् तेषां न नतुर्ध्वन्तमञ्जवीत खात्मनि किन्याविरोधात्, न द्याप्रकृष्णः सन् खात्मानं दहित, न हि नटः पिचितः सन् खम्बन्धमधिरोच्यिति, न हि भ्रतभौतिकाधर्मेण सता चैतन्येन भ्रतभौतिकानि विषयीक्रियर्गः, न हि रूपादिभिः खं रूपं पररूपं वा विषयीक्रियते, विषयोक्रियन्ते तु वाद्याधात्मिकानि भ्रतभौतिकानि चैतन्येन। अतञ्च यथैवास्या भ्रतभौतिकविषयाया उपलञ्चेभीवोऽभ्रपगम्यते एवं

देहेऽवस्थिते सदा रूपलाविक्त मस्येव, ज्ञानलाविक्त मन्तु नास्तिति न ज्ञानं देहधर्मः। निश्च रतेन देहगुणाः पररदृश्यलादित्याह । देह-धर्मास्रित । निश्च देह्यतिरेने तेषामभावस्य सन्दिग्धलात् न देह-धर्मालिन्स्य रत्याह । अपि चेति । न चानुपलम्भात् तेषामभाव-निस्ययस्त्वानुपल्छेरमानलात्, तद्धमात्मने देहान्तरप्राधाण्णनुपल्मोपपत्तेस्रिति भावः । उपल्छिवदिति स्त्रस्थं पदं व्याख्यातुमु-पक्षमते । निमात्मकमिति । तत् निं भूतातिरित्तं तत्त्वमृत रूपादिवत् भूतधर्मः, नाद्यः, अपसिद्धान्तादित्यक्षा दितीयमाण् द्धा निषधयति । यदनुभवनमित्यादिना। देहात्मकभूतानां चैतन्यं प्रति विषयत्वात् कर्द्य-कर्मविरोधेन विषयस्य नर्द्यलायोगात् न भूतकर्द्यन्तं चैतन्यस्थेत्य-र्थः। निश्च ज्ञानस्य भूतधर्मत्वे रूपादिवज्ञाद्धापत्तेनं तद्धर्मत्वमित्याह । न हीति । पालितं स्त्रचपदार्थमाह । चतस्वित । या देहातिरित्ता सन्द्रपोपलित्यः स एवात्मा चेदनित्यः स्यादुपल्छेरनित्यत्वादित्यत स्वाह । नित्यत्वं चेति । घटः स्पुरति पटः स्पुरतीति सर्वत्र स्पुर्तरभेदात् नित्यत्वं

<sup>\*</sup> प्रतिपादयन्त्रोति वर्षे । † तद्वर्मिति वर्षे ।

यातिरेकोऽष्यसास्तेभ्योऽभ्युपगन्त्यः, 'उपलिश्चस्वरूप एव च नः यात्या' द्रत्यात्मना दे ह्यतिरिक्तलं नित्यलञ्च उपलिश्चेरैक रूषात्, 'श्रहमिदमद्राचम' दित चावस्थान्तरयोगेऽपि \*उपलिश्चलेन प्रत्यभिज्ञानात् स्वत्याद्यपपन्ते श्व। यन्तृकं ग्ररीरे भावाच्छरीर- धर्म उपलिश्चिरित तद्वर्णितेन प्रकारेण प्रत्युक्तं। श्रपि च मत्यु प्रदीपादिषूपकरणेषूपलिश्चिभवित श्रमत्यु न भवित, न चैता- वता प्रदीपादिधमं एवापलिश्चिभवित, एवञ्च मित् दे हभावे उपलिश्चिभवित श्रमति च न भवित दित न दे हधर्मा भवितुम- ईति, उपकरणलमाचेणापि प्रदीपादिवत् दे होपयोगेपपन्तेः। न चात्यन्तं दे हस्योपलिश्चाव्ययोगो दृश्चते, निश्चेष्टेऽपि ह्यसिन् दे हे स्वप्ने नानाविधापलिश्चदर्णनात्। तस्यादनवद्यं दे ह्यति- रिक्तस्थात्मनोऽस्लिलं॥

विषयोपरागगाणे तु नाण्यम इत्यर्थः। एवमात्मा देहाद्भिन्न उपलिख्य प्रताद्य प्रतिविष्ठ विष्ठ नायत्वप्रयोदे हमदेऽप्यात्मे त्रत्य न्याम् स्वानादात्मभेदे च चानान्भूते चान्यस्य स्नृतीच्छानुपपत्तेः। खप्रः स्नृत्यादिमानात्मा देहाद्भिन्न इत्याह । चहिमित । निरक्तमप्यधिकामिधित्य यानुवद्ति । यत्तृत्तिमिति । उपन्र व्येदे हान्य य्यतिरेता न देहधर्मत्वसाधको तिन्नित्तत्तेन चान्यपासि देित्यधिकमाह । चिपि चिति । उपलिख्यमाने देहस्य निमित्तत्वमप्यसिद्धमित्याह । न चात्यन्तमिति । खप्रोपलिख्यने देहचान्या देह्यापारं विनापि भावादृच्य वदत्त
एव तन्यभावेऽपि खप्रविद्योगिनां भोगं स्वत्य द्वयाति । जायदुपलब्येदे हजत्मक्तीत्यन्तिम्युत्तं, तस्माद्त्तानुसानानुग्रहोतान्मम प्ररीरिमित भेदानुभवादहं मनुष्य इत्यभेदज्ञानं सम इत्युपसंहर्ति ।
तस्मादिति ॥

<sup>\*</sup> उपच्यित्वेनेति मु॰। † सित देहे इति का॰ वर्ध॰।

## अङ्गाववहास्तु न शाखासु हि प्रतिवेदम्।। ५५॥

समाप्ता प्रासिक्ति नियं कथा, सन्यति प्रक्रतासे वानुवर्ता महे।
'श्रोमित्रे तद चरमुक्ती थमुपासीत लोकेषु पञ्चि विधं सामे। पासीत जक्यमुक्यिभिति वै प्रजा वदन्ति तदिद मेवे। क्यामिय मेव
पृथिवी श्रयं वाव लोक एषे। ऽशिश्वितः 'दत्ये व माद्या ये जक्की थादिकर्माङ्गावबद्धाः प्रत्यवाः प्रतिवेदं ग्राखा मेदेषु विहिताः
ते तच्छा खागते व्येवे। क्रीयादिषु भवेषुः श्रयवा सर्व ग्राखागतेव्यिति विश्रयः प्रतिशाखञ्च खरादि मेदादुक्ती थादि मेदमादाया यमुपन्यासः। किं तावत् प्राप्तं खग्राखागते व्येवे। क्रीयादिषु
विधी येरिकिति। कुतः, सन्ति धानात्। 'जक्की थमुपासीत' दति
हि सामान्य विहिताणां विश्रेषाकाङ्यां सन्ति छ छेनेव खग्राखागतेन विश्रेषणाकाङ्यानि छत्तः तदिलक्ष नेन ग्राखान्तरविहित्ति विश्रेषणाकाङ्यानि छत्तः तदिलक्ष नेन ग्राखान्तर-

चक्रावबद्धाः। उद्गीयावयवोक्कारे प्राणदृष्टः 'एियवी हिक्कारोऽधिः प्रस्तावोऽक्तरित्तमृद्गीयं चादित्यः प्रतिहारो द्योनिधनम्' इति हिक्कारादिपञ्चविधे साम्नि एियवादिकोकदृष्टिः उक्याख्यभास्त्रे एियवीदृष्टिः इरुकाचितामा कोकदृष्टिरित्येवं क्रमाक्कास्त्रिते।पाक्तयञ्चिति, तास्त्रीयादिकाधारणञ्च्या विभ्रेषसित्रिधना च स्भ्रयः। ननृद्गीयादीनां सर्वभाखाखेकत्वादुपाक्तयः सर्वचेति विद्येषादिञ्चये कथं संभ्रयः इत्यत चाहा। प्रतिभाखञ्चेति। यथा देहात्मनोर्भदादात्मधमा देहे न सम्भवन्ति तथा प्रतिवेदमुद्रीयादीनां भिन्नत्वादेकिसन् वेदे विद्यते।द्रीयाद्याक्षक्ति। वद्रीयमुपासीतेति विधिवाद्यानेन पूर्वपञ्चयित। स्थाखेति। उद्गीयमुपासीतेति विधिवाद्यानेन पूर्वपञ्चयि। स्थाखेति। उद्गीयमुपासीतेति विधिवाद्यानेन पूर्वपञ्चयित। स्थाखेति। उद्गीयमुपासीतेति विधिवाद्यानेन पूर्वपञ्चयित। स्थाखेति। उद्गीयमुपासीतेति विधिवाद्यानेन पूर्वपञ्चयित। स्थाखेति। उद्गीयमुपासीतेति विधिवाद्यानेन प्रविवच्यविष्टेष्टिकाद्यानेन स्थास्त्रीयाद्यानेन विधिवाद्यानेन प्रविवच्यविष्टेष्टिकाद्यानेन स्थास्त्रीयाद्यानेन विद्यानेन स्थास्त्रीयाद्यानेन स्थास्त्रीयाद्यानेन विद्यानेन स्थास्त्रीयाद्यानेन स्थास्त्रीयाद्यानेन विधिवाद्यानेन स्थास्त्रीयाद्यानेन स्यास्त्रीयाद्यानेन स्थास्त्रीयाद्यानेन स्थास्त्रीयाद्यानेन स्थास्त्रीयाद्यानेन स्थास्त्रीयाद्यानेन स्थास्यास्यायाद्यानेन स्थास्त्याच्यास्यास्त्रीयाद्यानेन स्थास्यास्त्रीयाद्यानेन स्थास्त्रीयाद्य

स्थेति, एवं प्राप्ते ब्रवीति 'श्रङ्गावबद्धास्तु' दिति। तु शब्दः परपचं व्यावर्तयिति, नैते प्रतिवेदं स्वशाखास्वेव व्यवतिष्ठेरन् श्रिप तु मर्वशाखास्वनुवर्तेरन्, कुतः, उद्गीयादिश्रुद्धविशेषात्, स्वशाखाव्यवस्थायां ह्युद्गीयमुपामीतेति मामान्यश्रुतिरिवशेषप्रवृत्ता मती मन्धिमनवशेन विशेषे व्यवस्थाप्यमाना पीडिता स्थात्, न चैतत् न्याव्यं, मन्धिमनाद्धि श्रुतिर्वलीयमी, न च मामान्याश्रयः प्रत्ययो नोपपद्यते। तसात् स्वरादिभेदे मत्यपुद्गीयवाद्यवि-श्रोषात् पर्वशाखागतेस्वेवेद्वीद्वीपातियकाः प्रत्ययाः स्टः॥

### मन्त्रादिवदाऽविरोधः ॥ पृह् ॥

श्रयवा नैवाच विरोध श्रामिक्कतव्यः कथमन्यमाखागतेषू-द्गीयादिव्यन्यमाखाविह्नितः प्रत्यवा भवेचुरिति, मन्त्रादिवद-विरोधापपत्तेः। तथा हि मन्त्राणां कर्मणां गुणानाञ्च माखा-न्तरात्यन्नानामपि माखान्तर उपसङ्गहो दृष्यते, चेषामपि हि माखिनां 'कुटहरिष' द्रत्यमादानमन्त्रा नाम्नातः, तेषामप्यसै।

कस्योद्गीयतसामान्यस्य यह्यपेदातात् स्वशाखासिहिहितयितिग्रह् द्वयः। सामान्यश्रुतेः सिहिहितयितिग्रहात्यसङ्काचस्तव कर्तयः यव यितिमावग्रहो नेषपद्यते, यथा युक्तां गामानयेत्यव गोयुतेः सिहि-हितयुक्तयित्तपरतया सङ्कोचः, अव चानुषपत्यभावात् यितिमाव-सम्बन्धसामान्यमुषास्यमिति सिद्धान्तयित। स्वभित्वादिना॥

पूर्वं शाखान्तरविहितोपान्तीनां शाखान्तरस्याङ्गसम्बन्धे यः प्रतीतो विरोधस्तमङ्गोक्तव सम्बन्ध उत्तः सम्मति विरोध एव नास्ति, शाखान्तर-विहिताङ्गानां शाखान्तरस्याङ्गिसम्बन्धवदुत्तसम्बन्धीपपत्तेः। यद्यपि यज्ज-विदिनां कुक्कुटोऽसीति मन्ति।ऽस्ति, कुटररसीति नास्ति, तथापि तखुलपे-

विनियोगो दृश्यते 'कुक्कुटोऽसि' द्रत्यग्नानमाद त्ते 'कुटर्रसि'इति वेति। येषामपि च समिदादयः प्रयाजा नामास्नातास्तेषामपि तेषु गुणविधिरान्नायते \* 'च्हतवा वे प्रयाजाः समानच होतयाः' द्रति। तथा येषामपि 'त्रजोऽग्नीषोमीयः' द्रति जातिविश्रेषोपदेशो नास्ति तेषामपि तद्विश्रेषविषयो मन्तवर्ण उपलभ्यते 'क्रागस्य वपाया मेदमोऽनुत्रूहि' दति। तथा वेदान्तरोत्पन्नानामपि 'त्रग्नेवें हीं चं वेरस्थरम्' द्रत्यादिमन्त्राणां वेदान्तरे परिग्रहो दृष्टः। तथा बङ्गचपितस्य स्क्रस्य 'यो जात एव प्रथमो मनस्वान्' दत्यस्य 'त्रस्थर्यवे सजनीयं श्रस्थम्' दत्यच परिग्रहो दृष्टः। तस्तात् यथात्रयाणां कर्माङ्गानां सर्वचानुवित्तरेवमा-त्रितानामपि प्रत्ययानामित्यविरोधः॥

षणार्था सहादाने मन्तद्वयस्य विकल्पेन विनियोगात् सी उपि प्राप्नीती वर्षः। स्त्रस्थादि पदीपात्तकर्मणामुदा हरणमा ह । येषामिति । मैनायणी-यानामिवर्षः। हेमन्ति प्राप्ति र्यारेकादतवः पञ्च तदत् पञ्चसङ्घाकाः प्रयाजाः, समानन्न तुल्यकर्मस्यके, होतव्या द्रति पञ्चलगुणविधानात् गुण्यिनः प्राखान्तरविह्ताः सम्बध्यन्त द्रति भावः। गुण्यमुदा हरति। तथा येषामिति । यज्वैदिनामग्रीधामीयः पशुः श्रुतो नाज द्रति कार्तिविष्येषस्त्र प्राण्याप प्रेषमन्त्र किष्ठाः कार्तिविष्येषसङ्ग ह द्रव्यर्थः। मन्त्रा-णामुद हर्णान्तरमा ह । तथिति । सामवेदस्थानां यज्वैदे परि-यह द्रव्यर्थः। तथिति 'स जनास दन्त्र' द्रव्यने ने प्रविद्यां स्तां सज्जीयं तस्य यज्याध्यर्थं कर्वकप्रयोगे प्रंसनं द्रष्टमिवर्षः। यो जाते। बाक एव प्रथमा गुणैः श्रेष्ठो मनस्वान् विवेकवान् स दन्त्र एवं विधे। ह जनासी जना दित श्रुवर्षः॥

<sup>\*</sup> जातवा वे प्रयाजाः समानमन्त्र होतवा इति म् ।

### भूमः क्रतुवत् ज्यायस्वं \*तथा चि दर्भयति ॥ पू७ ॥

'प्राचीनगाल श्रीपमन्यवः' दत्यस्यामास्यायिकायां यस्स समस्य च वैश्वानर्स्थोपामनं श्रूयते। यस्तोपामनं तावत् 'श्री-पमन्यवकं लमात्मानमुपास्ते' दति, 'दिवमेव भगवा राजिनिति होवाचैष वै सतेजा श्रात्मा वैश्वानरा यं लमात्मानमुपास्ते' दत्यादि, तथा ममस्तोपामनमपि 'तस्य हवा एतस्यात्मना वैश्वानर्स्य मूर्द्धेव सजेताश्चन्नविश्वरूपः प्राणः पृथ्यवर्त्मात्मा मन्देहा वज्जला विस्तिरेव रिधः पृथ्ययेव पादाः' दत्यादि, तत्र मंग्रयः किमिहोभययाष्युपामनं स्थात् यस्तस्य ममस्तस्य चेतत ममस्ति स्वेवित, किं तावत् प्राप्तं प्रत्यवयवं, स्रतेजः प्रस्तिषु उपास्म दति कियापदश्रवणात्, तस्मात् 'तव सतं प्रस्तमास्तं कुले दृश्यते' दत्यादि प्रस्तमास्तं कुले दृश्यते' दत्यादि प्रत्यभवणात् यस्तान्यप्रपामनानि स्विति प्राप्तं, तत्ताऽभिधीयते, भ्रसः पदार्थोपच्यात्मकस्य ममस्तस्य वैश्वानरिपामनस्य ज्यायस्तं प्राधान्येन श्रस्तिन् वाक्ये विववित्तं भविनरिपामनस्य स्वति स्

भृद्धः कतुवत्। युलेकादिषु प्रत्येकं वैश्वानरस्य यक्तिपाक्तिः इच यजुरूपाक्तिः समक्तीपाक्तिरिति भेदः, याख्यायिका पूर्वमेव याख्याता।
यत्रीभयत्र विधिषालयोः श्रवणादेकवाक्यत्वीपपक्तेश्च संश्रयमाच्च। तत्रीति। 'सैव चि सत्यादयः' इत्यत्र [वे॰स्र॰३।३।३०] तद्यत् सत्यमिति प्रक्तताक्रधाद् विद्येक्यमृक्तं तददत्रेकाच्चेत्रभावाद्गतार्थत्वं मत्वा पूर्वत्रोद्शीयादिश्रत्यां सिद्रधिवाधेनोद्शीयाद्यपाक्तीनां सर्वश्राखास्त्रपसंचारवद्यक्तीपाक्तीनां विधिश्रुतेः पालश्रवणस्य च समक्तीपाक्तिसिद्विधिपाप्तं क्तृत्वर्थत्वं

<sup>\*</sup> तथा चेति वधं का ।

<sup>†</sup> विविचित्तर्लामिति वर्धे ।

तुमर्हति न प्रत्येक सवयवापासनानामपि, क्रत्वत्, यथा क्रतुषु दर्भपूर्णमामप्रसतिषु सामस्येन साङ्गप्रधानप्रयोग एवैको विव-च्यते न व्यस्तानामपि प्रवेशिः प्रवाजादीनां नाष्टेकदेशा-ङ्गयुक्तस्य प्रधानस्य तदत्। कुत एतङ्क्षमैव च्यायानिति, तथा हि श्रुतिर्भन्तो ज्यायस्वं दर्शयति एकवाकावावगमात्, एकं हीदं वाक्यं वैयानरविद्याविषयं पैर्वापर्याले चनात् प्रतीयते, तथा हि प्राचीनशालप्रस्तय उद्दालकावमानाः षट् ऋषये। वैयानर्विद्यायां परिनिष्ठामप्रतिपद्यमाना 'श्रयपतिं कैकेयं राजानसभाजगाः' दत्युपक्रमीकैक सर्वे रपासं स्प्रस्तीनामेकैकं श्रावित्वा 'मूर्ड्डा लेष श्रात्मन दित होवाच' द्त्यादिना मूर्द्वादिशावं तेषां विद्धाति। 'सूर्द्वा ते व्यपतिव्यत् यना नागिमिखः' द्रत्यादिना च व्यस्तापासनमपवदति। पुनञ्च व्यस्तीपामनं व्यावर्ता ममस्तीपामनमेवान् वर्त्त 'स सर्वेषु लोकेषु मर्वेषु भृतेषु मर्वेष्वात्मखन्मित दित भुमात्रयमेव फलं दर्भ-चित। यनु प्रत्येकं सुतेजः प्रस्तिषु फलभेद अवणं, तदेवं सत्यङ्ग-फलानि प्रधान एवास्युचिनाति इति द्रष्ट्यम्। \*तथापास्

बाधिता तिद्वधेयत्विमिति पूर्वपद्यमाह । प्रत्यवयविमिति । फ्लानृती पूर्वात्तरपद्यसिद्धिरेव पालं मन्तव्यं । सतं खिख्तं, सेामद्रव्यस्थेव प्रस्तत्वमासमन्तात् सतत्वमवस्थाभेदः सेामयागसम्पत्तित्त्व कुले दृष्यत इति यावत्, चात्मने विश्वानरस्य मूर्धेव स्तेजा इति वाक्यप्रकर्ण्याम्यां व्यक्तोपात्त्तीनां समस्तोपास्यन्तर्भावेन प्रयाजदर्शवदेनप्रयोगत्वे सिद्धे प्रधानतदङ्गपालानां चर्यवादगतानामेनप्रधानपालत्वोपसंहारात् वाक्यभेदो न युक्त इति सिद्धान्त्याश्यः । रकदेशिव्याख्यामनृद्य

<sup>\*</sup> तथापास इति मु॰।

दत्यपि प्रत्यवयवमाख्यात अवणं पराभिष्रायानुवादार्थं न व्य-स्तोपामन विधानार्थं, तस्मात् ममस्तोपामनपच एव अयानिति। केचित्वच ममस्तोपामनपचं ज्यायां मस्प्रतिष्ठाण्य ज्यायस्ववचना-देव किल व्यस्तोपामनपचमपि स्वच्यारोऽनुमन्यत दति कल्प-चित्त, तदयुक्तं, एकवाक्यावगता मत्यां वाक्यभेदकल्पनस्यान्या-व्यत्वात्, 'मूर्द्धा ते व्यपपिय्यत्' दति चैवमादिनिन्दावचनवि-रेधात्, स्पष्टे चीपमंद्दारे ममस्ते।पामनावगमे तदभावस्य पूर्वपचे वक्तुमण्यक्यत्त्, साचस्य च ज्यायस्ववचनस्य प्रमाणवन्ताभि-प्रायेणाणुपपद्यमानत्तात्॥

### नाना शब्दादिभेदात्।। ५८॥

पूर्वसित्वधिकरणे सत्यामिप सुतेजः प्रस्तीनां फलभेरश्रुती समस्रोपासनं ज्याय दत्युक्तं, श्रुतः प्राप्ता बुद्धिरन्थान्यिष
च भिन्नश्रुतोन्गुपासनानि समस्रोपाभिष्यन्त दति। श्रिप च नैव
वैद्याभेदे विद्याभेदो विज्ञातं भक्तते, वेद्यं हि रूपं विद्याद्याः
द्रव्यदैवतिमव यागस्य, वेद्यश्चिक एवेश्वरः श्रुतिनानालेऽप्यवगस्यते

दूषयति। केचिदिति। यद्यभयशेषासनं सिद्धान्तक्ति यक्तोषासन-मेवेति पूर्वपद्धो वक्तयः, स च न सम्भवतीयाद्द । स्पष्टे चेति। कथं तर्ष्टि छत्रे ज्यायक्तोक्तिक्तत्राह । सीत्रस्यति। यक्तोषाक्तोनामपा-माणिकत्वद्योतनाथं तद्क्तिरिति भावः॥

नानाण्ट्यादिभेदात्। णाण्डिल्यादिब्रह्मविद्येका नाना च, तथा संवर्गादिपाणविद्येका नाना चेति रूपेकाभावाभावाभ्यां संण्ये दृष्टान्त-सङ्गवा पूर्वपद्यमाद्य। पूर्वस्मित्निति। रूपेकाच विद्येकामित्याद्य।

'मनीसयः प्राणमरीरः कं ब्रह्म खं ब्रह्म सत्यकामः मत्यसङ्कत्यः' दत्येवमादिषु, तथा 'एक एव प्राणः प्राणा वाव संवर्गः प्राणा वाव चंवरः प्राणा वाव च्येष्ठस्य प्राणा ह पिता प्राणा माता' दत्येवमादिषु वेद्यैकलाच विद्येकलं श्रुतं, श्रुतिनानालमपस्मिन् पचे गुणान्तर-परलात् नानर्थकं, तस्मात् खपरमाखाविहितमेकवेद्यव्यपाश्रयं गुणजातमुपसंहर्तव्यं विद्याकात्स्त्र्यायेत्येवं प्राप्ते प्रतिपद्यते, नाने-ति। वेद्याभेदेऽप्येवंजातीयिका विद्या भिन्ना भवितुमर्हन्नि, कृतः मन्द्रिनेदात्, भवित हि मन्द्रभेदो 'वेदोपासीत सकतं कृतं कुवीत' दत्येवमादिः, मन्द्रभेदस्य कर्मभेदहेतः समधिगतः पुरस्तात् मन्द्रान्तरे कर्मभेदः कृतानुबन्धलादिति। श्रादि-

ग्रहणात् गुणादयोऽपि यथासमावं भेदहेतवा याजयितयाः। नन् वेदेत्यादिषु शब्दभेद एवावगम्यते न यजति दत्यादिवदर्थ-भेदः मर्वेषामेवैषां मनावृत्त्यर्थलाभेदाद्यान्तरामभावाच तत्क्रयं शब्दभेदात् विद्याभेद इति। नैष देशः, मनावृत्त्वर्थला-भेदेऽयनुबन्धभेदात् विद्याभेदे । एकस्याऽपि ही यरसे।-पास्थस्य प्रति प्रकर्णं वादना गुणाः प्रियन्ते तथैकस्थाऽपि प्राणस तच तचापाससाभेदेऽप्यन्यादृक् गुणाऽन्यचापासित-तथाऽन्यादृक् गुणञ्चान्यचेत्येवमनुबन्धभेदात् \*विधिभेदे मति विद्याभेदो विज्ञायते। न चाजैको विद्याविधिरितरे गुणवि-धय इति ग्रक्यं वनुं, विनिगमन इलभावात् श्रनेकलाच प्रति प्रकरणं गुणानां प्राप्तविद्यानुवादेन गुणविधानानुपपत्ते:। न चासिन् पचे समानाः सन्तः मत्यकामलाद्या गुणा अस-कच्छावियतचाः। प्रतिप्रकरणं चेदङ्कामेनेदम्पासितचिम-दङ्कामेन चेदमिति नैराकाङ्क्यावगमात् नैकवाक्यतापत्तिः। न चाच वैयानर्विद्यायामिव समस्तेचाद्नाऽपरास्ति यद्वलेन

भेदस्तदत्, तथा प्रतिविद्यं पणं संयोगभेदाद् हरणाणि ख्यादिसमा-ख्याभेदाद्भेद इति समाधत्ते। नैष देष इत्यादिना। यदुत्तं श्रुति-नानात्वं गुणान्तरविध्यर्थमिति तद्गेत्या ह। न चानेक इति। किञ्च प्राप्तिवद्यान् वादेनापाप्ताने कगुणविधाने वाक्यभेदः स्यादित्या ह। स्रोने-कत्वाचेति। किञ्च विद्येक्यपचे गुणानां पुनक्तिर्द्या न च प्रत्यभि-द्यानार्था ब्रद्योक्यादेव तत्सिद्धेः, विद्यानानात्वपच्चे तु गुणानामप्राप्तेः सा प्राप्यर्थत्या ह। न चान्तिन् पच्च इति। पण्यभेदाचे। दनैक्याभावात्

<sup>\*</sup> वेद्यभेदे इति मु॰।

प्रतिप्रकर्णवर्तीन्यवयवापासंनानि सृत्वैकवाचातां ययुः। वेदी-कत्वनिमिन्ते च विद्यैकले सर्वत्र निरङ्क्षे प्रतिज्ञायमाने ममस्त-गुणापसंहाराऽश्वचाः प्रतिज्ञायेत, तस्मात् सृष्ट् चते, नानाश-ब्हादिभेदादिति। स्थिते चैतस्मिन्धिकरणे सर्ववेदान्तप्रत्यय-मित्यादि द्रष्ट्यम्॥

## विकल्पोऽविशिष्टफलत्वात्। पूट्।।

स्थिते विद्याभेदे विचार्यते, किमामामिच्छया समुचया विक-च्या वा स्याद्यवा विकच्य एव नियमेनेति, तत्र स्थितवात् तावत् विद्याभेदस्य न समुचयनियमे किच्चित् कारणमस्ति। ननु भिन्नानामण्याचे चद्र्भपूर्णमामादीनां समुचयनियमा दृश्य-ते। नैष देाषः, नित्यताश्रुतिर्चित् तत्र कार्णं, नैवं विद्यानां काचित् नित्यताश्रुतिरस्ति, तस्मात् न समुचयनियमः, नापि

सर्वगुणधानस्याणकात्वाच विद्या नानेत्या ह। प्रतिप्रकरण चेत्या दिना। दहरध्यातुः सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवति वैश्वानरध्याता सर्वचा ज्ञ-भची त्यादिपाल भेद इत्यर्थः। ननु विद्यानानात्वे सिद्धे पच्चा हहरा-दिविद्या प्रतिवेदान्त मेका उनेका वेति चिन्तो चिता तत्क यमादी सा क्रतेत्यत चाह। स्थिते चेति। विद्यानानात्वाधिकरणं पादादावेव सङ्गतं चाच प्रासङ्गिकमिति भावः॥

विकत्यः। विद्यानां खरूपमुक्षाऽनुष्ठानप्रकारोऽत्र निरूप्यत इत्युप-जीयत्यसङ्गतिमाद् । स्थित इति। विद्यास्त्रिविधाः खद्यं प्रहास्तटस्या खङ्गाश्चिताखेति। तत्राहंग्रह्विद्यासु यथाकाम्यविकत्ययार्विद्यानाना-त्वसाम्यात् संग्रयमाद् । किमिति। पूर्वपद्ये यथेच्छमन्षानिम्बनि-यमः सिद्धान्ते विकत्येनानुष्ठानमिति नियम इति पालमेदः। तत्रानि-

विकल्पनियमः विद्यान्तराधिकतस्य विद्यान्तराप्रतिषेधात्।
पारिभेष्यात् \*याथाकाम्यमापद्यते। नन्वविभिष्टफललादामां
विकल्पे न्याय्यः,तथा हि 'मने मयः प्राणभरीरः कं ब्रह्म खं ब्रह्म
सत्यकामः सत्यसङ्कल्पः' दत्येवमाद्यास्त्रस्थवदिश्वरत्यप्राप्तिफल्ला लच्यन्ते। नैष देषः, समानफलेष्यपि स्वर्गादिसाधनेषु
कर्मस्य याथाकाम्यदर्भनात्। तस्मात् याथाकाम्यप्राप्तावुच्यते
विकल्प एवामां भवितुमर्कति न समुच्चः। कस्मात् श्रविभिष्टफललात्। श्रविभिष्टं ह्यामां फलमुपास्यविषयसाचात्करणमेकेन देषासनेन साचात्कते उपास्यविषयसाचात्करणमेकेन देषासनेन साचात्कते उपास्यविषय देश्वरादी दितोयमनर्थकं। श्रपि चासम्भव एव साचात्करणस्य, समुच्चयपचे चित्तविचेपदेतुलात्। साचात्करणस्य, समुच्चयपचे चित्तविचेपदेतुलात्। साचात्करणसाध्यञ्च विद्याफलं
दर्भयन्ति श्रत्यः 'यस्य स्यादद्वा न विचिकित्सास्ति' इति
'देवे। भ्रत्या देवानप्येति' दत्येवमाद्याः। स्यत्यञ्च 'सदा तद्वावभाविताः' दत्येवमाद्याः। तस्मादविभिष्टफलानां विद्यानामन्य-

यमं साधयति। तत्र स्थितलादियादिना। एकपुरोडाश्मललाद्यथा विशिववेगिर्विकल्पल्तथा विकल्पनियम एवासां विद्यानां न्याय्यः, तुल्य-फललात्। न च फलभूयस्वार्थिनः काम्यकमससमुचयोऽपि दृष्ट इति वाच्यं, र्श्वरसान्चात्वारात् परं फलभेदेऽप्यासामचंग्रचे।पाल्चीनां सान्चात्-कारात्मकपलस्य तुल्यत्वात्, तस्य चैकपाद्यतत्वे अन्यस्याः क्रत्यभावा-चित्तविच्चपकतया तद्विद्याद्यतत्वाचिति सिद्धान्तभाष्यार्थः। सा तु सान्चात्वार इत्यत आह। सान्चात्वरणसाध्यचेति। यस्य पुंसः, अद्धा रश्वरोऽचिति सान्चात्वारः स्थादिचिकितसा च नास्ति अहमी-श्वरो न वेति तस्यवेश्वरप्राप्तिरित्यर्थः। जीवनेव भावनया देवलं

<sup>\*</sup> यथाकामेति वर्धः।

तमामादाय तत्परः स्थात् यावदुपास्यविषयमाचात्करणेन \*तत्पचप्राप्तिरिति॥

## काम्यास्तु यथाकामं समुचियेरन्न वा पूर्वहेत्व-भावात् ॥ ६०॥

'त्रविशिष्टफललात्' द्रत्यस्य प्रत्युदा हरणं, यास पुनः काम्यासु विद्यासु 'स य एतमेव वायुं दिशां वत्सं वेद न पुलरोदं रादिति स यो नाम ब्रह्मेत्युपास्ते यावन्नान्ना गतं तत्रास्य काम-चारो भवति' दति चैवमाद्यासु क्रियावद दृष्टेनात्मनात्मोयं तत्तत् फलं साधयन्तीषु साचात् करणापेचा नास्ति ता यथा-कामं समुचीयेरन्न वा समुचीयेरन् पूर्व हेलभावात्, पूर्वस्था-विशिष्टफललात् श्रादित्यस्थ विकल्पहेते। रभावात्॥

## ऋङ्गेषु यथाश्रयभावः ॥ ६१ ॥

कर्माङ्गेषु उद्गीयादिषु ये त्रात्रिताः प्रत्ययाः वेदचय-विह्तिाः किं ते ममुचीयेरन् किं वा यथाकामं सुरिति

साचात्नृत्य देचपाते।त्तरकालं देवलं चाप्नाति इति श्रुत्वन्तरार्थः। चाचंग्रचाणामनुष्ठानप्रकारमुपसंचरति। तस्मादिति॥

काम्यास्त । तटस्थापास्तयोऽच विषयस्तास किं विकल्प उत यथाकामं चनुष्ठानमिति पूर्ववत् संग्रये सत्युपास्तिलाविग्रेषादद्यंग्रहविद्वलल्प इति प्राप्तावयवाधं सिद्धान्तयित । चविग्रिष्टेति । स यः कचिदेतं वायुमेवाङ्गलेन कल्पितानां दिणां वत्यं वेदोपास्ते नासी पुचमरणनिमित्तं रोदनं रोदिति लभते नित्यमेव जीवत्पचा भवतीत्यर्थः । चाइंग्रइ-देशान्ते साद्यात्वारद्वारत्वमुपाधिरिति भावः ॥

सम्मवङ्गावबद्धीपास्तीनामनुष्ठानकमं वत्तुं पूर्वपद्मयति। अङ्गेषु इति।

<sup>\*</sup> ततफलं प्राप्तिमिति वर्धः। † यथा कामचार इति मुः।

मंत्रये यथात्रयभाव दत्याह। यथैषामात्रयाः स्ते वादयः ममूय भवन्येवं प्रत्यया ऋपि, श्रात्रयतन्त्रतात् प्रत्ययानां॥

## शिष्टेय ॥ ६२॥

यथा चात्रयाः स्ताचादयिस्तिषु वेदेषु शिखन्ते एवमा-त्रिता त्रिपि प्रत्ययाः नापदेशकताऽपि कश्चिदिशेषाऽङ्गानां तदात्रयाणाञ्च प्रत्ययानामित्यर्थः॥

### समाचारात्॥ ६३॥

'होत्वषदनाद्धैवाऽपि \*दुर्द्गीतमनुसमाहरति' दति च प्रण-वोद्गीयैकविज्ञानमाहात्यादुद्गाता खकर्मखुत्पन्नं चतं है। चात् कर्मणः प्रतिसमाद्धाति दति ब्रुवन् वेदान्तरोदितख प्रत्य-

चङ्गास्त्रितत्वात् सपानत्वाच संग्रयमाद् । किमिति । यथा क्रत्ने स्वास्ति । तदास्त्रिताङ्गानां समृचित्वान्ष्ठानियमस्त्रथाङ्गान्ष्ठाने तदास्त्रिते।पा-स्तीनां तद्वियम इति स्चार्थः । नन् तद्विधारणानियम इत्यचाङ्गा-स्त्रितानां गोदोच्चनवदनङ्गत्वमुक्तां तत् कथमनङ्गानामङ्गत्वसमृचयं ग्रङ्को-तेत्वच्यते । चङ्गान्यन्ष्ठापयन् प्रयोगिविधिर्ययुपासनानि नानुष्ठापयेत् तद्वि तेषां तदास्त्रितत्वं वर्थमिति मन्वानस्य ग्रङ्कोति भावः ॥

तर्हि गोदोहनस्यापि समुचयः स्थादिव्यतं चाह। शिरुचेति। शिर्षिः शासनं विधानमिति यावत्। विहितत्वाविशेषात् समुचयो-उङ्गवदिव्यर्थः। गोदोहनस्य तु नानुष्ठाननियमः, चमसस्याने विहित-त्वात् तिव्यमे चमसविधिवयर्थात्, उपासनानां तु न कस्य चिदङ्गस्य स्थाने विहितत्विमिति समुचयनियमेन विष्थात इति भावः॥

सम्चये लिङ्गं, समाहारादिति। 'ऋग्वेदिनां यः प्रणवः स साम-वेदिनामुद्गीयः' इति छान्दोग्ये प्रणवीद्गीययोरकाध्यानविधिरिल्तं, तस्य

<sup>\*</sup> दुरद्गीयमिति मेा।

यस्य वेदान्तरे।दितपदार्थमम्बन्धमामान्यात् मर्ववेदे।दितप्रत्य-योपमं हारं स्वयतीति जिङ्गदर्भनम्॥

## गुणसाधारण्यश्रुतेश्व ॥ ६४॥

विद्यागुण च विद्यात्रयं मन्तमे द्वारं वेद चयमाधारणं त्रावयति, तेनेयं चयीविद्या वर्तते 'त्रोमित्यात्रावयत्ये।मिति ग्रंमत्ये।मित्युद्वायति' दति। तत्र व्यात्रयमाधारण्यादात्रितमा-धारण्यमिति लिङ्गदर्भनमेव। त्रय वा गुणमाधारण्यत्रते-चेति। यदीमे कर्मगुणा उद्गीयादयः मर्वे मर्वप्रयोगमाधारणा न सुर्न स्थात् ततस्तदात्रयाणां प्रत्ययानां महभावः, ते त्रद्वी-थादयः मर्वे सर्वप्रयोगमाधा-रणाः त्राद्वाः सर्वोङ्गयाहिणा प्रयोगवचनेन मर्वे सर्वप्रयोगमाधा-रणाः त्राव्यन्ते, तत्र व्यात्रयसहभावात् प्रत्ययमहभाव दति॥

पालार्यवादो होत्यवदनादित्यादिः। होतुः श्रंसनस्यलवादिना होत्यवदन-शब्देन श्रंसनं लच्छते, उद्गाता खरादिप्रमादात् अष्टमप्यद्गीयं सम्यक्-कतात् होत्यशंसनादनुसमाहरत्येव निर्देषं करोत्येव किल, शस्यः मानप्रणवेन खीयोद्गीयस्थेक्यध्यानबलादित्यर्थः। ततः किं तचाह। इति ब्रविति। सामवेदस्थोद्गीयध्यानस्य ऋग्वेदोक्तप्रणवसम्बन्धा यो दर्यः स रवाङ्गानां सर्ववेदान्तिविह्नितोपालिसमुचये लिङ्गं प्रणवरूप-पदार्थस्थोपात्लोनाञ्च वेदान्तरोक्तात्वसादस्थात् वेदान्तरोक्ताङ्गसम्बन्ध-स्थापि समानत्वादित्यर्थः॥

ॐकारस्य ध्येयस्य साधारस्यादिष तदात्रितधानानां समृचित्या-नुष्ठानं ग्रम्यत इति लिङ्गान्तरमाहः। गुर्णेति। तेनोङ्कारेस, वेदचयोत्तं कर्म प्रवर्तत इत्यर्थः। अन्ययमुखेनोत्तमेवाधं व्यतिरेकतोऽपि व्याचस्रे। चय वेति॥

### न वा तत्महभावायुतेः॥ ६५॥

न वेति पच्यावर्तनम्। न ययाश्रयभाव श्राश्रितानामुपामनानां भवितुमर्द्वति। कुतः, तत्सद्दभावाश्रुतेः। यथा दि
चिवेदीविद्दितानामङ्गानां स्तोचादीनां मद्दभावः श्रूयते 'ग्रहं वा
ग्रहीत्वा चमसं वेन्त्रीय स्तोचमुपाकरोति स्तृतमनुशंसित प्रस्तोतः
सामगाय द्देतिरेतत् यज' दत्यादिना, नैवमुपामनानां मद्दभावश्रुतिरस्ति। ननु प्रयोगवचन \* एवासां मद्दभावं प्रापयति। नेति
ब्रूमः, पुरुषार्थतादुपामनानां, प्रयोगवचने दि क्रत्वर्थानामुद्गीयादीनां सद्दभावं प्रापयति, उद्गीयाद्यपामनानि तु क्रत्वङ्गाश्रयाखिप गेरदोद्दनादिवत् पुरुषार्थानीत्यवेशचाम 'पृथाय्यप्रतिबन्धः फलम्' दत्यच वि॰स्चांशः २।२।६२]। श्रयमेव चे।पदेशाश्रयो विश्वेषाऽङ्गानां तदालस्वनानां चे।पामनानां यदेकेषां क्रत्वर्यमेकेषां पुरुषार्थत्यमिति। पर्च लिङ्गदयमकार्णमुपामनमद्दभावस्य श्रुतिन्यायाभावात्। न च प्रतिप्रयोगमाश्रयकात्र्र्योपसंद्रारादाश्रितानामिप तयालं विज्ञातुं श्रक्यते, श्रतत्प्रयुक्तला-

पलेक्हाया चानियमादुपास्यानियम एवमुक्तः, अङ्गवत् समुचयनि-यमे मानाभावादिति सिद्धान्तयति। न वेति। प्रयोगिविधः खलु साङ्गप्रधानान्छानियामकः न लगङ्गानां संग्राहक इत्याह। नेति बूम इति। विमतोपास्तयः क्रतो न समुचित्यानुष्ठेया भिन्नपालताद्गोदो-हनवदिति भावः। शिष्येचेत्रकं निरस्यति। च्यमेवेति। समाहा-रादुणसाधारस्यश्रुतेचेत्रत्वां लिङ्गदयमपि मानान्तराप्राप्तस्य द्येतिकं न खयं साधकं च्यांवादस्थलादित्याह। परचेति। गुणसाधारसाय

<sup>\*</sup> एवेषां इति सा॰।

दुपामनानां, त्रात्रयतन्त्राखिपि खुपामनानि काममात्रयाभावे भास्वन लात्रयमहभावे महभावनियममईन्ति तत्सहभावा-श्रुतेरेव। तस्मात् यथाकाममेवापामनान्यनुष्ठोयेरन्॥

## दर्शनाच ॥ ६६॥

दर्शयति च श्रुतिरमहभावं प्रत्ययानां 'एवंविद्ध वै ब्रह्मा यज्ञं यजमानं सवाय ऋतिजाऽभिरचिति' दिति। सर्वप्रत्ययोपसंहारे हि 'सर्वे सर्वविदः' दिति न विज्ञानवता ब्रह्मणा परिपाच्यत्न-मितरेषां सङ्गीर्थेत। तसात् यथाकाममुपासनानां समुचया विकच्या वेति॥ ॥॥

दति श्रीमच्छारीरकमीमांसाभाखे श्रोमच्छद्भर्भगवत्या-दक्ती हतीयसाधायस हतीय: पाद: ॥ \* ॥

स्त्रस्य दितीयां व्याख्यां दूषयति। न चेति। तत्प्रयुक्तात्वाभावे तदा-त्रितत्वं कथिमत्वत च्याच्च। च्यात्रयेति। इदमेव तेषां च्यङ्गात्रितत्वं यदङ्गाभावे सत्यसत्त्वं न त्वङ्गव्यापकत्विमिति॥

किञ्च विदुषां ब्रह्माणेषास्तिजां पाल्यत्ववचनात्र सर्वे।पान्तीनां सहप्रयोग इत्याह । दर्शनाचेति । ऋग्वेदादिविह्निताङ्गलोपे व्या-हृतिहोमप्रायस्तितादिविद्यानवन्त्वमेवंविन्तं ब्रह्मण इत्यर्थः॥

इति श्रोमत्परमहंसपरिवाजकाचार्य श्रोगोविन्दानन्दभगवत्पाद-क्रती शारीरकथाखायां भाष्यंरत्नप्रभायां ढतीयाध्यायस्य ढतीयः पादः॥०॥

#### ॐ पर्मात्मने नमः।

-5000

# पुरुषार्थाऽतः श्रब्दादिति वादरायणः ॥ १ ॥

श्रधेदानोमीपनिषदमाताज्ञानं किमधिकारिदारेण कर्म-ण्वेवानुप्रविश्वति श्राहीस्वित् स्वतन्त्रमेव पुरुषार्थमधनं भवति इति मीमांसमानः सिद्धान्तेनैव तावदुपक्रमते 'पुरुषार्थाऽतः' दति। श्रतः श्रसात् वेदान्तविहितादाताज्ञानात् स्वतन्त्रात्

चादर्भपुक्तकेऽयं हतीयाध्यायस्यान्तिमः पादे।ऽरत्नप्रभाभासिते। वर्तते, कोवलटीकापुक्तकान्तरेऽप्येतदंश्रो नाक्ति, सतरामेतत्यादविश्रदी-करणार्थमानन्दगिरिञ्जतटीकीव परिग्रहीता तत्स्थाननिवेश्रिता च ॥

#### अं सरखत्ये नमः।

कर्माक्षसिक्षिविद्योक्तिप्रसङ्गात् ब्रह्मचानस्य कर्माङ्गलमाण्ड्य परिहरित। पुरुषार्थ र्रात। परापरब्रह्मविद्यानां गुणेपसंहारे। स्या
परिमाणमवधार्य्य तासां कर्मानपे द्याणामे व प्रुषार्थसाधनलमवसरप्राप्ता निरूप्यते, तत्र कर्मानपे द्याणाममूषां का नामे तिक्रत्ये यता, निर्ह्म तां विना कारण ते त्या प्रद्या यचादयः प्रवणादयः प्रमादयः विद्यात्या प्रयोगिन्य र्हतिकर्त्ये या निर्ह्मपन्ते, तद्मिप्रत्याह। खयेति।
पाल भेदाभेदी विना न विद्याभेदाभेदी, न च ता विना गुणे। पसंहारानुपसंहारी, तेन प्रागेव विद्यानां पुनर्थहेतुले स्थिते प्रथममापिन घदः
स्थातमाचानमिष्यत्य वादिविप्रतिपत्या प्रस्वयमाह। खापिन घदमिति।
स्थानेन चात्मचानविद्यामे प्रास्त्रप्रतिसङ्गतिरचते, सिद्धे पालवत्त्वे
स्वतन्त्रमेवेदं पालवदिति साधनादध्यायपादसङ्गतिः। पूर्वपद्यो समुस्वपद्यासिद्धः, सिद्धान्ते केवलस्य चानस्य केवल्यस्य साधनतेति मला
पूर्वपद्यमग्रे दर्शयन् खादी सिद्धान्तमाह। सिद्धान्तेनित। स्वपद्या

पुरुषार्थः सिध्यतीति वादरायण त्राचार्था मन्यते, कुत एत-दवगम्यते, ग्रब्दादित्याह । तथा हि 'तरित ग्रोकमात्मवित् स यो ह वै तत्परं ब्रह्म वेद ब्रह्मीव भवति ब्रह्मविदाप्नोति परं त्राचार्यवान् पुरुषो वेद तस्य तावदेव चिरं यावन्न विमो-च्छेऽय सम्पत्य दित 'य त्रात्माऽपहतपाग्ना' दृष्टुपक्रम्य 'स सर्वां स्र लोकानाप्नोति सर्वां स्र कामान् यस्तमात्मानमनुविद्य विजा-नाति त्रात्मा वा त्ररे द्रष्ट्यः' दित चे।पक्रम्य 'एतावदरे खल्लस्तत्वं' दृत्येवंजातीयका श्रुतिर्विद्यायाः केवलायाः पुरु-षार्थहेतुलं श्रावयति । श्रथात्र परः प्रत्यवितष्ठते ॥

# भ्रोषत्वात् पुरुषार्थवादो यथाऽन्येष्विति जैमिनिः॥ २॥

कर्दलेनातानः कर्मभेषलात् तदिज्ञानमपि वीहिप्रोच-णादिवत् विषयदारेण कर्मसम्बन्ध्येवेत्यतस्त्रसिन्ववगतप्रयोजने

पुरुषार्थवाद इत्यचार्थग्रहणं तन्त्रेगोपात्तं, तेन पुरुषार्थवादी। उर्थ-वाद इति द्रय्यं। तत्त्वज्ञानं कर्माङ्गकर्रदारा प्रयोगविधिना देय-

प्रतिचां योजयित। असादिति। तच प्रमाणं एक्ति। कुत इति। स्चावयवेनोत्तरमाह। शब्दादिखाहेति। प्रमाणं विव्णोति। तथा ही व्यादिना। सगुणब्रह्मचानस्थापि खातन्त्र्येण पुमर्थहेतु तेति वत्तुं ति विषयं श्रुतिमाह। य आत्मेति। निर्मुणविषयं वाक्यान्तरमाह। खात्मेति। उत्तश्रुतिषु विद्यापलयोः साध्यसाधनलं न भाती व्याश्रङ्खा तथारे कपुष्वसम्बन्धसामर्थादेव तद्वीरिव्याश्रयेनाह। के कलाया इति। पूर्वपद्यमवतारयित। स्रयेति। सिद्धान्ते। त्यान्तरमात्मचाने विषये पालश्रुतिमिधस्रव्य मीमांसक खोदयती व्यर्थः॥

त्राताज्ञाने या फलश्रुतिः साऽर्थवाद इति जैमिनिराचार्ये।
मन्यते। यथान्येषु द्रव्यसंस्कारकर्मसु 'यस्य पर्णमयी जुह्नभवित न स पापं क्षाकं ग्रुणोति यदाङ्को चतुरेव श्राव्यस्य
वङ्को यत् प्रयाजानुयाजा इज्यन्ते वर्म वा एतत् यज्ञस्य क्रियते
कर्म यजमानस्य श्राव्याभिश्वत्ये' इत्येवंजातीयका फलश्रुतिरर्थवादस्वदत्। कथं पुनरस्थानारभ्याधीतस्थात्मज्ञानस्य प्रकरणादीनामन्यतमेनापि हेतुना विना क्रतुप्रवेग्र त्राग्रङ्मते।
कर्वदारेण तदिज्ञानस्य वाच्यात् क्रतुस्वन्यः इति चेत्, न,
वाच्यविनियोगानुपपत्तेः। श्रव्यभिचारिणा हि केनिचित् दारेणानारभ्याधीतानामपि वाच्यनिमित्तः क्रतुस्वन्थे। उवकल्यते

मादीयमानकर्माङ्गकर्त्राश्रयणणास्त्रसिद्धलात् यजमानसंस्त्राराञ्चनादि - विदित मला श्रेषलादिखेतद्याचछे। कर्छलेनेति। तत्त्वज्ञानं प्रयोगिति- धिनाऽऽदेयं साध्यफ्लोक्तिश्रून्यले सित कर्माङ्गाश्रयणात् पर्णमयीला- दिवदिति प्रयोगः। स्वतन्त्रफलस्य कथं प्रोच्चणादिवत् कर्माङ्गतेष्टाशङ्ख्य पुरुषार्थवाद इत्यस्यार्थमाह । इत्यत इति। वेदार्थजिज्ञासायां तत्त्वनिर्णयार्थं संश्वादिप्रतिभासो गुरोर्य शिष्येण दर्शनीयः, गुरुणा च तद्विरासेन तत्त्वमाविष्करणीयमिति शिष्याचारं दर्शयतुं जैमिनि- यहणं न प्रतिपच्चतया शिष्यस्य तद्योगात्। फलश्रुतेरर्थवादले स्वातं दर्शान्तं व्याचसे। यथित। पर्णमयीद्रवे यजमानस्थञ्जनादि- संस्तारे प्रयाजादिकर्मस् च क्रमेण फलश्रुतीराहः। यस्तेषादिना। सा च फलश्रुतिनं फलपरा फलवत्त्रलर्थलात् पर्णतादेः फलश्रेषला- योगादतः सार्थवाद स्वित पर्णमयीलाधिकरणे समर्थितं, तथात्म- चानेऽपि फलश्रुतिरर्थवाद स्व स्वादित्याहः। तददिति। विनियोग्जनमानाभावात् स्वात्मधियोऽनङ्गलात् तच फलश्रुतिर्गर्थवाद इति गङ्गतानाभावात् स्वात्मधियोऽनङ्गलात् तच फलश्रुतिर्गर्थवाद इति गङ्गद्वारा पर्ण-

कर्ता तु यभिचारि दारं लेकिं तवेदिककर्म स्थारणात, तस्मान तद्दारेणात्म ज्ञानस्य क्रत्मस्व स्थिमिद्धिरिति। न, यित-रेकिविज्ञानस्य वैदिकेस्थः कर्म स्थाऽन्य चानुपये। गात्, न हि देच्यतिरिक्तात्मविज्ञानं लेकिकेषु कर्मस्यप्य ज्यते, सर्वया दृष्टार्थप्रवृत्त्युपपन्तेः, वैदिकेषु तु देच्याते। त्रकालफलेषु देच-यितिरिक्तात्मविज्ञानसन्तरेण प्रवृत्तिर्ने। पपद्यत दृत्युपयुज्यते यितिरेकिविज्ञानं। नन्यपहतपामलादिविभेषणादसंसार्थात्म-विषयमे। पनिषदं दर्भनं न प्रवृत्त्यङ्गं स्थात्। न, प्रियादिमंस्य-

मयीत्वस्य वाक्यात् क्रतुसम्बन्धवदात्मधियोऽपि कर्रदारा वेदान्तवाक्यात कतुसङ्गतिरिति पूर्ववाद्या ह। कर्नेति। सिद्धान्ती दृषयति। नेति। तदेव विव्योति। अव्यक्षिचारियेति। जुद्धवदात्मज्ञाने कर्जेवाव्यभि-चारि दारमिलाग्रङ्खा ह। कर्तेति। तस्य यभिचारिले फलमा ह। तसादिति। किंदे हातिरिक्षात्म ज्ञानस्य कमी कुलं विनियोजका भा-वात् निरस्तते जिञ्चाप इत्यापालादि विशेषिता संसार्थातमविषयाप-िषदचानस्थेति दिकल्यादां पूर्ववादी दूषयति । नेति। तस्य विषय-दारा तेष्वनुप्रयेशात् न कर्माङ्गलं निषेद्धं शकामित्यर्थः। लीकिक-कर्मणाऽपि कर्मलात् वैदिक्कर्मवत् कर्रदारेणातिरिक्तज्ञानापे चेति कर्तुः साधारस्यमित्याशङ्घाच। न होति। सर्वधेति यतिरेकचाना-ज्ञानयोरित्यर्थः। तर्ज्ञिवेदिकान्यपि कमीणि कर्मल।दितरवन व्यति-रेकज्ञानापेचार्यावाशक्याच। वेदिकेष्विति। कारीर्थादिनिरुच्यर्थं देच पाते त्यादि विशेषगां। दितोयमालम्बते। निन्वति। अनुपयोगित्वात् विरोधिलाच तस्य न कलक् तेति भावः। क्रलपेचितं रूप हिलान्यद-विवक्तिसित्या इ। नेत्यादिना। जायादी नामात्मार्थले न प्रियलमुक्ता चात्मा द्रयय इति वदता जायादिना भाग्येन सूचितस्य संसारिणा भो तारेव दयवालिंग भे ति जान च कर्मस्पयुत्तमता भी त्युतिरिता-मात्मरूपं न श्रीतिमत्यर्थः । चपद्रतपापालादिविश्रेषणस्य भाक्तर्थः

चितस्य मंगारिण एवात्मना द्रष्टयले। परेशात्, श्रपहतपायलादिविशेषणन्तु स्तृत्यधं भविष्टति। ननु तत्र तत्र प्रमाधितमेतदिधिकममंगारि ब्रह्म जगल्कार्णं, तदेव संगारिण श्रात्मनः
पारमार्थिकं स्वरूपमुपनिषत्पूपदिश्यत द्रति। मत्यं प्रमाधितं
तस्वैव तु स्यूणानिखननवत् फलदारेणाचेपप्रतिममाधाने क्रियेते दार्छाय॥

## त्राचारदर्भनात्॥ ३॥

'जनको इ वैदेही बद्धदिणोन यद्योनेजे' 'य च्यमाणो वै भग-वन्तोऽहमिसा' द्रत्येवमादीनि ब्रह्मविदामिप त्रन्यपरेषु वाक्येषु कर्मसम्बन्धदर्भनानि भवन्ति । तथाद्दालकादीनामिप पुत्रानु-

युक्तलादितिरिक्तमात्मरूपमेथ्यमित्याश्रद्धाः । यपहतेति । जनादिस्वमारभ्य तत्र तत्राप्रपञ्चत्रद्धात्मपरता वेदान्तानामुक्ता तत् कथमपइतपाप्रालादिकीर्नम्य स्तृत्यर्थतेति श्रङ्कते । नन्विति । यधिकमिति विशेषणादाश्रङ्कितं देतं वारयित । तदेवेति । संसारिणाऽसंसारोत्यररूपमिति याइतिं प्रत्याइ । पारमार्थिकमिति । ऐक्ये प्रमाणं
पृवाक्तां स्वयित । उपनिष्वत्यिति । पूर्वपचाचोपं समाधत्ते । सत्यमित्यादिना । पजदारेणित्यात्मज्ञानं वेदान्तानां तत् कर्लथं वेति
विचारेणेत्यर्थः । साधितस्यैवाचोपसमाधिभ्यां साधनस्य प्रतमाइ ।
दार्ज्यायेति ॥

किञ्च जनकादीनां विद्या सह कर्माचरणदर्शनात्र केवलेव विद्या मोद्यहेतुरतः सहानुष्ठानं विद्यायाः खातन्याभावेन कर्माङ्गले लिङ्ग-मित्याह । त्याचारेति । स्व व्याच्छे । जनको हिति । विदेशानाम-धिपतिर्जनको नाम राजा बद्धदिल्णसंज्ञेन यज्ञेनाश्वमधेन वा बद्ध-दिल्लायुक्तेन पुरा कदाचिदोजे यागं हतवान् । केक्वेयस्य राज्ञे शामनादिदर्शनात् गार्डस्थ्यमम्बन्धेऽवगम्यते। केवलात् चेत् ज्ञानात् पुरुषार्धसिद्धिः स्थात् किमर्थमनेकायाससमन्वितानि कर्माणि ते कुर्युः, अर्के चेनाधु विन्देत किमर्थं पर्वतं व्रजेत् दित न्यायात्॥

## तच्छ्तेः ॥ ४ ॥

'यदेव विद्यया करोति श्रद्धयोपनिषदा तदेव वीर्यवत्तरं भवति' इति च कर्मभ्रेषतश्रवणात् विद्यायाः न केवलायाः पुरुषार्थहेतुलं॥

### समन्वारभाषात्॥ ५॥

'तं विद्याकर्मणी ममन्वारभेते' दति च विद्याकर्मणीः फलारमो माहित्यदर्भनात् न खातन्युं विद्यायाः॥

ब्रह्मविदे वाक्यमाह। यद्यमाग इति। विद्यार्थिनः समागतान् प्राचीनशालादीन् भगवन्त इति सम्बेध्धाहं यद्यमागोऽस्मि तत्र क्षितिचित् दिनान्यासध्यमिति राजोक्तवानिव्यर्थः। उक्तवाक्यानि विद्याध्यानि न कर्मार्थानीव्याशङ्घाह। अन्येति। इतस्य ब्रह्मविदामित्त कर्मसङ्गतिरिव्याह। तथेति। व्यादिपदेन व्यासयाद्यवल्क्यादिसंग्रहः, दितीयेन भार्थानुशासनादया ग्रह्मन्ते। कर्म छतं विद्वद्भिरेव केसिः दिव्येतावता विद्याशक्तिरपद्मवायागात् केवलेव सा मृक्तोर्हेत्रिव्याशः द्याहा । केवलादिति। व्यत्यायासमुपायं हिता न कोऽपि महायासं तमादियेत इत्यत्र लेशिकान्यायमाह। व्यक्ते चेदिति। समीपवचनाः ऽर्कशब्दः॥

न केवलं विद्याया लिङ्गादेव कर्माङ्गलं, किन्तु ढतीयाश्रुतेरपीत्या ह। तदिति। सृत्राधं विद्योगिति। यदेवेति॥

रता न खतन्ता विद्या पुमर्थहेतुरित्या इ। समन्वारम्भणादिति।

### तद्दते। विधानात् ॥ ६ ॥

'त्राचार्यकुलात् वेदमधीत्य यथाविधानं गुरोः कर्माति-शेषेणाभिषमादृत्य कुटुम्वे शुचौ देशे खाध्यायमधीयानः' इति चैवंजातीयका श्रुतिः समस्तवेदार्थविज्ञानवतः कर्माधिकारं दर्शयति। तसादिप न विज्ञानस्य स्वातन्त्र्येण फलहेतुलं। नन्व-चाधीत्येत्यध्ययनमाचं वेदस्य श्रूयते नार्थविज्ञानं। नैष देषः, दृष्टार्थलात्। वेदाध्ययनमर्थावबे।धपर्यन्तमिति स्थितं॥

#### नियमाच ॥ ७ ॥

'कुर्वन्नेवेह कर्माणि जिजीविषे च्छतं समाः। एवं लिय नान्यथेते।ऽस्ति न कर्म लियते नरे'॥ इति-

सूचं विद्योति। तिमित्यादिना। तं परलेकां त्रजन्तं विद्याकर्मणी समनुगच्छत इति यावत्॥

तरसातन्ये लिङ्गान्तरमाह। तदत रित। तद्याकरोति। घाचार्येति। तस्य कुलं ग्रहम्पनयनं कृत्वा तत् प्राप्यनन्तरं गुरोः सुस्रुधारूपं कर्म विधायातिश्रेषेण शिक्षेन कालेन यधाविधानं पवित्रपाणिलप्राङ्मखलादिविधानमनतिकम्य वेदमधीत्यानन्तरमभिसमादृत्य वृतविसर्गं कृता दारानाहृत्य कुटुम्वे गाईस्थे स्थितः सुची देशे स्वाध्यायाध्ययनं कुर्वन् कर्मान्तराणि च विह्नितानि च यथाश्राक्ति कुर्वाणे।
व्रह्मलोकमभिस्म्पयत रत्यर्थः। अध्ययनश्च्यस्य यथाश्रुतमर्थं ग्रहीत्वा
शङ्कते। निच्नित। अध्ययनविधेरवधातादिविधिवद्षार्थलादर्थाववेधान्तो व्यापाराइसीति प्रथमे तन्त्रे समर्थितमित्याह । नेत्यादिना॥

इतस्र न सतन्ता विद्या पुमर्थहेतुरित्याह । नियमाचेति । नियमं विभजते । कुर्वविति । इह देहे ग्रतं समाः ग्रतसङ्ख्याकान् संवत्सरान् तथा 'एतदै जरामधें मचं यदग्निहोचं जर्या वा होवासान् मुच्यते मृत्युना वा' दत्येवंजातीयकान्त्रियमादिप कर्मभेषलमेव विद्याया दत्येवं प्राप्ते प्रतिविधत्ते॥

# अधिकापदेशानु वादरायणस्यैवं तद्रर्भनात्।। ८॥

तुशब्दात् पचे। विपरिवर्तते। यदुक्तं 'शेषलात् पुरुषार्थवादः' दित [वे॰सु॰३।४।२] तन्नापपद्यते। कस्मात्, श्रधिकापदेशात्। यदि संसार्थवात्मा शारीरः कर्ता भाका च शरीरमाचव्यतिरे-केण वेदाक्तेषूपदिष्टः स्थात् ततो वर्णितेन प्रकारेण फलश्रुतेरर्थवादलं, श्रधिकन्तु शारीरादात्मने।ऽसंसारीश्वरः कर्वलादि-संसार्धर्मरहिते।ऽपहतपाश्चलादिविशेषणः परमात्मा वेद्यले-

जिजीविषेत् तत्वमाणि कुर्ववेवेति नियमविधिः, स्वन्विय नरे वर्तमाने सत्यश्चमं कर्म न लिप्यते, तेन त्वं न लिप्यसे इति यावत्। इतश्च
प्रकारादन्यथा प्रकारान्तरं नान्ति यता न कर्मलेपः स्थादित्यर्थः।
नियमान्तरमाह। तथित। जरामयं जरामरंगाविधकं। तदेव
विश्वद्यति। जरयेति। श्रुत्यादिभिरातमधियः किञ्जे कर्माङ्गले तत्कलेनेव फलवन्त्यमित्युपसंहर्तुमितीत्युक्तं। पूर्वपन्तमनूष्य सिद्धान्तयित।
स्वामिति॥

स्त्रं योजयित। तुश्ब्दादिति। पत्तिविपरिवर्तमानमेव पत्तमन्य दर्शयित। यदिति। चनुपपित्ति हेतुं प्रश्नपूर्वक्रमा ह। कस्मादिति। चिधिकोपदेशं चितिरेकते। दर्शयिति। यदीति। यः कर्ता कर्माङ्गं नासी। वेदान्तवेद्यो यच ब्रह्म तदेद्यं न तत्क्रमाङ्गमतत्त्वज्ञानस्य कुतः श्रेषता कुतन्तरां फलश्रुतेरर्थवादतेत्यर्थः। ब्रह्मात्मधीनं क्रतुप्रयोगिविधिनी-पादया तदिरोधित्वादादीयमानोदित होमविरोध्यन्दित होमवदिति नापदिखते वेदान्तेषु । न च तिद्वज्ञानं कर्मणां प्रवर्तकं भविति प्रत्युत तत्कर्माणुच्छिन नीति वच्चिति 'उपमर्दञ्च' दत्यत्र [वे॰ सः॰ ३।४।१६] । तस्मात् 'पुरुषार्थोऽतः प्रव्यात्' इति [वे॰ सः॰ ३।४।१] । यस्मतं भगवता वादरायणस्य तत्त्रयेव तिष्ठति न ग्रेषलप्रस्तिभिर्द्धेलाभाभेञ्चालियतुं प्रक्यते । तथा हि तमधिकं प्रारीरादीश्वरमात्मानं दर्भयन्ति श्रुतयः 'यः मर्वज्ञः मर्ववित्' 'भीषासादातः पवते भीषोदेति सर्यः' 'मद्मयं वज्रमुद्यतं' 'एतस्य वा श्रवरस्य प्रप्रापने गार्गि' 'तदैचत बक्चसां प्रजायेयेति तत्त्रेजोऽस्वत्रतं' दत्येवमाद्याः । यन्तु प्रियादिमंस्चितस्य मंगरिण एवात्मनो वेद्यतयानुकर्पणं 'श्रात्मनस्तु कामाय पवें प्रियं भवति' 'श्रात्मा वा श्रवे दृष्यः' 'यः प्राणेन प्राणिति सत्त श्रात्मा पर्वान्तरो य एषो-ऽचिणि पुरुषे दृश्यते' दत्युपक्रस्य 'एतन्त्वेव ते स्वयोऽनुव्या-स्वास्मि' दित चैवमादि, तदिप 'श्रस्य सद्दता स्वतस्य निः-

मलाइ। प्रख्तेति। वादरायणसेवादि याचरे। तसादिति। उत्तातमज्ञानस्य अतुशेषलायागत्तच्च्व्दार्थः। अधिकोषदेशासिद्धिमाश्च्य
तद्रश्नादिख्नेन प्रवाइ। तया द्वीति। अलपे ज्ञितं रूपं दिलान्यदात्मरूपमनिरुमिलुक्तं तत्राह। यन्तित। यात्मनन्तु कामाये व्यपकम्यात्मा वा खरे त्रस्य इति वाक्यं ब्रह्मोपदिदिन्तायां सत्यामेव ब्रह्मातमेकाभिप्रायमित्वत्र वाक्यशेषमाइ। यस्येति। यः प्राणेनेव्यादिवाक्यमप्येक्यपरं इत्यत्र वाक्यशेषं दर्शयति। योऽश्वनायेति। य स्थाऽज्ञिणीत्यादिवाक्यमपि तथेव्यस्मित्रर्थे शेषानुगुण्यमाइ। परिमिति।
उत्रेः श्रेषेः संसारिणा यद्धिकं ब्रह्म तस्योपदिदिन्तायां सत्यामेव
ब्रह्मणा जीवस्यात्यन्तभेदाभावधिया द्रस्यादिवाक्यमिति अत्वनपिन्तिन

यितमेतत् यदृग्वेदो यजुर्वेदः' 'थोऽप्रनायापिपासे प्रोतं मेा हं जरां मृत्युमत्येति परं ज्योतिरूपसम्पद्य खेन रूपेणाभिनिष्य-द्यते स उत्तमः पुरुषः' इत्येवसादिभिर्वात्यप्रेषेः सत्यामेवाधि-कोपदिदिचायां नात्यन्तभेदाभिप्रायमित्यविरोधः, पार्मे-यरमेव हि प्रारीरस्य पारमार्थिकं खरूपसुपाधिक्षतन्तु प्रा-रीरलं 'तत्त्वमिस नान्योऽतोऽस्ति द्रष्टा' दत्येवसादिश्रुतिभ्यः। सर्वच्चैतत् विस्तरेणास्माभिः पुरस्तात् तच तच निर्णीतं॥

## तुल्यन्तु दर्भनं॥ १॥

यदुक्तमाचारदर्भनात् कर्मभेषा विद्याय ब्रूमः, तुल्य-माचारदर्भनमकर्मभेषलेऽपि विद्यायाः। तथा हि श्रुतिर्भविति 'एतद्ध सा वे तदिदांस श्राक्तर्श्वयः कारयेयाः किमर्था वय-मध्येयामहे किमर्था वयं यद्यामहे एतद्ध सा वे तत् पूर्वे वि-

मात्मरूपं वेदान्तेषु विविद्यातिमित्युपग्रमे न कि श्वित् विरोधीऽस्तिति योजना। कुती जीवब्रस्नेक्यं मिथी विरोधादित्याण्रङ्य तान्तिको विरोध्या नास्तित्याच्या । पारमेश्वरमिति। प्रातिभासिकस्त विरोधस्तान्तिकाः भेदाविरोधीति मलाच। उपाधीति। जीवस्य तान्तिकं रूपं ब्रह्मेवित्य श्रातसंवादमाच। तन्त्वमिति। सम्पदादिविवयं तन्त्वमादि-वाक्यं न वस्तुविषयमित्याण्रङ्क्याच। सर्वश्वेति॥

परेक्तिं लिङ्गदर्शनं प्रवाह । तुल्यन्वित । उक्तमनृय सूत्रमूत्तरलेन योजयित । यदिव्यदिना । इतस्र विद्यायाः न भ्रेषते व्याह । याज्ञव-ल्लेति । चादिभ्रव्देन युकादया ग्रह्मन्ते । क्यं तेषामकर्मानिस्रतं तदाह । स्तावदिति । उभय्या लिङ्गदर्भने संभ्रयमाभ्रङ्म परकीय-सिद्धानामन्ययासिद्धं वक्तमारभते । चपि चेति । तत्र यन्यमाग

दांसे।ऽग्निहोत्रं न जुहवाञ्चित्रिरे एतं वै तमात्मानं विदित्ता ब्राह्मणाः पुत्रेषणायाञ्च वित्तेषणायाञ्च लोकेषणायाञ्च यु-त्यायाच्य भिचाच्यं चरन्ति' दत्येवंजातीयका। याज्ञवल्का-दीनामणि ब्रह्मविदामकर्मनिष्ठलं दृग्यते 'एतावदरे खल्वम्-तलमिति होक्का याज्ञवल्काः प्रवत्नाज' दत्येवमादिश्रुतिभ्यः। श्रिण च 'यत्त्यमाणा ह वै भगवन्ते।ऽहमिसा' दत्येति ज्ञिङ्गर्भनं वैश्वानर्विद्याविष्यं, सम्भवति च सोपाधिकायां ब्रह्मविद्यायां कर्मसाहित्यदर्भनं न लन्नाणि कर्माङ्गलमित प्रकरणाद्यभान्वात्। यत् पुनक्तं 'तच्छ्नतेः' दत्यन ब्रूमः॥

## असार्वित्रकी ॥ १०॥

'यदेव विद्यया करोति' इत्येषा श्रुतिर्न मर्वविद्याविषया प्रकृतविद्याभिसम्बन्धात्, प्रकृता चेाद्गीयविद्या 'श्रोमित्येतद-चरमुद्गीयमुपासीत' दत्यच [का॰]॥

ति । यदेवेति। विद्याशब्दस्य सामान्यविषयस्य विश्रेषा-काङ्कचस्य प्राकरिणकविश्रेषेण चरितार्थलादिति चेतुमाच । प्रक्र-तेति। स्रात्मियस्त्रयालशङ्कां प्रत्याच । प्रक्षता चेति ॥

इत्यादि लिङ्गदर्श निष्ठान्य थासि द्विमाद्य । यद्यमाय इति । तत्रापि विद्याला व कर्मसा दित्य मन्यथा ब्रह्म विद्यायामपि तत्र सङ्गादित्या श्र-ङ्याद्य । सम्भवतीति । तिर्द्ध वेश्वानर विद्याया न खातन्त्र्येय फलवन्तं कर्माङ्गलाङ्गीकारात्त्र चाद । न लिति । येघाञ्च ब्रह्म विदामपि कर्म दृश्यते, न तत्तेषां कर्म तद्धि चाद नालच्चां तेषाञ्चा हं ममा भिमाना-भावे च चोद नाभावात् कथ ञ्चिद नुवर्त्त मान मिति स्वारा परोक्षां श्रुतिमनू य तदुत्तर लेन सूत्र मवतार यति । यदिति ॥

### विभागः शतवत् ॥ ११ ॥

यद्यपुक्तं 'तं विद्यावर्मणी समन्तारभेते' द्रत्येतत् समन्तारक्षवचनमस्नातन्त्रे विद्याया लिङ्गिमिति तत् प्रत्युच्यते, विभागाऽच द्रष्ट्यः विद्या श्रन्थं पुरुषं समन्तारभते कर्मान्यमिति
शतवत्, यथा शतमाभ्यां दीयतामित्युक्ते विभच्य दीयते
पञ्चाश्रदेकसी पञ्चाश्रदपरसी तदत्। न चेदं समन्तारस्भवचनं
मुमुचुविषयं 'द्रति नु कामयमानः' द्रति संसारिविषयलीपसंहारात्, 'श्रथ श्रकामयमानः' द्रति च मुमुचीः पृथगुपक्रमात्।
तच संसारिविषया विद्या विद्या प्रतिषिद्धा च परिग्टह्यते
विश्रेशाभावात्, कर्मापि विह्ततं प्रतिषिद्धञ्च यथाप्राप्तानुवादिलात्। एवं सत्यविभागेनापोदं समन्त्रारस्भवचनमवकल्पते। यद्योक्तं 'तदतो विधानात्' दत्यत उत्तरं पठित ॥

परकीयं लिङ्गान्तरं दूषयति। विभाग इति। चोद्यमनूद्योत्तरत्वेन सूत्रं याच्छे। यद्यपीत्यादिना। सामान्यश्रते। कथं विभागः
स्थात्तत्र सदृष्टान्तमाइ। शतवदिति। समन्वारम्भवचनस्थ मुमृद्धुविषयत्वं उपत्य कर्मसाहित्येन तिस्ति हुं विभागादित्युक्तं, इदानीममुमुद्ध्यविषयत्वदिभागोऽपि न दूषयमित्याइ। न चेति। तस्या
मुमुद्ध्यविषयत्वे हेत्वन्तरमाइ। चथेति। संसारिविषये तं विद्यत्यादिवाच्ये विद्याश्रव्दार्थमाइ। तत्रेति। उद्गीयादिविषया विहिता
विद्या प्रतिषद्धा च नयस्त्रीदर्शनादिष्ट्या। तथाभूतकर्मसाइचर्यादिप तथाविधेव विद्यत्याह। कर्मापीति। प्रकृते वाच्येऽपि विद्याकर्मगोरिवश्रेष्ठीपादाने हेतुमाइ। यथेति। उक्तार्थवाक्यस्य संसारिविषयत्वे प्रतितमाइ। स्वमिति। जिङ्गान्तरमनूद्य सूत्रमादत्ते।
यद्येत। यद्येतद्क्तिमत्यर्थः॥

#### अध्ययनमाचवतः॥ १२॥

'श्राचार्यकूलात् वेदमधीत्य' दत्यचाध्ययमाचस्य श्रवणाद-ध्ययनमाचवत एव कर्मविधिरित्यध्यवस्थामः। नन्वेवं सत्यविद्व-चादनिधिकारः कर्मसु प्रसच्येत। नेष देषः, न वयमध्ययन-प्रभवं कर्माववेधिनमधिकारकारणं वार्यामः किं तर्ह्याप-निषदमात्मज्ञानं स्वातन्त्र्येणैव प्रयोजनवत् प्रतीयमानं न कर्माधिकारकारणतां प्रतिपद्यत दत्येतावत् प्रतिपादयामः, यथा च न क्रवन्तर्ज्ञानं क्रवन्तराधिकारिणापेच्यते एव-मेतदपि द्रष्ट्यमिति। यदप्युक्तं 'नियमाच' दति श्रवाभि-धीयते॥

## नाविशेषात्॥ १३॥

'कुर्वनेवे ह कमाणि जिजीविषेत्' दत्येवमादिषु नियमश्रव-णेषु न विदुष दति विशेषे। ऽस्ति श्रविशेषेण नियमविधानात्॥

स्वं विरुणेति। याचार्येति। मात्रग्रहणेनार्यज्ञानमात्रं यवच्छित्रमिति मन्वानः प्रङ्गते। नन्विति। यविद्यत्वात् विद्याहीनलादिति
यावत्। मात्रग्रहणमात्मज्ञानापेदां न नम्मीवनेधापेदां इत्याहः।
नेत्यादिना। वेदार्थत्वादात्मनः तज्ज्ञानमपि नमीवनेधिवदिधिनारेउपेच्चित्यमित्याप्रञ्जाहः। यथेति। पूर्वस्त्रच्याख्यासमाप्तावितिष्रद्धः।
लिङ्गान्तरमन् य स्नान्तरमादत्ते। यदपीति॥

चिविद्विषयं नियमविधानिमिति याचरे । कुर्विद्विति॥

# स्तुतयेऽनुमितर्वा ॥ १४॥

'कुर्वन्नेवेह कर्माणि' दत्यचापरे। विशेष श्राख्यायते, यद्ययच प्रकरणसामर्थ्यात् विदानेव कुर्विन्निति सम्बध्यते, तथापि विद्या-स्ततये कर्मानुज्ञानमेतत् द्रष्ट्यं, 'न कर्म लिप्यते नरे' दति हि वच्यति। एतदुक्तं भवति यावच्चीवं कर्म कुर्वत्यपि पुरुषे विदुषि न कर्म लेपाय भवति विद्यासामर्थ्यादिति। तदेवं विद्या स्त्रयते॥

## कामकारेण चैके।। १५।।

श्रिप चैके विदां मः प्रत्यची हत विद्याप्त लाः सन्त स्वरू वष्ट-स्थात् प्रतान्तर साधनेषु प्रजादिषु प्रयोजना भावं परास्त्र पित्तः, कामकारेणेति। श्रुति भविति वाजसने चिनां 'एतद्ध सा वै तत् पूर्वे विदां सः प्रजां न कामयन्ते किं प्रजया करिष्यामा येषां

विद्विषयत्नमुपेत्य परिचारान्तरमाच । स्तृतय इति । एवं तर्ष्टि प्रकरणमभयमिति मत्वा सूचं विभजते । कुर्व बेवेति । विश्रेषमेव विश्वरयति । यद्यपीति । स्तृत्ययं कर्मानृज्ञानिमत्यच वाक्यश्रेषमनु-कूलयति । नेति । तथापि कथं स्तृतिस्तचाच । एतदिति । एवं कर्म कुर्वत्यपि तथि नेते ब्रह्मभावात् विद्यागम्यादन्यथा संसारापत्ति-रस्ति यते न कर्म लिप्यते इति योजनां ग्रह्मेलोपसंचरति । तदे-विमिति ॥

पूर्वपचे चेत्नेवमुन्मय्य खपचे चेतनरमा ह। कामेति। इत स्व विद्याया न कमा क्रतेति चकारार्थमा छ। चपि चेति। खेच्छातः कर्मसाधनप्रजादित्या गालिक्शादिप विद्यायाः खातन्त्यमिति चेतन्तरमेव स्कारयित। एक इति। येषां ने । उसाकमयमपरो चः सन्नातमा उयं ने । अनुभवाक् हमेव च विद्यापनं न जियापनं न जियापनं न जियापनं न जियापनं न जियापनं न जियापनं कालान्तरभावीत्यसक्तदावेदितं, अतोऽपि न विद्यायाः कर्मभेषलं नापि तदिषयायाः फलअुतेर्ययार्थलं भक्यमाअयितं॥

## उपमह्च ॥ १६॥

श्रिप च कमीधिकारहेतोः क्रियाकारकपण्लचण्ख यम-स्वस्य प्रपञ्चस्याविद्याक्षतस्य विद्यासामर्थ्यात् स्वरूपोपमर्दमा-मनन्नि 'यत्र लस्य सर्वमात्मैवास्त्रत् तत् केन कं पस्येत् तत् केन कं जिन्नेत्' दत्यादिना। वेदान्तोदितात्मज्ञानपूर्विकान्तु कर्माधिकारिसिद्धं प्रत्याभासानस्य कर्माधिकारोच्छित्तिरेव प्रसच्चेत, तस्मादिष्, स्वातन्त्यं विद्याद्याः॥

लोकः प्रत्यद्धं पालन्ते वयं किं प्रजया करिष्याम इति निश्चित्यागि-होत्रादि न ज्ञतवन्त इत्यर्थः। मोद्धस्यादयपालतात् कथं मृक्कात्विश्व-यात् प्रजादित्यागिसिद्धिस्तत्राहः। अनुभवेति। ब्रह्मधीर्नं क्रतुप्रयोग-विधिना देया क्रत्वक्रसम्बन्धितेऽपि पालान्तर्योगितात् गोदोह्न-वदिति मत्वाहः। खतोऽपीति॥

च्यिकापदेशादित्वचात्मने। प्रानायायत्ययात् तद्धीर्नं कर्माङ्गिमित्युक्तामिदानीमश्रेषित्रयादिविभागोपमर्दकलादिप न कर्माङ्गिमत्याद्य। उपमर्दच्चित। इत्यात्मधीर्नं कर्माङ्गिमिति चकारार्थमाद्य। चिति। चेलन्तरं स्पोरयित। कर्मेति। विद्यासामर्थ्यात् प्रपञ्चीपमर्दे पालितमाद्य। वेदान्तित। च्यात्मज्ञानस्यादीयमानक्रलङ्गिविरोधित्वे पालितं निगमयित। तस्नादिति॥

## कर्द्धरेतःसु च ग्रब्दे हि॥ १७॥

अर्द्धरेतः सु चात्रमेषु विद्या श्रूयते, न च तत्र कर्माङ्गलं विद्याया उपपद्यते कर्माभावात्, न ह्याग्नहोत्रादोनि वैदिन्कानि कर्माणि तेषां सन्ति। स्थादेतत् अर्द्धरेतस श्रात्रमा न श्रूयन्ते वेद दति तदिप नास्ति तेऽपि हि वैदिकेषु शब्देस्वव-गम्यन्ते त्रयो धर्मस्कन्थाः 'ये चेमेऽरण्ये श्रद्धातप द्रत्युपासते' 'तपःश्रद्धे ये ह्युपवसन्त्यरण्ये,'एतमेव प्रवाजिनो लोकिमिच्छन्तः प्रवजन्ति, 'ब्रह्मचर्यादेव प्रवजेत' द्रत्येवमादिषु। प्रतिपन्नाप्रति-पन्नगाईस्थानामप्राह्मतानपाक्षतणानाञ्चोर्द्धरेतस्वं श्रुतिस्यति-प्रविद्धं तस्मादिष स्वातन्यं विद्याया दितं॥

विद्यासातन्त्र्ये हेलन्तरमाह । उर्द्धरेतः सित्त । विद्यासमंग्री नाक्राक्तिभूते मिथा यतिरेकिलाहतु गमनने सिक्त वतविदित मला योजयित । ऊर्द्धे व्यादिना । तथापि कथं कर्माक्तलं विद्याया यासे ध्रते तवाह । न चेति । तेषामिप सानादिकर्मास्ती व्याग्रङ्घाह । न हीति । नाधितानु द्या तत्सद्भावेऽिष वदिका मिहा वाद्यभावात् क्रलक्तता चानस्ये व्यथः । शब्दे हीति स्ववावयवया स्वामाशक्षामाह । स्थादिति । स्ववावयवेने त्तरमाह । तदपीति । कर्मानिध क्रतान्धादिविषयं पारित्राच्यमिवाशक्षाह । प्रतिपत्नेति । क्रमानिध क्रतान्धादिविषयं पारित्राच्यमिवाशक्षाह । प्रतिपत्नेति । साचा दिधि युतिस्वित्यां ग्रहस्यस्थिवापा क्रत्यं वयस्ये वोर्द्धरेतः शब्दितमे युनासमाचारोपत्नित्तं पारित्राच्यमिवाशक्षाह । च्या क्रतित । साचा दिधि युतिविरोधेऽर्थवा द युतिस्त्रों निया विर्ते । स्मृतिस्तु यस्या यमिवक्त स्वित्यो विद्या यो दिवा वा दिवा या स्वातन्त्र विद्या यो दिवा वा दिवा वा स्वातन्त्र के विवायाः विद्यो पालितमाह । तस्ना दिति । तस्याः स्वातन्त्र के विवायाः सिद्धा मिति विति वक्ति वक्ति विद्या वा स्वातन्त्र के विवायाः सिद्धा मिति । तस्याः स्वातन्त्र के विवायाः सिद्धा मिति । स्वातन्त्र के विवायाः सिद्धा स्वातन्त्र के विवायाः सिद्धा सिद्ध

### परामभं जैमिनिरचादना चापवदित हि ॥ १८॥

'चया धर्मस्कत्थाः' दत्यादया ये प्रब्दा ऊर्द्धरेतसामात्रमाणां सद्भावायादाहताः न ते तत्प्रतिपादनाय प्रभवन्ति, यतः परा-मर्प्रमेषु प्रब्देष्ट्यात्रमान्तराणां जैमिनिराचार्योः मन्यते न विधिं, स्ताः, न ह्यच लिङादीनामन्यतमञ्चादनाप्रब्दोऽस्ति । ऋषा-न्तरपरत्वच्चेतेषां प्रत्येकमुपलभ्यते, चया धर्मस्कत्था दत्यच तावद्यचाऽध्ययनं दानमिति प्रथमः, तप एव दितीयः, ब्रह्म चार्याचार्यकुलवासी त्तीयोऽत्यन्तमात्मानमाचार्यकुलेऽवसा-दयन् सर्व एते पुष्यलेका भवन्तीति परामर्प्रपूर्वकमा-त्रमाणामनात्यन्तिकपललं सङ्गीर्त्यात्मकपलतया ब्रह्मसं-स्थता.स्त्रयते 'ब्रह्मसंस्थाऽस्तत्वमेति' दति । नन् परामर्गेऽपा-

पूर्वाधिकरणावान्तरसूत्रेणाचेपलचणां सङ्गतिं विवद्यन्नाचिपति ।
परामर्शमिति । ऊर्छरेतः शब्दितं पारित्राच्यं नान्छेयमनुखेयं वित
मान्तिप्रमाणमूललाभ्यां सन्देहे पूर्वपच्चयित । त्रय इति । त्रत्र श्रास्त्रीयसम्यग्ज्ञानस्यान्तरङ्गसाधनप्रसङ्गादनुछेयमुचत इति स्तृटा पादादिसङ्गतिः । पूर्वपच्चे पारित्राजके विद्याप्रसिद्धेविभमलात्तस्याः न
स्वातन्त्र्यसिद्धः, सिद्धान्ते तस्यास्तत्र प्रामाणिकलात् तिसिद्धिरितः
स्वीक्रत्य परामश्चे जैमिनिरिति व्याख्याय हेल्वाकाङ्कायामचादनेति
स्वीक्रत्य परामश्चे जैमिनिरिति व्याख्याय हेल्वाकाङ्कायामचादनेति
स्वीक्रत्य परामश्चे जैमिनिरिति व्याख्याय हेल्वाकाङ्कायामचोदनेति
स्वीक्रत्य परामश्चे ज्ञानिरिति व्याख्याय हेल्वाकाङ्कायामचोदनेति
स्वार्यस्त्र व्याच्छे । कृत इति । पृथा प्रपिष्ठभाग इतिवत् कल्पतां
विधिरित्याशङ्का व्रद्धासंख्यतादिविधिपरत्वात् वाक्यजातस्य नैविमिति
चश्च्दार्थमाह । चर्यान्तरेति । तत्र व्रद्धासंख्यतादिविधिपरत्वं त्रय
इत्यादिवाक्यस्य साध्यति । त्रय इत्यादिना । चन्यत्र विहितस्यान्यत्र
परामर्शादन्यत्र विधिकल्पनादिहेव कल्पना लघ्वोत्याशङ्कते । निन्दति । परामर्शस्यानुवादाख्यस्य पुरावादापद्यत्वात् तद्वशादाख्यमप्रति।

श्रमा गम्यन्ते एव, मत्यं गम्यन्ते, स्रत्याचाराभ्यान्तु तेषां
प्रमिद्धिनं प्रत्यचायाः श्रुतेः, श्रुतश्च प्रत्यचश्रुतिविरोधे मत्यनादरणीयास्ते भविष्यन्यनिधिक्यतिविषया वा। ननु गार्चस्थामिप महैवोर्द्धरेति। पराम्षष्टं यज्ञोऽध्ययनं दानिमिति
प्रथम दित, मत्यमेवं तथापि यो ग्रहस्यं प्रत्येवाग्निहोत्रादीनां
कर्भणां विधानात् श्रुतिप्रसिद्धमेव तदिस्त्रतं, तस्मात् स्तृत्यर्थ
एवायं परामर्भा न चेादनार्थः। श्रिप चापवदिति हि प्रत्यचा
श्रुतिराश्रमान्तरं 'वीरहा वा एष देवानां योऽग्निमुदामयते
श्राचार्थाय प्रियं धनमाहत्य प्रजातन्तुं मा व्यवच्छेत्सीनापुचस्य लोकोऽस्तीति तत् मर्वे प्रयवा विदुः' दत्येवमाद्या। तथा
'ये चेमेऽरिष्धे श्रद्धातप दत्युपामते तपःश्रद्धे ये ह्युपवमन्त्यर्ष्थे'

दति च देवयाने।पदेशे। नाश्रमान्तरे।पदेशः। मन्धियधञ्चाश्रमान्तराभिधानं 'तप एव दितीयः' दत्येवमादिषु। तथा
'एतमेव प्रवाजिनो ले।किमच्छन्तः प्रवजन्ति' दति ले।कमंख्रवे।ऽयं न पारिवाज्यविधिः। ननु ब्रह्मचर्यादेव प्रवजेदिति विस्पष्टमिदं प्रत्यचं पारिवाज्यविधानं जावालानां। सत्यमेवमेतर्
श्रनपेच्य लेतां श्रुतिमयं विचार दति द्रष्ट्यं॥

# अनुष्ठेयं वादरायणः साम्यश्रुतेः ॥ १८॥

त्रनुष्ठेयमात्रमान्तरं वादरायण त्राचार्या मन्यते, वेदेषु त्रवणादिश्विदोनाञ्चावत्यानुष्ठेयलात्तिदिरोधादनिधक्ता-नुष्ठेयमात्रमान्तरमिति होमां मितं निराकरोति गाईस्थ-

सिद्धान्तस्वमवतार्थं याकरोति। चनुष्ठेयमिति। पूर्वपचमनु-भाष्य तिव्ररासप्रतिचां विष्योति। वेद रति। तत्र प्रत्रपूर्वकं हेतु-माइ। कुत रति। तस्याचरार्थमाइ। समाना होति। तस्यैव ता-

यति । स्यवदतीति । तत्र त्रय इत्यादिवाक्यसान्यार्थलमुक्ता वाक्यान्तरस्यापि तददेवार्थान्तरपरलमाइ । तथिति । ते विरजामिस सम्मवित्त सूर्य्यदारेख ते विरजाः प्रयान्तीति वाक्यसेषादेवयाने। तिप्रं तित्यर्थः । स्यास्मवाचकप्रव्दाभावाद्यार्थान्तरपरलमियाइ । सिन्द्रम्यं चिति । प्रत्रजन्तीत्यास्मवाचिप्रव्दद्वरेर्न्छेयं पारित्राच्यं इत्याप्रद्धाद्द्व। तथिति । सवं विधियर्थे। उयमात्मले। येनेदं साचात्-कुर्तुमिच्चन्तो दुर्न्छेयामपि प्रत्रच्यां कुर्वन्तोति स्रुतिने तदिषये। विधिर्वर्त्तमाने। पर्रेणादिव्यर्थः । पूर्वपच्यमाच्चिपति । निचिति । प्रयच्य-विधानमङ्गीकरोति । सत्यमिति । तर्ष्टं पूर्वपच्यासिद्धिर्व्याग्रद्ध्यानि। निचिति । सत्यमिति । तर्ष्टं पूर्वपच्यासिद्धिरिव्याग्रद्ध्य नान्तीदं विधानमिति द्यत्वा चिन्तेयमियाः । स्रन्येस्वेति ॥

वदेवाश्रमान्तरमणिनक्कता प्रतिपत्त्त्यमिति मन्यमानः। कुतः,
सास्यश्रतेः, समाना हि गाईस्थानाश्रमान्तरस्य परामर्गश्रुतिदृश्यते 'चया धर्मस्कन्धाः' द्रत्याद्या, यथे ह श्रुत्यन्तरिविहितमेव
गाईस्थां परास्य्यमेवमाश्रमान्तरमपीति प्रतिपत्त्त्यां, यथा च
प्रास्त्रान्तरप्राप्तयोरेव निवीतप्राचीनावीतयाः परामर्ग उपवीतिविधिपरे वाक्ये, तस्मात् तुल्यमनुष्ठेयलं गाईस्थानाश्रमान्तरस्य। तथा 'एतमेव प्रवाजिना लोकिमिक्कनः प्रवजनितं दत्यस्य वेदानुवचनादिभिः समिभ्याहारः 'ये चेमेऽर्ष्ये
श्रद्धातप दत्युपामते' दत्यस्य च पञ्चामिविद्यया। यत्तृतां 'तप
एव दितीयः' दत्यादिस्वाश्रमान्तराभिधानं सन्दिग्धमिति।

त्यर्थार्थमाह । यथेति । चये धर्मस्तम्या इत्यचे द्विरेतसः च्यात्रमाः स्रुत्यन्तरसिद्धा रव परास्थ्यन्ते रतद्दान्तपरास्थ्यतात् गार्चस्यवदि-त्यर्थः । परामर्थस्य विधिपूर्वकत्वे द्यान्तमाह । यथेति । निवीतं मन्ध्याणां प्राचीनावीतं पित्यणामुपवीतं देवानामुप्ययते देवलच्यमेव तत् कुरुत इत्यचे प्रयोगतिविधिपरे वाक्ये विध्यन्तरसिद्धये।रेव निवीत-प्राचीनावीतयोर्थया परामर्थः तथाचापीत्यच्चरार्थः । निवीतं मनु-च्याणामित्यादिदर्भपूर्णमासयोः स्रुतं, तचोपवीतं विधीयत रवेतरयोग्तः विधिरर्थवादे । वेति संस्ये सत्यपूर्वार्थनामात् मनुष्यम्बदस्य च मनुष्यप्राधान्यवादित्यादातिय्ये कर्मणा निवीतं पित्ये च प्राचीनावीत-मिति प्राप्ते मनुष्याणां क्रियास सीक्याय कर्णकम्बवस्त्रधारणस्य वा देचार्ववन्यनस्य वा निवीतस्य प्राप्तत्वात् प्राचीनावीतस्य च पित्यच्चे वाक्यान्तरेण प्राप्तेत्तद्वादेन निवीतिमत्यादिः उपवीतं क्लातुमर्थवाद इति प्राचां मीमांसायां स्थितं, तथेव परामर्थस्रताविष चय इत्याद्यायां गार्चस्यवदास्रमान्तरमपि विचितमेवान्यच परास्थ्यते तस्य विध्यपे-च्यादास्यथः । साम्यस्र्वतिम्लमान्च । तस्मादिति । चय इत्यचास्रमान्तरमपि विचितमेवान्यच परास्थ्यते तस्य विध्यपे-

नैष देषः, निश्चयकारणसङ्गावात्। त्रशे धर्मस्कत्था इति हि स्कत्थित्वं प्रतिज्ञातं न च यज्ञादये। भूयांमा धर्मा जत्यत्रिभिन्नाः मन्तोऽन्यवाश्रममस्वन्धात् विलेऽन्तर्भावियतुं प्रचान्ते। तत्र यज्ञादिलिङ्गो ग्रहाश्रम एको धर्मस्कत्था निर्दिष्टः, ब्रह्मचारोति च स्पष्ट श्राश्रमनिर्देषः तप इत्यपि कोऽन्यस्तपःप्रधानादाश्रमाद्धर्मस्कत्थाऽभ्युपगम्येत 'ये चेमेऽरण्धे' इति चारण्यलिङ्गात् श्रद्धातपोभ्यामाश्रमग्रहीतिः। तस्मात् परामर्थेऽप्यनुष्ठेयमाश्रमान्तरं॥

## विधिवी धारणवत्।। २०।।

विधिवायमात्रमान्तर्खन परामर्गमानं। ननु विधिला-

न्तरस्य गार्चस्थान साम्यश्रतिस्ता सम्यति पारित्राच्यवाक्ये साम्यश्रतिमाइ। तथित। अस्येति पारित्राच्योत्तिः विधेयसाहित्यादस्यापि
विधेयतेत्यर्थः। वाक्यान्तरेऽपि साम्यश्रतिमाइ। ये चेति। अस्येति
वानप्रस्थान्तिः। विधेयपश्चापिविद्यया तस्य सहात्तिरस्त तेन तददेव
वानप्रस्थमनुस्येयमित्यर्थः। परोक्तिमुद्भाय्य प्रत्याह् । यन्तित्यादिना।
किं तिज्ञस्यमर्थं तदाइ। चय इति। स्त्रन्थशब्दस्य समूहवाचित्रेऽपि चित्रपतिचा स्यादित्याश्रद्धाह । न चेति। यजेत द्यादित्याद्यत्पन्तिविधिभन्नाः सन्ते। बह्वो धर्मा नाश्रमसम्बन्धमन्तरेष चित्रेऽन्तर्भावियतुं श्रक्यन्ते। यद्याश्रमपरः स्त्रस्यशब्द्यः समूहार्थयोगात्
पत्तिवे स्त्रन्यानास्त्रमत्विद्यायक्रमत्यर्थः। कथं तर्हि तेषामाश्रमाणां विभागस्तवाह । तचेति। वाक्यान्तरेऽपि निश्चायकं दर्शयति। ये चेति। परोक्तं निरस्य समतमुपसंहर्गत। तस्नादिति॥
परामर्शमुपेत्यानुस्रेयत्वमृक्तमिदानीं विधिरेवायमित्याह । विधि-

भ्यपगमे एकवा खाताप्रतीति हपहथेत प्रतीयते चाचैकवा खाता पृष्ण लोक प्रतास्त्रो धर्म स्कान्धाः ब्रह्म गंस्थता लस्तत्वप्र लेति। सत्य मेतत्, सतीमपि लेक वा खाताप्रतीतिं परित्यच्य विधिरेवा-भ्यपग्त्रात्, त्रपूर्वला दिध्यन्तरस्थादर्भगत् विस्पष्टा चा त्रमान्त-रप्रत्ययात् गुणवादक ल्पनयेक वा खालप्रयोजना नुपपन्तेः धारण-वत्, यया 'त्रधस्तात् समिधं धारयन्त्र नृद्दे दुपरि हि देवे स्थां धारयति' दत्य च सत्या मण्यधाधारणेने कवा खाताप्रतीता विधी-यत एवा परिधारण मणूर्वलात्। तथा चे ाकं भेष लच्चे 'वि-

वैति। प्रतिज्ञां विभजते। विधिरिति। सुत्याचारयाराश्रमचतुष्टय-निविष्ठयोभीनित्वायागात् मूलकल्पनायां विधियुक्कवाक्यकल्पनात् लघीयः चय इत्यादिव्यात्रमिविधिकल्पनिति भावः। अल्पकले-नाश्रमत्रयनिन्दया ब्रह्मसंख्यतास्तुतेरेकवाक्यविनश्चयात् तद्भक्षेनात्रा-अमिविधिकल्पनमयुक्तमिति प्रक्षते। नन्वति। एकवाक्यताधीरेव कर्यं तचा ह। प्रतीयते चेति। एकवाकात्वसमोवे तद्भेदी न युक्तिमानित्य-क्रीकरोति। सत्यमिति। चाश्रमायां पूर्वसिद्धेरभावात् तत्परामर्भेन क्तुतेरयोगादेकवाकातैवाचायुक्तेत्वाच। सतीमपीति। किञ्च विधि-युक्तवाक्यान्तरकल्पनायामात्रमान्तरायां विच्तित्वोपग्रमाप्रसत्या ख-पचा चानात् तत्व ल्पनादि चैवाभी छे वाक्ये विधिमाच कल्पना युक्ते त्या च। विध्यन्तरस्रोत । किञ्च मुख्यमात्रमान्तरप्रत्ययन्त्रा सुति चच्चायेक-वाक्यलकल्पनायागात् वाक्यभेदेन विधिरेवायमित्याच । विस्पष्टा-चिति। रक्षवाकाताज्ञानेऽपि तत्यागेनापूर्वार्थविधा दयान्तमाइ। धारणावदिति। महापिलयचे दिछंगतामिहोत्रे च अतं वाक्यमु-दाइरति। चधस्तादिति। उदाइरणचाखोपयोगिलेन वाक्यसा-भीयमर्थमाइ। चनेति। प्रक्षते कर्मविश्षेषे सुचि प्रचिप्तं इविरा-इवनीयं प्रतिपदा नीयते तदा पिचे होमे तस्य हविषे। उधक्तात् समिधं धारयज्ञनुद्रवेदित्य नाधाधारणस्य विहितलादुपरि हीति तच्छेषान्-

धिस धारणेऽपूर्वलात्' दति, तददि हाणा श्रमपरामर्गश्रुतिवि-धिरविति कल्यते। यदापि परामर्ग एवायमाश्रमान्तराणां तदापि ब्रह्मसंखाता तावतां स्वयमामर्थाद वस्यविधेयाऽभ्युपगन्तया। सा च किं चतुर्व्वाश्रमेषु यस्य कस्यचिदा होस्वित् परिव्राजक-स्थैविति विवेक्तयां, यदि च ब्रह्मचार्यान्तेष्वाश्रमेषु परास्थ्यमा-नेषु परिव्राजकोऽपि परास्ष्यस्ततस्तुर्धामणाश्रमाणां .परा-स्यव्वाविभेषादनाश्रमिलानुपपत्तेस्य यः कश्चित्रत्व्वाश्रमेषु व्र-

वादतया तदेकवाक्यलसिद्धावप्यपरिष्ठात् समिद्धारगस्यापूर्वलात् दैवे होमे वाकाभेदं कला ति दधीयत इत्यर्थः। उत्ती र्धे तात्तीयं सूत्र मुदा चरति। तथेति। उपरि चि देवेभ्ये। धार्यती खने। परि धार्यं विधीयते न वेति सन्देहे धारयतीति वर्त्तमानीपदेशादुपरि हीति चिशव्य युते स्वापरि समिधः प्राप्ते चे विषसा भ्य चित न योन के ना-च्चादनप्राप्ती खुग्दा समिधमुपसंग्रह्यानुदवतीति वाक्यान्तरप्राप्त-सिनिवयमनात् अनुवादो न विधिरिति पाप्ते स्ग्रदाहे सिमिधमुप-संग्रह्मेति इविषः पाग्देशसिमद्वारणस्य पाप्तलेऽपि तस्नादुपरि तडारणस्य चप्राप्तेभंका चिश्चं पञ्चमननारेण विधिरेवायमिया ह। विधि स्विति। द्यान्तमुका दार्थान्तिकमाइ। तद्दिति। परामर्थ-पत्तमेवावलम्यात्रमाणां परामण्डिप पारित्राच्यस्य विधिरेख्या-उन्यया सुत्ययोगादित्या इ। यदेति । ब्रह्मसंस्थता यावत् स्त्रयते ति इ-धीयत इति न्यायात् विधेयत्वेऽपि पारित्राच्यस्य निंस्यादित्याशङ्खा तदर्धं विचारमवतारयति। सा चेति। पद्मदयस्य निर्वीजलात् नेदं विचार्यमित्या एक्स विचार्य श्रुती परिवाजकीऽपि परास्छी न वेति विकल्यायमनूय प्रथमपद्मयाप्तिमा इ। यदीति। पराम्छ-लाविशेषाच चतुष्वाश्रमेषु यः कस्थित् ब्रह्मसंस्था भविष्यतीति सम्ब-मः। ब्रह्मसंस्थाऽनाश्रमी कसात् न सादिलाण्ड्यानाश्रमिलस्य नि न्यमानलादिवाच । अनाअमिलेति। दितीयमनूय तत्पच्यााप्ति-

स्मसंखो भविद्यति अघ न परास्ट एसतः परिश्रियमाणः परिवाडिव ब्रह्मसंख इति से त्यिति, तत्र तपः श्रब्देन वैद्यानसधाहिणा परास्ट परिवाडपीति केचित्, तद्युक्तं, न हि
सत्यां गता वानप्रख्यविश्रेषणेन परिवाजको ग्रहणमहिति
यथात्र ब्रह्मचाविद्यावसाधारणेनैव खेन खेन विश्रेषणेन
विश्रेषितावेवं भिचुवैद्यानसावपीति युक्तं । तपश्चासाधारणो
धर्मा वानप्रख्यानां कायक्रेशप्रधानलाक्तपः श्रब्द्ख तत्र रुढेः,
भिचीख धर्म इन्द्रियसंयमादिखचणे। नैव तपः श्रब्देनाभिखप्ते, चतुष्ट्रेन च प्रसिद्धा श्राश्रमाक्तिने परास्ट खन्त दत्यन्याय्यं। श्रिप च भेद्यपदेशोऽत्र भवति 'त्रय एते पृष्यकोकभाजः एकोऽस्तलभाक्' इति । प्रथक्ते च व्यपदेशोऽवकन्यते,

माइ। अथेति। पद्ययेः सम्भावनया विचारारमभृक्षा पूर्वपद्यमाइ। तत्रेति। परित्राजकस्यापि यमनियमादितपःसम्भवादित्यर्थः।
आश्रमाणामेकेकप्रो ऽसाधारणधर्मरूपदर्भनायोपक्रमस्तदनुसारेणोपसंहारस्य युक्तलात्तपः प्रब्देन नोभयग्रहणमिति दूषयति। तदिति। किं तर्हि युक्तं तदाह। यथेति। कस्तर्हि तपः प्रब्दार्थः तचाह। तपस्रेति। तेषां तत्प्रधानलेऽपि तपः प्रब्दस्य साधारण्यं
किंद्र स्वानचाह। तपः प्रव्दस्येति। तस्य कच्छादी रुनेरन्यच तद्मावात्तेन वानप्रस्य स्व पराम्थ्यत इत्यर्थः। कथं तर्हि परित्राजकधर्मेऽपि तपः प्रव्दप्रयोगस्तचाह। भिन्दोस्तित। इतस्य पूर्वं परित्राजको नोक्त इत्याह। चतुष्ट्रेनेति। न हि प्रसिद्धसंस्थाभदेषु
संस्थान्तरोक्तिर्युक्तेत्वर्थः। प्रयमुक्तिसामर्थादपि प्रकृताश्रमचयातिरिक्तो त्रह्मसंस्य इत्याह। चपि चेति। भेदव्यपदेभ्रोऽपि कथं एयक्लं तचाह। एयक्ते चेति। सर्व रुते पुर्णालोका इत्यच भिन्दुरपि
पराम्यस्थितस्य त्रह्मसंस्थलाभावात् व्यस्तत्वभेवेति न पुर्णालोकात्वं

न ह्येवस्थवित देवदत्तयज्ञदत्ती मन्दप्रज्ञावन्यतरस्तुतयोर्भहाप्रज्ञ दति, भवति लेवं देवदत्तयज्ञदत्ती मन्दप्रज्ञी विष्णुमिचस्त महाप्रज्ञ दति। तस्मात् पूर्वे चय श्राश्रमिणः पुण्यलेकिभाजः परिश्रिष्यमाणः परिवाडस्थतलभाक्। कयं पुनर्वह्मासंस्थाप्रव्यो योगात् प्रवर्त्तमानः सर्वच सस्थवन् परिवाजक
एवावतिष्ठेत, रुद्धास्यपगमे वाश्रममाचादस्थतलप्राप्तेर्ज्ञानानर्थक्यप्रसङ्ग दति। श्रचोच्यते। ब्रह्मसंस्य दति हि ब्रह्मणि परिसमाप्तिरनन्यव्यापारतारूपं तिवष्ठलमिभधीयते, तच चयाणामाश्रमाणां न समावति खाश्रमविहितकसीननुष्ठाने प्रत्यवायश्रवणात, परिवाजकस्य तु सर्वकर्मस्रद्यासात् प्रत्यवायो न समावित श्रननुष्ठाननिमित्तः। श्रमदमादिस्तु तदीया धर्मा ब्रह्मसंस्थताया उपादलको न विरोधी। ब्रह्मनिष्ठलमेव हि तस्थ

विरोधान च तपः प्रब्देन भिन्नोरिप यहे तदर्जनं युत्तमेव इति प्रम्तानां कार्त्सने परामर्पात् तस्मात् भेदोक्त्या एथक् त्वमेने व्यर्थः । च्यप्यक् ने भेदोक्तिरयुत्ते व्यन्न दृष्टान्तमाह । न हीति । एथक् ने तु तद्कि युत्ते व्याह । भनतीति । न चानस्थाभेदापे च्या दृष्टान्तदार्थाः नित्तक्योः सिद्धिः च्यप्रक् त्येपि वाच्यं, सित किम्मिने मन्दप्रज्ञत्ने च नित्तक्योः सिद्धिः च्यप्रक् त्येपि वाच्यं, सित किम्मिने मन्दप्रज्ञत्ने च नित्तक्याया महाप्रज्ञत्वस्य चायोगात् एथक् त्यश्चीत्यादिति मन्देपप्रक् ते । तस्मादिति । किमेव न्रह्मसंस्थाप्यव्ये योगिको रूपो विति विकल्यायोन परिन्नाजकमाचित्ययति प्रद्वाते । क्यमिति । दिन्तीयं निराह । रूपोति । योगिकत्वमपेय परिहरति । च्यति । व्योक्ति निराह । रूपोति । योगिकत्वमपेय परिहरति । च्यति । तस्यासि निराह । त्यति । तस्यासिनोऽपि तस्यात्रमक्मीननुष्ठाने प्रव्यवायित्वं तत् कृते।ऽस्य न्रह्मसंस्थलं तनाह । परिन्नाजकस्येति । तस्यापि प्रमदमायनुष्ठेयमितिः

ग्रमदमाद्युपरंहितं खाश्रमविहितं कर्म, यज्ञादि चेतरेषां तद्यातिक्रमे च तस्य प्रत्यवायः। तथा च 'न्याम दति ब्रह्मा ब्रह्मा हि परः परो हि ब्रह्मा' 'तानि वा एतान्यवराणि तपांपि न्याम एवात्यरेचयत्' 'वेदान्तविज्ञानस्निश्चितार्थाः मद्यामयोगाद्यतयः १८द्धमलाः' दत्याद्याः श्रुतयः, स्तत्यश्च 'तदुद्धयस्तदात्मानस्निष्ठास्तत्परायणाः' दत्याद्या ब्रह्मसंख्रस्य

कुती ब्रह्मसंस्थतेयाशङ्याच। शमेति। तत्र हेतुः, ब्रह्मोति। शमादे-र्बस्यसंख्यताङ्गलात्र तिदरोधिते वर्षः। गृहस्थादी नामिष ब्रह्मसंख्यला-विरोधीव खात्रमविहितं कर्मेत्याशङ्घाह । यज्ञीत । तानि हि रा-गाद्याचिप्तानि, न च रागादिमतां ब्रह्मसंख्यतेति भावः। शमदमाद्य-पेतं ब्रह्मनिष्ठत्वमेव सन्चासिनः खात्रमनमेत्युत्तं, तदनर्गो तस्य प्रत्यवायितं त्यम्पदार्थविवेकायैवेति स्मृतेरित्या ह। तदिति। चका-रादितरेघामपि तत्तदास्रमकमीतिक्रमें प्रवायितमकुर्वन् विचितं मर्मे वादिसातिरिप सूचते। सञ्चासिनः सर्वकर्मवाग्रेन ब्रह्मसंख्व-मेव खाश्रमकर्मेळच मानमाइ। तथा चेति। न्यासः सञ्चासी ब्रह्मेति क्यते। तत्र हेतुमाइ। ब्रह्मा हीति। इरिखाभी हि श्रुतिस्तिषु पराँ अभिष्टः, तथापि नथं सञ्चासक्तदात्मनक्तदा इ। परा इति। तस्य परते चेतुः, ब्रह्मिति। तडी चेतुत्वात् परे। यसात् एव सञ्चास-स्तसात् ब्रह्मीयर्थः। तस्य परत्वं स्तोरयति। तानीति। पूर्वे कानि सत्यादीनि प्रसिद्धानि तानि जानचीनान्यवराखेतानि तपांसि निश-ष्टल हेतुलात् न्यास एवैभ्योऽतिरिक्तः श्रेष्ठी ब्रह्मसंख्यतादारा स्तल-हेतुलादित्यर्थः। तस्य कर्मान्तराभावे वाक्यान्तरमाद्य। वेदान्तेति। युद्धवृद्धये। विरक्ताः सञ्चासयोगात् वेदान्तविज्ञानेन सुनिश्चितार्थाः। मुचन इति वचनात् कर्मान्तराभावः सन्चासिनां भातीत्यर्थः। 'न नर्मणा न प्रजया' इत्याचा भूयस्यः श्रुतये। उत्र सन्तीति वत्तुमादि-पदं। तिसान् ब्रह्माि बुद्धिर्मना येषां ते तथा। तदेव ब्रह्मातमा खरूपं येघां ते तदात्मानः। तत्रीव निश्चयेन स्थितिमाइ। ति इति।

कर्माभावं दर्शयन्ति । तस्मात् परिव्राजकस्यात्रममाचादम्तलप्राप्तिर्ज्ञानानर्थस्यप्रमङ्ग द्रत्येषे।ऽपि देषे नावतर्ति । तदेवं परामर्भेऽपीतरेषामात्रमाणां पारिव्राच्यं तावद्वस्यमंस्थताखचणं लभ्यत एव । श्रनपेच्यैव जावालश्रुतिमाश्रमान्तरिवधायिनीमयमाचार्येण विचारः प्रवर्त्तितः, विद्यते एव लाश्रमान्तरविधिश्रुतिः प्रत्यचा 'ब्रह्मचयं ममाष्य ग्रही भवेत्
गृही भूला वनी भवेत् वनी भूला प्रव्रजेत् यदि वेतर्था ब्रह्मचर्यादेव प्रव्रजेत् ग्रहादा वनादा' दति । न चेयं श्रुतिरनिधकतविषया भन्या वन्नुं, श्रविभेषश्रवणात् पृथिनिधानाचानिध-

विषयान्तरपराम्थः वावर्त्तयति। तदिति। 'यथोत्तान्यपि कर्माणि परिचाय' इत्यादिस्तिसंग्रचार्थमादिपदं। उक्त श्रुतिस्तृतितात्पर्थमाच। ब्रह्मति। ब्रह्मसंस्थर्ष्ट्स्य परिव्राजको रू िम्पेको पसं इरति। तसा-दिति। यथा ग्रहस्थम्ब्दस्य यागिकले सत्यतिप्रसङ्गपरिहाराया-श्रमविश्रेषे रूढलेऽपि न गाईस्यामात् पुरायले। मप्राप्तिः निन्तु यथाता मिही चादिकरणात् तथा परिवाजकस्थापि ब्रह्मसंस्थस्य वा-कार्यसाचात्वारदारेणेव मुख्यमस्तत्विमिति कुतो ज्ञानानर्यकामि-त्यर्थः। रवमेनदेशिमतं प्रताखाय ब्रह्मसंखण्ड्स परिवाजन-विषयते सिते संन्तवसामर्थात् ब्रह्मसंस्थलं पारिवाज्यमितरपरा-मर्ग्रीप विधेयमिति परमप्रक्तम्पसं इरित । तदेवमिति । शिथ्य-बुद्धिविकाशार्थं परामश्रेश्रितमात्रित्य छला चिन्तया। विचारं छला चिन्तामृद्वाटयति। अनपेच्येति। यदि वेतरपेति ब्रह्मचर्ये स्थित-स्येव पारित्राज्येच्हा गाह्रस्यो वैराग्यं दैवयागात् यदि स्यादित्यर्थः। यत्त्वनिधक्तान्धादिविषयः सञ्चासः स्वादिति तनाइ। न चेति। अवि-भ्रेष श्रुतिरसति बाधको न विशेषसङ्गीचमईती त्यर्थः। इतस्रेदं वाक्यं नानिधकतिविषयमित्या इ। एयगिति। चनिधकतानां सन्धासस्येति

कतानां। 'श्रय पुनरेव त्रती वाऽत्रती वा स्नातको वाऽस्नातको वेतसन्नाग्निरनग्निको वा' दत्यादिना त्रम्मज्ञानपरिपाकाङ्गलाच पारित्राच्यस्य नानधिकतिवषयतं, तच दर्भयति 'श्रय परि-त्राट् विवर्णवामा मुख्डोऽपरिग्रचः ग्रुचिरद्रोची भैचाणा त्रम्म-भ्रयाय भवति' दति। तस्मात् सिद्धा ऊर्द्धरेतम श्रात्रमाः, सिद्धचोर्द्धरेतः सु विधानादिद्यायाः स्वातन्य्यमिति॥

# स्तुतिमात्रमुपादानादिति चेन्नापूर्वत्वात्।। २१।।

'स एष रमानां रसतमः परमः परार्द्धाऽष्टमा यदुद्गीयः द्रयमेवर्गियः साम श्रयं वाव लेकि एषे।ऽग्निश्चितः तदिद-

भ्रेषः। त्रती ग्रोदानादिवेदत्रतवान्, चत्रती तिहपरीतः। स्नातको गृषकुलिन्छित्तिरूपः स्नानान्तरमिष गुरुश्रुश्रूषापरः, तिहपरीतोऽस्नातकः। उत्सन्नामिर्म्यतभार्यः पूर्वमेवाग्निपरिग्रहरिहता वा परित्रजेदिति
कमाधिकारप्रतिपत्तिहोनानामिष सन्धासस्य एथगुक्तेर्न वाक्यमनिधकतिवयमित्यर्थः। सन्धासिवधेरनिधक्ताविषयत्ते हेत्वन्तरमाह।
ब्रह्मेति। श्रवणादिहारा सन्धासस्य ब्रह्मज्ञानदार्छार्थत्वं प्रकरणादिः
सिद्धं तेन समर्थस्थैवाधिकारस्तिसिन्नित्यर्थः। पारित्राज्यस्य ब्रह्मधीदार्छार्थत्वे श्रुतिं प्रमाणयति। तचेति। ब्रह्मभूयाय तत्साद्यात्कारायेत्यर्थः। चन्तर्गभिताधिकरणार्थम्पसंहरित। तस्मादिति। पामाणिकत्वं तच्छव्दार्थः। तेषां प्रमितत्वेऽिष प्रकृते किं जातिमत्याप्रद्धा प्रथमाधिकरणार्थं निग्रमयति। सिद्धचेति॥

चन्छेयसाम्य त्रोरात्रमान्तरमन्छेयतया विधेयमित्युतं, सम्मति रसतमत्वादीनामङ्गात्रितत्वेनयमेव जुडिरित्यादिक्तृतितुत्वतया क्तृत्व-र्थत्वमित्याप्रद्धा प्रत्याद्व। क्तृतीति। श्वधिकरणस्य विषयं वदन् वा-क्वानि पठति। स इति। 'एषां भूतानां एथिवी रसः एथिया खापो- मेवे। स्थानिय मियमेव पृथिवी' [क्षा॰ उ॰] द्रत्येवं जातीयकाः श्रुतयः किमुद्गीयादि स्तृत्यर्था श्राहो स्विदुपामन विध्वर्था द्रत्यस्मिन् मंश्रये स्तृत्यर्था द्रति युक्तं, उद्गीयादीनि कर्माङ्गान्यपादाय श्रवणात्, यथा 'द्रयमेव पृथिवी जूहरादित्यः कूर्मः स्वर्णीक श्राहवनीयः' दत्याद्या जुङ्गादि स्तृत्यर्था स्वद्दिति चेनेत्याह । न स्तृति-माचमामां श्रुतीनां प्रयोजनं युक्तं, श्रपूर्वलात्, विध्वर्थतायां

उपामीषधय खोषधीनां पुरुषः पुरुषस्य वाग् वाच ऋग्रचः साम साम उद्गीधा रसः' इत्यपक्रम्य श्रूयते 'स एष रसानां एथियादीनां सा-मान्यानां भूतेषृत्तरीत्तरसारलेने ात्तानामतिश्रयलेन सारी रसतमः परमः परमात्मप्रतीकलात् परस्य ब्रह्मणाऽडं स्थानं तदर्हतीति पराद्धं परब्रह्मवदुपास्य इत्यर्थः। प्रियाद्यपेत्त्याऽसमः कोऽसी यदुद्रीयो य उद्गोध ॐकार इत्यर्थः। उद्गीयादाङ्गावबद्धश्रुतीरिधकत्य पर्णमयी-लादावङ्गसम्बन्धे विध्युपलब्धेक्तथाविधेऽपि खर्गा लोक इत्यादी क्तृत्यु पलब्धेस संग्रयमा ह । किमिति । चङ्गावबद्धानामपि नुद्धीनां स्तुति-लाभावात् विधेयतया खातन्युंग पुरुषार्थहेतुले सत्यमनङ्गातमधियः खतन्त्रतया पालवत्त्रमुपनिषदुत्पन्नायाः किं वक्तयमित्यक्तीरच पादादि-संगतिः। पूर्वपचे स्तृतित्वादक्षधीव्यनुष्ठानासिद्धिः सिद्धान्ते तासां विधेयलात् तत्सि द्विरियङ्गी काय संश्यम नूच पूर्व पच्चयति। इत्यसि-तिति। विमताः प्रवयाः स्तृतयः कर्माक्रिषु उत्क्रष्टपदार्थाथ्यासप-त्ययरूपतात् संगा लोक चाह्वनीय इत्यादिप्रत्ययवदित्यर्थः। जुड-रियमेव पृथिवीति स्त्रयते कूर्मञ्च नयनगतः सन्नादित्य इति छाच्च-नीयोऽियः खर्मलोक इतिवत् स्तुतिरेवेत्यर्थः। स्तुतिक स्पनात् विधि-माल्यनमेव युक्तमनुष्ठानमालाभावादिति परिहरति। नेवादिना। विमताः प्रत्ययाः न कर्माकुक्त्तयोऽपूर्वार्थलात् क्रलक्तरवित्याच। नेति। विमता धियो न कमी दुःस्तुतयो विशिष्टण जसम्बन्धिलात् समा-तविद्या ह । विधीति । 'वायुर्वे चे पिष्ठा' इत्यादिवदु द्रीधादिश्रुतीनां ह्यपूर्वार्था विहिता भवति, खुत्यर्थतायां लानर्थक्यमेव खात्, विधायकस्य हि प्रब्दस्य वाक्यभेषभावं प्रतिपद्यमाना खुति-रूपयुज्यत दत्युक्तं, 'विधिना लेकवाक्यलात् खुत्यर्थेन विधीनां स्युरित्यच [मीमांगा]। प्रदेशान्तर्विहितानां त्रद्गोथादीनामियं प्रदेशान्तरपठिता खुतिवीक्यभेषभावमप्रतिपद्यमानाऽनिर्धिकैव स्थात्, द्रयमेव जुह्हरित्यादि तु विधिमन्निधावेवान्नातमिति वैषम्यं। तसादिध्यर्था एवंजातीयकाः श्रुतयः॥

#### भावशब्दाच ॥ २२ ॥

'उद्गीयमुपामीत मामे।पामीताहमुक्यमिसं' दति [का॰उ॰] विद्यादित्यादयस विसाष्टा विधिमन्दाः स्रूयन्ते, ते च स्तृति-मानप्रयोजनतायां व्याह्नयेरन्। तथा च न्यायविदां सारणं,

स्तृत्यर्थतेऽपि कस्माद्यवन्तं न स्यादित्या प्रश्चाहः । विधायकस्येति । स्वन्तं तर्हि विधायक प्रव्यक्षे विवेदी यादि श्वती नामि स्तावक तया- ऽर्यवादत्तं तन्न वास्यं, किमुद्गीयादि प्रत्ये ये स्त्रीयादि विधाः स्त्रूयते किं वा तदुपास्ति विधि रिति विकल्या सं दूष्यति । प्रदे प्रान्तरेति । उद्गी-यादि विधेः कर्मप्रकरणस्यत्वे न व्यवधानान्न ते ने दिश्चादिश्वती नामे क-वास्त्रता । विमता धियो न कर्माङ्गस्त् तयो ऽतस्त्र करणस्य त्वात् क्रतन्त-रवदिति भावः । परोत्तं दयान्तं विघटयात । इयमेवेति । स्वनुमा-नन्नयम् लं निगमयति । तस्तादिति ॥

न दितीयः, उपास्यविषयापंग्रेन विध्यन्वययोगे लच्चाया सुत्यर्थला-योगादित्या इ। भावेति। सन्निहितविधेर्विषयापंग्रेनार्थवन्ते रसत-

'कुर्यात् क्रियेत कर्त्त्रं भवेत् स्यादिति पञ्चमं।
एतत् स्थात् मर्ववेदेषु नियतं विधिलचणम्'॥ दति।
लिङाद्यर्थे विधिरिति मन्यमानाम् एवं सारन्ति। प्रतिप्रकरणञ्च फलानि श्रायन्ते 'श्रापियता ह वै कामानां भवित
एष ह्येव कामागानस्थेष्टे' 'कल्पन्ते हास्मै लोका ऊर्द्वाञ्चादत्ताञ्च' दत्येवमादीनि। तसाद्युपामनविधानार्था उद्गीयादिश्रुतयः॥

मादिवादानां सम्भवति तदीयस्तुतिपरत्वमपि तत्रायुक्तं स्तुव्यपेच्चया विषया पंगास्थान्तरङ्गलात् तच कर्माङ्गस्तुतिपरत्वं नेति किमु वक्तव्यमिति मद्राना याचछे। उद्गीयमिति। निमन्त्रणादिष्यपि लिङादिसारणात् क्यमपासीते वादिशब्दस्य विधिपरते वाश ङ्या छ। तथा चेति। धातृ-नामनेक लेऽपि डु छञ्करणे भूसत्तायां खस भुवीति चीनेव धातून् भावनासामान्यवाचिनः सर्वयास्यर्यमुदाहरति। कुर्यादिति। चा-चित्रकर्टका भावना कुर्यादित्युक्ता सेवाचित्रकर्मिका क्रियेतेत्युदाह्नता सैव कर्त्तव्यमिति धालर्थे। पसर्जनभूता अभि चितेति भावः। भवेदित्व चापि भूयेत भवितयमित्यदा इथ्यं, भवतेरक्ते स्वेकार्थ्येऽपि प्राप्याद्यधं भवति दृशः प्रथमित्तमुदाहरति। स्थादिति। यथापूर्वमदाहर्णमिहापि द्रष्ट्यं। पाठकममनुख्य पञ्चममित्रुतां। एतद्रालनुगतप्रयथैः सर्वभा-वनानगतः श्रेयःसाधनत्वरूपे। विधिरचिते न तु प्रति धातुं प्रति प्रत्ययं च भावनाभेदीऽस्तीति मलाइ। एतदिति। क्यं तर्हि निमन्त्रगा-दिष जिङादिसारणं मिथाविरोधादित्याश्रङ्घोत्सर्गतो वेदे विधिपरा जिंडादयाऽपवादादन्ययालिमियभिप्रेत्या इ। जिंडादीति । उद्गीयादि-श्रुतीनां क्त्यर्थलाभावे हेलन्तरश्वनारस्चितमाह। प्रतीति। फल-भेदअवगम्पसं इरित । तसादिति । पूर्वे तापूर्वे वत्वादिसम् चयार्थ-मपीत्यतां॥

### पारिश्ववार्था इति चेन्न विश्रोषितत्वात् ॥ २३॥

'श्रय ह याज्ञवल्वास्य दे भार्ये वस्त्वतुर्भेत्रेयो च कात्या-यनी च' 'प्रतर्दनो ह वै देवादा सिरिन्द्रस्य प्रियं धामोपज-गाम' 'जानश्रुतिर्ह पात्रायणः श्रद्धादेयो वज्जदायी बज्जपाक्य श्राम' दत्येवमादिषु वेदान्तपिठतेष्यास्थानेषु मंग्रयः किमि-मानि पारिञ्जवप्रयोगार्थान्याहोस्वित् सिन्दित्विद्याप्रतिपत्त्य-र्थानीति। पारिञ्जवार्था दमा श्रास्थानश्रुतयः, श्रास्थानसामा-

उद्गीयादि श्रेते चपास्ति विषया पंत्रत्वं च्याया रसतमत्वा देशियु तां, अध्नाऽऽख्यानानामपि विद्यास्तुतेः सकाण्यात् पारिञ्जवण्येवलं ज्यायाऽनु-स्रागावसानयोगादिलाग्रङ्य परिचरति। पारिसवैति। विषयोत्ति-पूर्वकमाखानलसाम्यात् विद्यासिवधेस संशयमातः। स्रथेवादि। पारिम्नवप्रवीगो नामास्यमेधे पुत्रामात्यपरिष्ठताय राच्चे पारिभवमा-चचीतेवादि नानाविदााखानकथनं विह्तिं, अव चापिनिषद्गताखा-गानां तादार्थ्यानिरासेन तच तच सिविहितस्ततन्त्रपुरुषार्थहेतुविद्या-र्थलसमर्थनात् पादादिसङ्गतिः। पूर्वपद्ये प्रयोगग्रेषलात् आख्यानानां वेदान्तगतानामपि तद्भावात् विद्याप्राधान्यासिद्धिः सिद्धान्ते विशे-षणात् उपनिषदाखानानां यवच्छेदात् तेषामप्रयोगशेषत्वात् विया-प्रधानलसिद्धिरिति खीकते पूर्वपच्चयति। पारिस्रवेति। गुरुणिया-समाचारप्रदर्शनेन बुद्धिसी कर्यदारा च विद्याशेषत्वं सामर्था लिखा-दे। संसिद्धमिवाशङ्खा पारिसवश्रुतिविरोधे तिङ्गमप्रयोजनमित्या ह। चाखानित । 'यस्याश्विने ग्रस्थमाने सूर्ये। असुदियादिष सर्वा दाण्तयी-रनुब्रयात्' इति सर्वासाम्चामसिन् ग्रइशंसने पूर्वश्रवा विनिय-क्तानामि प्रातिस्विकविनियागवदाखानानां पारिवने पारिवनाच-चीतित चीदितानामेतेन लिङ्गेन सिन्नधेर्वा विद्यायां विनियोगः स्यात् इत्याशक्य प्राति सिकविनियागस्य समुदायविनियागस्य च श्रीतलेन

न्यादाखानप्रयोगस्य च पारिश्ववे चोदितलात्, ततस्य विद्याप्रधानलं वेदान्तानां न स्वात्, मन्त्रवत्प्रयोगग्रेषलादिति चेत्
तन्न, कसात् विग्रेषितलात्। \*तथा हि 'पारिश्ववमाच्चीत'
दिति हि प्रक्रत्य 'मनुर्वेवस्वते। राजा' दत्येवमादीनि कानिचिदेवास्त्रानानि तच विग्रेय्यन्ते श्वास्त्रानमामान्यात् चेत् मर्वग्रहोतिः स्वादनर्थकमेवेदं विग्रेषणं भवेत्, तस्नाच पारिश्ववार्था एता श्वास्त्रानश्रुतयः॥

तु खालात् प्रकृते च तदभावात् मैविभिष्या इ। तत खेति। चा खानानां प्रयागसिद्धलेऽपि सर्वेषां वेदान्तानां अतच्छेषलात् युक्तं विद्याप्रधा-नलमित्यापञ्चा ह । मन्तवदिति । 'देवस्य ला' इत्यादिमन्त्रे कस्यचि -द्देवपदस्य समवेतार्थतया प्रयोगग्रेषले सिद्धे तदेकवाकातया पदान्त-रागामिप तच्छेषलिम छं तथा खानानां प्रयोग प्रेषले तदे कवा कालेन सर्वे।परिषदां तच्छेषलात विद्याप्रधानते वर्षः। सामान्य अतिर्विशेषे तिया तत्परलाज्ञ तया लिङ्गादिबाधोऽस्तीति सिद्धान्तयति। तज्ञेत्यादिना। ष्यश्वमेधे प्रथमेऽहनि 'मनुर्वेवखते। राजा' रत्याह, दितीयेऽहनि 'यमे। वैवस्तरः' इति, त्वतीयेऽहनि 'वरुण च्यादित्यः' इत्याद्याख्यानिविश्रेषा वाकाशेषे श्रुतास्तद्वलात् उपक्रमस्य सङ्गोचा युक्तः। न चापक्रमस्यसर्व-शब्दादुपसं हारस्य विशेषो तिरूपन च गार्थेति वाचं, चादी सर्वाखा-खानानि पारिसने शंसतीत्युका पारिसनमाचचीतेति च विधाय मन्वैवस्त इत्यादि पद्यते तत्र पुनर्विधानं वाक्यशेषस्याख्यानमध्यस्य कतिपयप्रयोगमाचे गो। परमं व्यावर्त्त थितु मिल्यर्घवानिति मला सिद्धानां विष्टणाति । पारिभविमिति । यत्त्वाख्यानसामान्यात् पारिभवार्था इमा श्रुतय इति तचा छ। खाखानेति। विशेषणपा नं निगमयति। तसादिति॥

<sup>\*</sup> तथा दौति वर्धः नास्ति।

### तथा चैकवाकाते।पवन्धात्॥ ५४॥

त्रमित च पारिश्ववार्थले श्राख्यानानां सिन्निहितविद्याप्रतिपादनोपयोगितेव न्याच्या एकवाक्यते।पबन्धनात्, तथा हि
तच तच सिन्निहिताभिर्विद्याभिरेकवाक्यता दृष्यते, प्ररेष्चनेापयोगात् प्रतिपत्तिमीकर्योषयोगाच्च, \*मैचेयीब्राह्मणे तावत्
'श्रात्मा वा त्ररे द्रष्ट्यः' दत्याद्यया विद्ययेकवाक्यता दृष्यते,
प्रातर्हनेऽपि 'प्राणोऽस्मि प्रज्ञात्मा' दत्याद्यया, 'जानश्रुतिः'
दत्यचापि 'वायुर्वाव संवर्गः' दत्याद्यया यथा च 'स त्रात्मने।
वपामुद्धिदत्' दत्येवमादीनां कर्मश्रुतिगतानामाख्यानानां
सन्निहितविधिस्तृत्यर्थता तद्दत्, तस्मान्न पारिश्ववार्थलं ॥

श्रत एव चामीन्धनाद्यनपेचा ॥ २५॥

'पुरुषार्थाऽतः भव्दात्' [वे॰ सः २।४।१] दत्येत द्वाविह्वतमिप

तर्षं कुत्राखानान्युपयुक्तानीत्याप्रद्धा विशेषणश्रुत्या सर्वश्रुती भ-पायां निर्वाधः सिवधिविद्याखेवीपनिषदाख्यानानि विनियुद्धीते-त्याद्य। तथा चेति। स्त्राधं विद्ययोति। स्रस्तीति। स्कवाक्यतीप-सम्बन्धं विभन्नते। तथा द्यीति। प्ररोचनमनुरागनननं। सिविद्य-ताभिविद्याभिराख्यानानामेकवाक्यताप्रतीतिमदाहरित। मेनेयीति। स्याख्यानत्वेऽपि पारिश्ववार्थत्वादर्शनाच न ताद्थ्यं प्रक्रताख्यानानामि-त्याद्य। यथेति। उद्खिदुद्धृतवान् द्यामायेति यावत्। श्रुतिलिङ्ग-सिविधिभिविद्यार्थत्वे सिद्धे प्राचितम्पसंहरति। तस्मादिति॥

कथानां विद्याभेषले दर्भिते कर्मणामि तर्हि तच्छवलं तच्छेषला-भावेऽपि स्थादिलाभङ्ख प्रकङ्गागतं विचारं परिसमाप्य पुरुषार्था-धिकरणस्य पालमाह। स्वत इति। ब्रह्मविद्या मोचे कर्माणीति

<sup>\*</sup> मैचे। थन्ना साण र्ति वधं ।

मभावादत इति पराम्हायते, श्रत एव च विद्यायाः पुरुषार्थ-हेतुलादग्नीत्थनादीन्याश्रमकर्माणि विद्यया खार्थमिद्धी नापे-चितव्यानीत्याद्यस्वैवाधिकरणस्य फलमुपमंहरत्यधिकविवचया॥

### सर्वापेचा च यज्ञादि अतेर खवत् ॥ २६ ॥

द्दिमिदानी चिन्यते किं विद्याया श्रत्यन्त मेवानपे चाश्रम-कर्मणामृतास्ति काचिदपेचेति, तत्रात एवा श्रीन्थनादीन्या-

कर्त्त्र विनिष्क्षित न वेति वादिविपतिपत्तेः सन्दे हे 'यज्ञेन' इति विविदिघायां विनियुक्तयज्ञादीनां विषयसीन्दर्थां नियासायां तस्यामनन्वयात्
तिद्वयज्ञानसाध्यमोत्त्रान्वयस्य युक्तत्वादपेन्द्यतेति पूर्वपद्ये 'कास्ठैः
पचित' इत्यत्र पानसाधनन्वानाजनकतास्रानां पाकहेतुत्वदर्भनात्
ज्ञानेन्द्याजनकान्तः करण्यश्रि हेतुत्वेन यज्ञादीनां ज्ञानेन्द्राहेतुत्वसिद्धेः
सान्तादेव मोत्तान्वये च यज्ञेनेत्यादिकरणविभिक्तिभङ्गात् पारम्पर्यस्थैवेषियत्वात् नापेन्य इति सिद्धान्तः। स्तदिभिष्रेत्य सिद्धिहितस्यातःप्रव्यपरामर्पयायस्याभावादतः पदानुपपत्तिमाप्रद्ध्य स्त्राच्चराणि योःजयि। प्रवार्थ इति। चाद्याधिकरणे यथा विद्यायाः खातन्त्रेण
पुमर्यहेतुत्वमुक्तं तच तथ्वानृद्यते, तथा चाप्येयादिष्यदर्भनात् न
पुष्वार्थहेतुत्वं कर्मापेन्द्याविरोधीति निर्द्धः। न चात्र पादादिसङ्गतिवंक्तव्या, प्रथमाधिकरणस्थैव तत्पानविषयस्य तस्याः सुगमत्वात्,
पानमिप पूर्वात्तरपद्ययोक्तददेवेत्यभिप्रेत्याह। चाद्यस्थित। खार्थसिद्धावेवानपेन्द्या न तु खसिद्धा तत्र तदपेन्द्याक्तीत्यनन्तराधिकरणे
निर्द्यमुपसंहार इति तत् पानमाह। चिधकीत॥

व्यविद्या खपाले न कर्मापेचा प्रमात्वात् सम्मतविद्युक्तं, ति कि त॰ स्थात्यत्ताविष तदपेचा प्रमात्वात् तददेवेत्याश्रङ्घाच । सर्वेति। अधिक-विवच्चयेत्युक्तं यक्तीकुर्वन् व्रद्मविद्यामिधकत्य पूर्वाधिकरणन्यायात् विविदिषाश्रतेस्य संशयमाच । स्ट्रिमिति। स्वत्र च स्वतन्त्रपुरुषार्थः श्रमकर्माणि विद्यायाः खार्थि द्धी नापे छाने देखेवमत्यन्तमे-वानपे चार्या प्राप्ता या मिद मुच्यते, सर्वा पे चा चे ति। श्रपे चते च विद्या सर्वा खाश्रमकर्माणि नात्यन्तमन पे चैव। ननु विरुद्ध-मिदं वचनमपे चते चाश्रमकर्माणि विद्या नापे चते चेति। नेति श्रमः। उत्पन्ना हि विद्या फल सिद्धिं प्रति न कि ख्यदन्यदपे-चते उत्पन्तिं प्रति लपे चते, कुतः यद्यादिश्रुतेः। तथा हि श्रुतिः 'तमेतं वेदानुवचनेन श्राह्मणा विविद्य हिन् यद्योन दानेन तपसा उना प्रकेन' दति यद्यादीनां विद्या साधनभावं दर्भयति, विविद्या संयोगा चैषा मृत्य क्ति साधनभावे। उत्योगिते। 'श्रय यत् यद्या चत्रते श्रह्मचर्यमेव तत्' दत्य च

हेले। पिनिषदात्म ज्ञाने। त्यज्ञादीनां प्रमादीनाञ्च विविदिषावाक्याय विनियोगोत्तेरिक्त पादादिसङ्गतिः। पूर्वपच्चे यज्ञादीनां
विज्ञानान्यये तत्पक्तेऽपि तत्प्रसक्या समुचयसिद्धिः, सिद्धान्ते परम्परया तेषां ज्ञानान्ययेऽपि तत्पक्षान्यये हेलभावात् तदसिद्धा ज्ञानस्थेव तत्त्रद्धेतुतासिद्धिरिखङ्गीक्षत्य पूर्वपच्चयति। तत्रेति। ज्यपरे। च्यधियो मानमात्रायतत्वात् प्रामाणिक ज्ञानस्य मानहेतुषु सत्मु कर्माद्यभावेनानुद्यादर्भनात् केवक्रव्यतिरेकाभावे च यज्ञादीनां हेतृत्वकल्पनायोगात् विविदिषाञ्चतेञ्च वर्त्तमानापदेण्लित्वात् विनियोजकत्वायोगात् ज्ञानस्य पक्षवदुत्पत्ताविष नान्ययक्तेषामिति भावः। विविदिष्यावाक्ये वर्त्तमानापदेण्रेऽपि 'यस्य पर्णमयी' रत्यादाविवापूर्वत्वात्
पञ्चमक्तारेण ब्रह्मानुभवकामा यज्ञादीनि कुर्यादिति विध्यपग्रमादागमस्य केवक्यात्ररेकानपेच्चत्वात् विषयसोन्दर्यक्षस्थायानिच्छायां
साद्यादन्वयायोगात् तत्पक्ते ज्ञाने यज्ञान्ययसिद्धेर्यज्ञेनेत्यादिकरणयुत्या च तेषामिष्यमाणापरोक्तथीसाधनत्वदर्थेर्ज्ञानस्य च मानायत्ततया साद्यात् यज्ञादसाध्यत्वेऽपि तेषां चित्तशुद्धा प्रत्यक्त्प्रवणतामु-

विद्यासाधनस्रतस्य ब्रह्मचर्यस्य यज्ञादिभिः संस्तवाद्यज्ञादीनामिप साधनभावः स्रच्यते, 'सर्वे वेदा यत् पदमामनित्त
तपांसि सर्वाणि च यददन्ति यदिच्छन्तो ब्रह्मचर्यं चरन्ति
तत्ते पदं संग्रहेण ब्रवीस्थाम्' द्रह्येवमाद्या च श्रुतिराश्रमकर्मणां
विद्यासाधनभावं स्रचयति। स्रितिरिप,

'कषायपिकः कर्माणि ज्ञानन्तु परमा गितः। कषाये कर्मभिः पक्षे तती ज्ञानं प्रवर्त्तते'॥ इत्येवमाद्या। त्रश्यवदिति याग्यतानिदर्शनं, यथा याग्यता-वश्रेनाश्चा न लाङ्गलाकर्षणे युज्यते रथचर्यायान्तु युज्यते

त्याद्यापरोच्च चाने पर्यवसानात् पारम्पर्येऽपि 'पचति नार्छः' इतिवत् करणविभक्तिसम्भवात् उत्पत्ती ज्ञानस्य कर्मापेचास्तीति सिद्धान्तय-ति। इदिमिति। चापातेन पुर्वापरिवरीधपतीति ग्रङ्काते। निव्वति। विभागोत्या प्रवाह। नेतीति। उत्तव्यवस्थायां प्रश्नपूर्वकां हेतु-माइ। कुत रति। हेतुं विख्याति। तथा हीति। नन्वच विविद्घा-संयोगी यज्ञादीनां ज्ञायते, यदि तस्यां विषयसीन्दर्थलभ्यायां तेषासन्व-यायागात् इष्यमार्ये ज्ञाने उन्वया उन्युपगम्यते तर्हि ज्ञानस्य मानाधीन-लात् कर्मणां तचान्वयासिद्धेः श्रुतत्याग्रेन तत् फले मोच्चे किमन्वयो नेयाते तत्राइ। विविदिघेति। मे। चहेतुत्वक ल्पनायां 'नास्यकतः क्षतेन' इटादिविरोधात् परम्परयापि हेतुले बाधाभावात् बुद्धि युद्धा तद्-त्यतावेवान्वया यज्ञादीनामित्यर्थः। यज्ञादिश्रुतेरिति वान्यान्तर-मिप ग्रचीतयमियाच। यथैति। तत्र यज्ञादीनां ज्ञानसाधनले विज्ञानं लिङ्गमा इ। स्रवेति। तवैव लिङ्गान्तरमा इ। सर्व इति। परमारया कर्मणां धी चेतुले स्मृतिमपि दर्शयति। स्मृतिरिति। उत्प-त्ताविव फलेऽपि ज्ञानस्य कर्मापेचा किं न सादित्याग्रङ्म दरान्तमा-मादाय व्याकरोति। च्यत्रवदित्यादिना॥

एवमाश्रमकर्माणि विद्यया फलिसद्धी नापेच्यन्ते उत्पत्ती। लपेच्यन्ते इति॥

### शमदमाद्युपेतः खात्तथापि तु ति विधेसादङ्गतया तेषामवश्यानुष्ठेयत्वात् ॥ २०॥

यदि कश्चिमायेत न यज्ञादीनां विद्यामाधनभावे। न्यायः विध्यभावात्, 'यज्ञेन विविदिषन्ति' \*द्रायेवमादिका हि श्रुति-रन्वादस्बरूपा विद्यास्तिपरा न यज्ञादिविधिपरा, द्रायं महाभागा विद्या यत् यज्ञादिभिरेवैतामवाप्तिमच्छन्तीति, तथापि तु भमदमाद्युपेतः स्वादिद्यार्थी 'तस्नादेवंविच्छान्तो दान्त उपरतस्तित्तुः समाहिता स्वाऽऽत्मन्येवात्मानं पश्चिति'

चानीत्वी विचरङ्गमुक्ता तचेवान्तरङ्गम्पदिश्वि। श्मादीति।
तच व्यावच्याश्रङ्गामा । यदीति। विद्यान्तावन्तवेनापि सम्मवत्यर्थवन्ते
वर्त्तमानताभङ्गेन विधिन्न त्यान्यम् तं वाच्यभेद्यसङ्गादतः श्रव्दमाचलभ्या विद्येति भावः। यवं तवाभिष्रायेऽपि च्लेन्तरमवश्यमन्ष्येयं
न श्रव्दमाचलभ्या विद्येति स्च्चयोजनया परिचरति। तथापीति।
विविदिषावाक्यतुत्व्यतया श्मादिवाक्यस्य नान्ति विधिपरतेति श्रङ्गते। नन्विति। यसादेवमात्मानं विदिला पापेन नर्मेणा न लिप्यते
तसादेवं विद्यार्थी श्माद्यपेता भूला विचरदिति ग्रम्यते विधिरित्याच । नेतीति। विध्यभावे तत्प्रशंसावयर्थादुक्तविधिसिद्धिरित्याः।
च । नेतीति। विध्यभावे तत्प्रशंसावयर्थादुक्तविधिसिद्धिरित्याः।
पश्चिदिति चेति। विधिम् लमाच । तस्मादिति। यच्चादीनामसाधनलशङ्कामापातते। अस्पेत्य साधनान्तरापेचो त्योदानीं तदसाधनलशङ्कापि
न युक्तेत्याच । यच्चादीनीति। उक्तं स्मारित्या परिचरति। नन्वि-

<sup>\*</sup> इत्येवञ्चातौयका हि युतिरर्थवादसङ्पेति वर्ध॰ का॰।

दित विद्यामाधनलेन ग्रमदमादीनां विधानात्, विहितानास्वावग्रानुष्टेयलात्। नत्वचापि ग्रमाद्युपेता म्हला पण्रतिति
वर्त्तमानापदेग्र उपलभ्यते न विधिः। नेति ब्रूमः, तसादिति प्रक्ततप्रमंगपित्यहादिधित्वप्रतीतेः, पण्रदिति च माध्यन्दिना विष्यष्टमेव विधिमधीयते। तसाद्यज्ञाद्यनपेचायामपि
ग्रमादीन्यपेचितव्यानि। \*यज्ञादीन्यपि लपेचितव्यानि यज्ञादिग्रुतेगेव। ननूत्रं 'यज्ञादिभिविविदिषन्ति' दत्यच न विधिष्पलभ्यत दति। सत्यमुक्तं, तथापि लपूर्वलात् संयोगस्य विधिः
परिकल्यते, न ह्ययं यज्ञादीनां विविदिषासम्बन्धः पूर्वं
ग्राप्ता येनानूद्येत। 'तस्मात् पूषा प्रपिष्टभागाऽदन्तको हीति'
एवमादिषु चात्रुतविधकेव्यपि वाक्येव्यपूर्वलादिधं परिकल्प्य
पार्या पेषणं विक्रती प्रतीयतेत्यादिविचारः प्रथमे तन्त्रे प्रवर्त्तितः। तथा चेत्तं 'विधिवां धारणवत्' दति[जै॰सः॰]। स्यतिव्यपि

त्यादिना। संयोगस्यापूर्ववृत्त्वमेव स्पष्टयति। न होति। इत्यपि
महावाक्येरन्छानयाग्यापूर्वार्थविधिरवान्तरवाक्येन कियते न तत्र वाक्यमेदा दोषः इत्यत्र पृर्वतन्त्रसम्मतिमाह। तस्मादिति। दर्भपूर्णमासयोः श्रुतं 'तस्मात् पूषा' इत्यादि। तत्र पृषाः प्रिष्टद्रयसम्बन्धः
सामासिकः। न च पृषा देवता पिष्टभागे। द्रयं दर्भपूर्णमासयोरित्त
तेन तदेकवाक्यतःयोगात् कालत्रयास्पृष्टद्रयदेवतासम्बन्धस्याविनाभावेन यागविध्यपस्यापकत्वात् व्यवहारसिद्धये विधिपदमध्याहृत्य
प्रकरणादुल्वर्षेण पृषेदिशेन पिष्टभागः कर्त्त्य इति विक्रतौ सम्बन्धः
'पौष्णं पेषणं विक्रतो प्रतीयेताचोदना प्रक्रतौ' [जै॰स्०] इत्यत्र विचारित
इत्यर्थः। स्ववान्तरवाक्यभेदेन स्त्रवहतापि स्रोक्षतो विधिरित्याहः। तथा

<sup>\*</sup> तथा यज्ञीत वर्ध० का०। † विविद्धिषासंधाग इति वर्ध०।

भगवद्गीताद्यासु अनिभम्थाय फलमनुष्ठितानि यज्ञादीनि मुमुचार्ज्ञानसाधनानि भवन्तीति प्रपञ्चितं, तस्माद्यज्ञादीनि शमादीनि च यथात्रमं सर्वाण्येवात्रमकर्माणि विद्यात्पत्ताव-पेचितव्यानि। तचाण्येवंविदिति विद्यासंयोगात् प्रत्यासन्नानि विद्यासाधनानि श्रमादीनि विविदिषासंयोगात् वाह्यानीत-राणि यज्ञादीनीति विवेक्तव्यं॥

# सर्वानानुमित्य प्राणात्यये तहर्भनात् ॥ २८॥

प्राणसंवादे श्रूयते क्रन्दोगानां 'न इ वा एवंविदि किञ्चना-नन्नं भवति' इति, तथा वाजमनेथिनां 'न इ वा श्रस्थानन्नं जग्धं भवति नानन्नं प्रतिग्टहोतं' इति मर्वमस्थादनीयमेव भवतीत्यर्थः। किमिदं मर्वानानुज्ञानं श्रमादिविदियाङ्गं विधीयते उत

चेति। स्मृत्यनुसारेणाणवान्तरवाक्यस्य विधायकतं वाचिमित्याह।
स्मृतिचिति। कर्मणां ज्ञानेत्यित्ति स्नृतिस्मृतिन्यायसिद्धे पालितमाह। तस्मादिति। यज्ञादीनामिष स्नृतिस्मृतिन्यायेभ्दोऽनुस्रेयते शमादीनां तेभ्योऽविशेषाभावात् याविद्वचे।दयमविशेषेणानुस्रानं स्यादित्याश्च्याह। तवापीति॥

यज्ञादीनां श्रमादीनाञ्च विद्यासिङ्गिलानां तच्छेषतीः तत्-प्रमङ्गात् विद्यासिङ्गध्युत्तसर्वाङ्गाभ्यनुज्ञानस्यापि विद्याशेषतामाश्रञ्ज्य प्रत्याच्च । सर्वाङ्गेति । प्राण्यविदः सर्वाङ्गानुज्ञानं विषयं वत्तुं श्राखाद-यस्यां श्रुतिमाच्च । प्राण्येति । जग्धं भिज्ञतं । विषयवाक्याधं संग्रह्णाति । सर्वामिति । च्यपूर्वत्वादिधिश्रुतेच्च संश्यमाच्च । विभिति । तत्र प्राण्य-विद्यायाः स्वतन्त्रपृष्ठ्यार्थज्ञानापयुत्तायाः स्तुत्वर्थं सर्वाङ्गानुज्ञानकी-र्ज्ञानिति व्यनात् पादादिसङ्गितः । पूर्वपच्चे प्राण्यविदे भन्द्याभन्द्य-विभागासिद्धः, सिद्धान्ते विदुषे। प्रविदुषञ्चानापदि तिसिद्धिरित

स्त्र यथं मद्भीर्यंत दित मंग्रये विधितित तावत् प्राप्तं, तथा हि प्रवित्ति विशेषकर उपदेशो भवति, श्रतः प्राणिविद्यामित्रधानात्तदङ्गलेनेयं नियमनिवृत्तिरूपिद्ग्यते। नन्वेवं सित भच्याभच्यविभागशास्त्रव्याघातः स्थात्। नैष देषः, सामान्यविशेषभावाद्वाधोपपत्तेः। यथा प्राणिहिंसाप्रतिषेधस्य प्रयुसंज्ञपनिविधिना बाधः, यथा च 'न काञ्चन परिहरेत्तद्भतम्'
त्यानेन वामदेव्यविद्याविषयेण सर्वस्त्यपिरहारवचनेन सामान्यविषयं गम्यागस्यविभागशास्त्रं बाध्यते, एवमनेनापि प्राणविद्याविषयेण सर्वान्तभचणवचनेन भच्याभच्यविभागशास्त्रं
बाध्येतेत्येवं प्राप्ते ब्रूमः, नेदं सर्वान्तानुज्ञानं विधीयत दित, न

ह्यच विधायकः ग्रब्द उपलभ्यते 'न ह वा एवंविदि किञ्चनानन्नं

मन्वानः संग्रयमनूय पूर्वपद्ययति । इतीति । विधिपद्येऽनुष्ठानिवग्रेषलाभं हेतुमाइ । तथा हीति । सर्वाद्यानुद्यानं खतन्तमेव विधीयतामित्याग्रञ्च सिद्यधिविरोधान्मेविमत्याः । चत इति । सर्वाद्यानुत्वं
प्राण्णविद्याङ्गं चेत् तर्हि 'न कलञ्जं भद्ययेत्' इत्यादि ग्रास्तं विष्ययेतेति
ग्रञ्जते । नन्वित । प्राण्णविदितिरिक्तविषयं तदिति विरोधं परिहरित ।
नेत्यादिना । उपपत्तिमेव कर्मविषयद्यान्तेनोदाहरित । यथेति ।
तत्रैव विद्याविषयं द्रयान्तमाः । यथा चेति । 'यदुपमन्त्रयते स हिद्वारः' इत्यादिना ग्राम्चव्यापारगतचेयास हिन्नारादिद्यिर्विह्निता,
सा वामदेव्यविद्या तत्रोपमन्त्रणं सङ्गेतकरणं द्रयान्त्योर्थं दार्थानित्तके योजयति । यवमिति । विविदिषावाक्ये वर्त्तमानापदेग्रेऽप्यपूर्वत्वात् पञ्चमलकाराङ्गीकारेण विधिकत्यनावत् न हेत्यादा वर्त्तमानापूर्वत्वात् विधिरिति मतमनूद्य स्वादिहरेव सिद्धान्तमाः ।
स्विमिति । तत्र हेतुमाइ । न हीति । 'यस्य पर्णमयी' इत्यादाविव वर्त्त-

भवति' इति वर्तमानापदेशात्, न चामत्यामि विधिप्रतीता प्रयत्तिविशेषकर्त्नलोभेनैव विधिरम्थुपगन्तुं शकाते। श्रिप च श्रादिमर्थादं प्राणस्यात्रमित्युत्तोदमुच्यते 'नैवंविदि किच्चिदन्तं भवति' इति, न च श्रादिमर्थादमन्नं मनुष्यदे हेनोपभात्तुं शकाते, शकाते तु प्राणस्यात्रमदं सर्वमिति विचिन्तियतुं, तस्मात् प्राणान्तविज्ञानप्रशंमार्थे। उयमर्थवादा न सर्वान्तानु ज्ञानविधिः। तद्दर्शयति 'सर्वान्तानुमतिस्च प्राणात्यये' इति। एतदुत्तं भवति प्राणात्यय एव हि परस्थामापदि सर्वमन्तमदनीयत्नेनाभ्यनुज्ञायते तद्दर्शनात्, तथा हि श्रुतिस्वाका-यणस्य च्छेः कष्टायामवस्थायामभच्यभच्णे प्रवृत्तं दर्शयति 'मटचीहतेषु कुरुषु' दत्यस्मिन् ब्राह्मणे 'चाक्रायणः किल कृष्पिरापद्गत दभ्येन स्वामिखादितान् कुल्याषां स्वादानुपानन्तु

मानापदेशोऽपि कल्यो विधिरित्याश्रङ्घा ह । न चेति । सामान्यविधिन् बाधकतं . स्रुतविशेषविधेरिष्टं विशेषकल्यना सामान्यविधिना बाध्या कल्यनाया विरोधाभावापे च्लादित्यर्थः । इतस् स्नुत्यर्थमेवेदं वचे । न विधिरित्या ह । स्रिप चेति । 'स्रास्त्रभ्यः स्राश्रुतिभ्यः स्राक्षीटपत- क्रिभ्यक्तते ऽत्रम्' इति स्रवणादश्रस्य विषये विधिनं सम्भवतीत्या ह । न चेति । तर्चि वचनवैयर्थ्यामत्याश्रङ्घ सर्वं प्राणस्या इमिति धीक्तृत्यर्थता न्मेविमत्या ह । शस्यते लिति । उक्तार्थे स्त्रमादत्ते । तदिति । तद्च- राणि याकरोति । स्तदिति । सटचोऽश्वनयः पाषाण स्त्रये रक्तवर्णा च्याकरोति । स्तदिति । सटचोऽश्वनयः पाषाण स्त्रये स्त्रवर्णा च्याकरोति । स्तदिति । सह द्रिभेच्ये ज्ञाते जाययाऽन्यज्ञात- पयोधरादिस्त्रीयञ्चनया सह देशान्तरं प्रतिचक्रमे स कदाचित् इभ्य- यामे निवसन् इभ्येन इस्यारोहेण स्वामिभोजितानर्द्वभिच्वात्

तदीयमुच्छिष्टरोषात् प्रत्याचचने, कारणञ्चाचावाच 'न वा श्रजीविष्यमिमानखादन्' दित 'कामे। म उदपानम्' दित च पुनञ्चाच्तरेषुक्तानेव खपराच्छिष्टपर्य्युषितान् कुल्माषान् भच-याम्बस्व' दित । तदेतदुच्छिष्टेष्टिष्टपर्य्युषितभचणं दर्भयन्याः श्रुतेराभयातिभयो लच्चते प्राणात्ययप्रमङ्गे प्राणमन्थारणाया-भच्चमि भचयितव्यमिति, खस्यावस्थायान्, तन्न कर्च्यं विद्यावतापीत्यनुपानप्रत्यास्थानाद्गम्यते, तस्मादर्थवादो 'न इ वा एवंविदि' दत्येवमादिः॥

#### त्रवाधाच ॥ २८॥

एवञ्च मत्याहारग्रुद्धी मत्त्रग्रुद्धिरित्येवमादि भच्छाभच्छा-विभागशास्त्रमवाधितं भविष्यति ॥

कुल्माघान् कुत्सितान् माघान् भित्तितवानित्यर्थः। अनुपानं ग्रहाणे सुत्ते सत्य च्छिरं मे पीतं स्थादिति प्रतिषिध्य किमेतेऽप्य च्छिरा नेति परेणां ते कारण चान्य निष्ये किष्यतवान् इत्या च। अनुपानन्त्वित। कुल्मा- घान्य भच्यन्ते जीवनमेव मे न स्थात् कामः से च्छातो मे तडागादिषु उदक्रपानं भविष्यतीत्यर्थः। स्वयं खादित्वा प्रिष्टान् जायार्थमाज चार तया च भर्वस्थावज्ञया निष्टितानुत्तरदिने प्रातरेव भित्तितवानि- त्या च। पनचित्र । कुल्माघभन्य अनेरिभप्रायमा च। तदिति। अन- पानिष्ये अनेति। कुल्माघभन्य अनेरिभप्रायमा च। तदिति। अन- पानिष्ये अनेति। तस्मादिति। स्थिति। स

तस्यार्थवादत्वे हेत्वन्तरमाह। खनाधाचेति। सामान्यशास्त्रवि-रेधात् न नल्ये। विशेषविधिरित्युक्तं, खधुना सामान्यशास्त्रं दर्शयन् सूत्रं योजयति। रंवश्वेति। सस्यावस्थायां भन्याभन्यभेदे सतीति यावत्॥

### ऋषि च सार्थते॥ ३० ।।

श्रिप च श्रापदि सर्वात्रभचणमपि स्मर्यते विदुषे।ऽविदु-षञ्चाविशेषेण।

'जीवितात्ययमापने। योऽनमत्ति यतस्तः।

लियते न स पापेन पद्मपत्रमिवास्त्रसा'॥ इति।
तथा 'मद्यं नित्यं ब्राह्मणः सुरापस्य ब्राह्मणस्थाणामासिच्चेयुः
सुरापास्य सुरापाः क्रमया भवन्यभच्यभचणात्' इति च
सार्यते वर्जनमनन्नस्य॥

#### ग्रब्द याते। अशामकारे।। ३१।।

शब्द श्वान त्रस्य प्रतिषेधकः कामकार निष्टत्तिप्रयोजनः कठानां मंहितायां श्रूयते 'तस्ताद्वाह्वाणः सुरां न पिवेत्' इति, मेऽपि 'न ह वा एवंविदि' इत्यस्यार्थवाद लादुपपनतरो भवति, तस्तादेवंजातीयका श्रर्थवादा न विधय इति॥

चापदवस्थायामभन्यभन्नसानु ज्ञाने स्मृतं संवादयति। चपीति। स्मृतिरिप विद्विषये याप्र ङ्याच । चपि चित । सरापानमवस्थादये-ऽपि न कार्यमिया इ । तथित । ब्राह्मसे वर्जयेदिति प्रेषः। जीवि-ताययस्मृत्या सरापि तद्यये पातचे त्याप्र ङ्या इ । सरापसेति । उष्णां सरामिति प्रेषः। उष्णामित्रतप्रामिति यावत्। मरणान्तिकप्रायश्चित्त-द्ये स्तत्पसङ्गेऽपि सा न पातचे त्ययः। इतस्य सा सदा न पेये व्या इ । सरापा रित । त्व हेतुरभन्येति। मद्यमित्यादिस्मृते स्तात्यर्थमा इ । वर्जनमिति ॥

स्कृतिप्रामाण्यार्थं तन्मृत्यश्रितमाइ। शब्दस्वेति। तसात् ब्राह्मणस्य सरापस्य मरणान्तिकप्रायस्वित्तदर्शनादिति यावत्। श्रीतिनिष्धस्य प्रक्रतीपयोगमाइ। सीऽपोति। श्रुतिस्कृतिसिद्धमर्थमुपसं इरन् स्वतः-शब्दं याचरे। तसादिति॥

### विचितवाचात्रमकर्मापि ॥ ३२ ॥

'स्वापेचा च' [वे॰ स्व॰ ३।४।२६] दत्य वाश्रमकर्मणां वि-द्यासाधनत्मवधारितं, ददानीन्तु किममुमुचे।रणाश्रममाव-निष्ठस्य विद्यामकामयमानस्य तान्यनुष्ठेयान्युताहो नेति चि-न्यते, तच 'तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविद्धिन्त' दत्यादिनाऽऽश्रमकर्मणां विद्यासाधनत्नेन विह्नितलादिद्याम-निच्छतः फलान्तरं कामयमानस्य नित्यान्यननुष्ठेयानि, श्रथ तस्याप्यनुष्ठेयानि न तर्च्येषां विद्यासाधनत्नं नित्यानित्यसंयोग-विरोधादित्यस्यां प्राप्ता पठित श्राश्रममात्रनिष्ठस्थाप्यमुमुचे।ः कर्त्तव्यान्येव नित्यानि कर्माणि 'यावच्चोवमग्निहोन्नं जुक्कति' दत्यादिना विह्नितलात्। न हि वचनस्थातिभारे। नाम

सर्वाद्यले किः प्रास्तान्तरिवरे छे स्तृतिरियुक्तं, एवं विद्यार्थले किः यं चारीनां स्तृतिर्नयलस्तृतिवरे छादियाप् द्या हा । विहितला चिति । यविहतेन सम्बन्धमा ह । सर्वापे चिति । यि प्रदेश चारिक माण्य छिक्रय विहत्तला दिनियुक्त विनियोगायोगा च संप्रयमा ह । इदानी न्विति । त्यापि हो चारीना मुभयणाले क्या स्वत्न पुमर्थ हेतु प्रास्ते त्यात्म विद्या पायोप वर्षनात् पादा दिसङ्गतिः । पूर्वपच्चे विद्या हेतु लोकोः स्तृतिला त् विविदिया वाक्यस्य विविद्या त्या प्रविद्या सिद्धः, सिद्धान्ते योग एयक् ल्वायात् कर्मणा मुभयलसम्भवात् तत्सिद्धिरिया भिष्रेय पूर्वपच्च माह । त्रेति । यावच्ची वस्त्र ते प्रविद्या से प्रविद्या सिद्धा प्रविद्या प्रविद्या सिद्धा । विविदिया स्त्र ते विद्या से योग प्रविद्या सिद्धा । विविदिया स्त्र ते विद्या से योग गित्र ते विद्या स्त्र ते विद्या से योग सिद्धा निया स्त्र ते विद्या स्त्र ते विद्या से योग सिद्धा निया स्त्र ते विद्या से विद्या स्त्र ते विद्या से विद्य से विद्या से विद्य से विद्या से विद्या से विद्या से विद्य से विद्या से से विद्य से विद्य से विद्य से विद्या से विद्या से विद्या से विद्या से वि

किञ्चिदिस्ति। त्रय यदुकां नैवं सित विद्यासाधनलमेषां स्था-दित्यत उत्तरं पठति॥

## सहकारित्वेन च॥ ३३॥

विद्यासहकारीणि चैतानि सुः विहितलादेव 'तमेतं वेदानु-वचनेन ब्राह्मणा विविदिषन्ति' दत्यादिना। तदुक्तं 'सर्वापेचा च यज्ञादिश्रुतेरश्ववत्' दति [वे॰ सु॰ ३।४।२६ँ]। न चेदं विद्या-सहकारिलवचनमाश्रमकर्मणां प्रयाजादिवत् विद्याफलविषयं मन्तव्यं श्रविधिलचणलादिद्यायाः श्रमाध्यलाच विद्याफलस्य। विधिलचणं हि साधनं दर्भपूर्णमासादिस्वर्गफलिसपाधियषया सहकारिसाधनान्तरमाकाङ्कते नैवं विद्या। तथा चे।कं 'श्रत एव चाग्नीन्थनाद्यनपेचा' दति [वे॰ सु॰ ३।४।२६ँ]। तस्मादुत्पत्ति-

विधानं गारवादयुक्तमित्याग्रङ्घाच। न चीति। उक्तमनूचीत्तरत्वेन सूचमवतारयति। अधेत्यादिना॥

निखलेऽपि विद्यासंयुक्तत्वमित्र हो चादीनां विधिवणादे छ्यामिति याचरे। विद्येति। विविद्यासंयोगमाचमच स्रुतं कुता विद्यासंयुक्तत्वं तचाइ। तदुक्तिमिति। सहकारित्वोक्त्या फलं प्रखेवोपकारित्वमाचार्था-भीरं कर्मणामित्याण द्याहा। न चेति। शास्त्रीयमन्वय्यतिरेक्तिसद्धं चो-पकारकत्वं न चाचोभयमस्त्रीत्याइ। असाध्यत्यादिति। अविधि च्यालं यतिरेकोदाहरणेन प्रपञ्चयति। विधीति। अङ्गभावस्य याहक्रम्य स्थान् पूर्वकत्वादिधेग्रीहकत्वात् विहितं दर्भपूर्णमासादि प्रयाजादिभिर्या-हक्रमहोतेर द्रेष्टुं च्यते नाविहिता विद्येत्यर्थः, तथापि कथमसाध्यफ-लत्वेन विद्यायां कर्मणामन्वयराहित्यं तदाह। तथा चेति। कथं तर्हि सहकारित्वचननं तदाह। तस्नादिति। सह पुनेभारं वहति गर्द-भीतिवत् कर्मस सत्स्वेव विद्या स्वकार्थाय व्याप्रियत हत्यभिष्रेत्य सह- साधनल एवेषां सहकारिलवाचा युक्तिः। न चात्र नित्यानित्य-संवागिविरोध श्राश्रङ्धाः, कर्माभेदेऽपि संवागभेदात्। नित्या ह्येकः संवागा यावच्जीवादिवाक्यक ल्यिता न तस्य विद्याफललं, श्रिनित्यस्वपरः संवागः 'तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विवि-दिषन्ति' दत्यादिवाक्यक ल्यितः, तस्य विद्याफललं यथा एक-स्वापि खिद्रस्य नित्येन संवागेन क्रलर्थता श्रिनित्येन संवागेन पुरुषार्थता च तद्दत्॥

### सर्वथापि त एवाभय जिङ्गात्।। ३४।।

सर्वथाषात्रमधर्मलपचे विद्यासहकारिलपचे च त एवा-ग्रिहोत्रादयो धर्मा त्रनुष्टेयाः, त एवेत्यवधारयन्नाचार्यः किं निवर्त्तयति, कर्मभेदागङ्कामिति ब्रूमः। यथा कुर्ण्डपा-

कारिलेक्तिरित्यर्थः। परेक्तिमृद्भाय प्रताह। न चेति। संयोगभेदं विश्वदयित। नित्यो हीति। तुल्यवलस्त्रिद्धयेन एथगेव सम्बन्धिविधः संयोगभेदः तस्मादुभयपालमिवरद्धिमत्यर्थः। एकस्य तूभयते सं-योगएयक्तिमत्यत्रेतिचिन्तितिमत्यदाहरणेन दर्शयित। यथेति। वैल्लो वा खादिरो वा पालाशे। वा इत्येको नित्यः संयोगस्तेन क्रत्यर्थस्य खा-दिरत्वस्य खादिरं वीर्याक्तामस्येत्यपरः संयोगोऽनित्यस्तेन पुरुषार्थतेत्ये-कम्य खादिरत्तस्योभयार्थते संयोगएयक्तं हेतुस्त्रया कर्मसभेदेऽपि संयोगभेदादुभयपालिमत्यर्थः॥

ननु प्रतर्णान्तरस्थे भो नित्य कर्मभो भिन्नान्येव कर्माणि विविदिषा-वाक्ये विद्यासंयुक्ततया विधीयन्ते प्रतर्णभेदस्य भेदकलात् तत् कथं तस्थे भयलं तत्राह । सर्वधित । प्रतिचां व्याचरे । सर्वथापीति । स्वकारव्यावन्यं प्रद्वाया दर्पयति । त स्वेतीति । भेदप्रद्वानिस्तिं व्य-तिरेक्टस्यानेन स्पर्यति । यथेति । कुखपायिनामयनगतासिहोत्रस्य प्रकरणभेदात् प्रसिद्धासिहोत्रात् कर्मान्तरत्ववत् विविदिषन्तीति विनामयने 'माममिश्च होत्रं जुक्कित' द्रत्यत्र नित्यादिश्च होत्रात् कर्मान्तरमुपदिखते नैविमिह्न कर्मभेदे।ऽ क्लीत्यर्थः । कुतः जभय-लिङ्गात् श्रुति लिङ्गात् स्यति लिङ्गाच । श्रुति लिङ्गं तावत् 'तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिषत्नि' द्रति पिद्धवदुत्पन्न रूपा-खेव यज्ञादीनि विविदिषायां विनियुङ्गे न जुक्किति दत्यादि-वदपूर्वभेदेषां रूपमृत्यादयतीति । स्यति लिङ्गमिप 'श्रनाश्रितः कर्मफलं कार्यं कर्म करोति यः' द्रति विज्ञातकर्त्त्यताकमेव कर्म विद्यात्पत्त्ययं दर्भयति । यस्थैते श्रष्टाचलारिं श्रत्मं स्कारा दत्याद्या च संस्कारप्रसिद्धिवैदिकेषु कर्मसु तत्मं स्कृतस्य विद्या-त्यत्तिमिभिप्रेत्य स्यता भवति, तस्मात् साध्यदमभेदावधार्णं ॥

विद्यासंयुक्ततया विह्नितानामिष कर्मणां प्रकरणाभेदादेव कर्मान्तरलश्कायां दृष्टान्ते जुङ्गतीति होमविधिश्रुतेमीसाख्यकालस्य चानुपादेयलेनाविधेयलादिमहोत्रशब्दस्य चाख्यातपारतन्त्यादाख्यातस्य च
जुहोतेः सिन्निहितरूपवत् कर्म हिला व्यवहितनयमिकामिहोत्रपरामर्णालायोगादाख्यातार्थवाचिनोऽभिहोत्रशब्दस्थापि कर्मान्तरिवधयलमेवेति युक्तं । विविदिषायामेव विधिश्रवणात् प्रसिद्धानामेव यज्ञादीनां यज्ञादिश्रव्दरन्वादात् विद्यासंयोगमात्रं विधीयते तेषामिति न
कर्मान्तरतेव्यर्थः । उक्तमेवार्थं प्रश्रदारा हेतुमवतार्थं स्कोरयति । कुत
द्यादीना । प्रसिद्धक्तमेस संस्कारत्वप्रसिद्धिरि तेषां चित्तमलिनरासेन ज्ञानेत्यत्तावुपकारकत्वमावेदयन्ती कर्माभेदं स्चयतीव्याह ।
च्यप्टेति । गर्माधानादयः सहधर्मचारिग्रोसंयोगान्ताः चतुर्दश्, पञ्च
महायज्ञाः, सप्त सोमसंस्थाः, सप्त हिवःसंस्थाः, सप्त पाकसंस्थाः, खनश्रन् संहिताध्ययनं, प्रायगं कर्म, जपः, उत्कृमगां, देहिकं, भस्मसमूहनं,
चिस्थिसञ्चयनं, श्राद्धानीव्यप्टेत्येवमग्राचलारिंग्रत्संस्काराः । कर्मभेदाः
ग्रद्भायोगे प्रजितमाह । तस्सादिति ॥

## अनिभवच्च दर्शयित ॥ ३५॥

महकारिलसैवैतदुपेदिलकं लिङ्गदर्भनं त्रनिभवञ्च दर्भ-यित श्रुतिर्ज्ञञ्च प्रादिसाधनमम्बद्ध रागादिभिः क्षेगैः 'एष द्यात्मा न नम्यति यं ब्रह्मचर्येणानुविन्दते' दत्यादिना, तसा-यज्ञादीन्यात्रमकर्माण च भवन्ति विद्यामहकारीणि चेति स्थितं॥

# अन्तरा चापि तु तहुष्टेः ॥ ३६॥

विधुरादीनां द्रव्यादिसम्पद्रहितानाञ्चान्यतमाश्रमप्रति-पत्तिचीनानामन्तराज्ञवर्तिनां किं विद्यायामधिकारोऽस्ति किं वा नास्तीति संग्रये नास्तीति तावत् प्राप्तं, श्राश्रमकर्मणां विद्याहेतु वावधारणात् श्राश्रमकर्मासम्भवाचैतेषामित्येवं प्राप्ते

निवानि कमाणि खतः पृण्येलोकावाप्तिपालान्यपि ज्ञानकामेनानु-छितानि ज्ञानार्थानीव्यक्तं इदानीं ब्रह्मचर्यादीनामात्रमकर्मणां क्षेण्त-नूकर्योन विद्योदये हेतुतेव्यच लिङ्गमाह । खनभिभवचेति । सूचस्य तात्यर्थाक्तिपृर्वकमच्चरायं कथयति । सहकारित्वस्थेति । उभयविध्य-धीनमर्थमुपसंहरति । तसादिति ॥

चात्रमकर्मणां विद्योपायते सत्यनात्रमकर्मणां नैविमिति मन्तानं प्रत्याह । चन्तरित । चनात्रमिणां विध्रादीन् विषयीक्तत्य तेषां किर्मित्वप्रसिद्धेस्य संभ्रयमाह । विध्रेति । चनात्रम-कर्मणामृक्तविद्याहेतृत्वाक्त्या पादादिसङ्गतिः । पूर्वपद्ये यथा विध्रक-मेणां विद्याहेतृत्वासिद्धिः तथेवात्रमकर्मणामिष विद्याहेतृत्वासिद्धिः । सिद्धान्ते वात्रमित्वस्य च्यायस्वात् कर्मणां तसिद्धिरिति मन्वानः संभ्रयमनूद्य पूर्वपद्यमाह । नास्तोत्यादिना । विविदिषावाक्ये यद्याः

द्दमाह, त्रन्तरा चापि तु, त्रनाश्रमिलेनान्तराले वर्तमानाऽपि विद्यायामधिकियते, कुतः तहृष्टेः, \*रैक्कवाचक्रवीप्रस्तीनामे-वस्मूतानामपि ब्रह्मवित्तवश्रुतुपलक्षेः॥

### ऋपि च सार्यते ॥ ३७॥

संवर्तप्रस्तीनाच्च नग्नचर्धादियागादनपेचितात्रमकर्मणा-मपि महायोगिलं सार्यते दतिहासे। ननु जिङ्गमिदं श्रुति-स्वतिदर्भनमुपत्यस्तं का नु खलु प्राप्तिरिति साऽभिधीयते॥

### विश्रोषानुग्रच्य ॥ ३८॥

तेषामपि विधुरादीनामविहद्धैः पुरुषमाचसम्बन्धिभिर्ज-

दिषु प्रत्येकं नरणविभित्तिश्रुतेराश्रमनर्माभावेऽपि वर्णमात्रधर्माणां दानादीनां सम्भवात् विधुरादीनामपि विद्याधिकारः स्थादित्याण् ङ्या केवलवर्णधर्माणां विद्यासाधनत्वे सत्याश्रमकर्मणां वैद्यर्णादनाश्रमिणामनधिकारा विद्याद्यामित्या इ। स्थाश्रमकर्मणां न विद्याद्यामित्या इ। स्थाश्रमकर्मणां न विद्याद्यामित्या सद्यान्त्यति। स्वमिति। प्रति चां व्याक्रोति। स्वगाश्रमित्वेनेति। तद्षेरिति व्याचरे। रैक्केति॥

श्रीतीं दिखं णिष्टा सार्तीमीप दर्णयति । अपीति । श्रीतस्मृतिभां सिद्धे सिद्धान्तेऽनन्तरस्च निरस्य चे दियासम्भवात् वर्णापाधावृक्तात्
कर्मणा विद्येत्य श्रीतस्मृत्योरिनयामकत्वात् नियामकान्तरं वक्तव्यसित्यर्थः । चाश्रमधर्माभावेऽपि वर्णधर्मविश्वेरन्ग्रहीता विद्योदेष्यतीति स्चित्य समाधने । सेति ॥

चविरुद्धेरनाश्रमिलाविरोधिभिरिति यावत्। चत एव पुरुषमात्र-सम्बन्धिभिरिखुतं। चाश्रमधर्भश्रन्यानां जपादिव्यपि श्रदादिवद्याधि-

<sup>\*</sup> रैक्नेति वर्धः।

पोपवासदेवताराधनादि भिर्धर्मविशेषेरनुशहो विद्यायाः समा-वति। तथा च स्रतः—

'जयेनैव तु संसिधोद्राह्मणा नाच संग्रयः। कुर्यादन्यच वा कुर्यानीचा ब्राह्मण उच्यते'॥ दत्यसम्भवादात्रमकर्मणोऽपि जपेऽधिकारं दर्भयति। जन्मान्त-रानुष्ठितेरपि चात्रमकर्मभिः सभावत्येव विद्याया अनुग्रहः। तथाच स्टितः—

'त्रनेकजन्मसंसिद्धस्तो याति पराङ्गति'। दति जन्मान्तरमञ्चितानपि संस्कारिविशेषानुग्रहोत्हन् विद्याया दर्शयति। दृष्टार्था च विद्या प्रतिषेधाभावमानेणायर्थिनमधि-करोति त्रवणादिषु, तसादिधुरादीनामयधिकारो न विरु-ध्यते॥

कारोऽस्तीत्याश् द्याच । तथा चेति। मैत्रो मित्रे भवः सर्वभूता हिंसका दयावा नियर्थः । किन्न नैयोगिक प्रतेषु कर्म खानन्तर्यस्याची दितत्वाद-नियतका लेने नैयोगिक कर्माभावेऽप्यामु प्रिकरेव कर्मभि विद्या भविष्यः तीत स्त्रस्य व्याखान्तरमा ह । जन्मान्तरेत । जन्मान्तरे सन्तिन कर्मणां विद्यानु प्राहकत्वे मानमा ह । तथा चेति । चने केषु जन्मस् सन्ति स्त्रस्य सन्ति । सम्प्रियोगिरिपाक वानि यथः । यथाऽस्ति न् जन्मन्यधोतवेदो धर्म जिन्ना साधिकारी, तथा सिन्नेव जन्मन्या स्त्रमन्धमक्तादित्विविदिधो विद्याधिकारी स्वादित्याश्रद्धा ह । दश्चीति । च्याविद्यानि विद्याभिकारो स्वादित्याश्रद्धा ह । दश्चीति । च्याविद्यानि विद्याभिकारो स्वादित्याश्रद्धा ह । दश्चीति । स्वाविद्यानि विद्याभिकारो स्वादित्याभावात् विद्यातकानि धेषस्यान्याने तत्र पुरुषस्य प्रवित्ति । स्वादित्य । स्वादित्य । स्वादिति ॥ स्वादित्य । तस्मादिति ॥

### त्रतिस्वितरज्याया निङ्गाच ॥ ३८ ॥

श्रतस्वन्तराखवर्तिलादितरदाश्रमवर्तिलं ज्याया विद्या-साधनं श्रुतिस्त्रतिसं हु अलात् श्रुति जिङ्गाच 'तेनैति ब्रह्मवित् पुष्पक्तत् तैजस्य' दति। 'श्रनाश्रमी न तिष्ठेत दिनमेकमपि दिज: संवत्तरमनाश्रमी स्थिला क्रच्क्रमेक चरेत्' दति च स्ति-खिङ्गात्॥

### तङ्गृतस्य तु नातङ्कावे। जैमिनेरपि नियमातद्रूपा-भावेभ्यः ॥ ४० ॥

मन्यूर्द्धरेतम त्रात्रमाः दति खापितं, तां सु प्राप्तस्य कथि चिन्तः प्रचुतिरस्ति नास्ति वेति संग्रयः, पूर्वधर्मखनुष्ठानि की-र्षया रागादिवभेन वा प्रचुते।ऽपि स्वात् विभेषाभावादि त्येवं

वर्णापाधावुक्तधर्ममाचादिप विद्यात्मदाते चेदाश्रमित्ममण्किमित्याण् द्याहि । च्यतित्वित । विद्यायास्थिराचिरच्यक्तिहेतुतयाश्रमित्वानाश्रमित्वयार्विणेषात्र वैयर्ण्यमिति मत्वा चाच्छे। च्यत इति ।
साधनीपचयादिचरेण विद्याहेतुत्वं च्यायक्त्वं। चाश्रमित्वस्य च्यायक्ते श्रुतिस्मृत्वनुग्रहोतत्वं हेतुमाह । श्रुतीति । श्रुती पृष्णकत्त्वविग्रेषणित्राच श्रेष्ठमाश्रमित्वमित्याह । श्रुतीति । तेन चानमार्गेण
ब्रह्मविदेति गच्छिति ब्रह्म प्राप्नाति, स च पृष्णं खाश्रमोक्तां कर्मकरोतीति पृष्णकदुच्यते । तेजसि परमात्मन्यात्मत्वेन वर्तत इति तेजसक्तव
पृष्णकत्त्वविणेषणादाश्रमित्वं ब्रह्मप्राप्तिहेतुत्या श्रेष्ठं सिद्धमित्यर्थः।
चाश्रमित्रस्य श्रेष्ठत्वे सार्तमिष तिष्ठमनुकूत्वयित । चनाश्रमीति॥

चानाश्रमिणां कर्मापि विद्या हेतु सेदारू ह्यति, तस्य पूर्वाश्रमप्राप्तस्य धीपूर्वकं प्रचुतस्य कर्म किमु वाचिमित्या शङ्घा ह । तद्भू तस्येति । रुत्तानुवादेन विषयं सूचयति । सन्तीति । तानाश्रमान् प्राप्तस्य धीपूर्वे

प्राप्ते उच्चते। तद्भूतस्य तु प्रतिपन्नोर्द्धरेते। भावस्य न कथि चि-दणतद्भावे। न ततः प्रचुतिः स्थात्, कुतः, नियमातद्भूपाभा-वेभ्यः। तथा हि त्रत्यन्तमात्मानमाचार्यकुलेऽवसादयन्तिति त्रर्णस्यादिति पदन्तते। न पुनरेथादित्युपनिषदिति—

> 'त्राचार्येणाभ्यनुज्ञातस्रतुणीमेकमात्रमं । त्राविमोचात् ग्ररीरस्य सीऽनुतिष्ठेद्ययाविधि'॥

द्रित चैवंजातीयको नियमः प्रचात्यभावं दर्भयति। यथा च 'ब्रह्मचर्यं ममाप्य ग्रही भवेत् ब्रह्मचर्यादेव प्रव्रजेत्' दित चैवमादीन्यारोहरूपाणि वचां खुपलभ्यन्ते नैवं प्रत्य-वरोहरूपाणि, न चैवमाचाराः शिष्टा विद्यन्ते। यन्तु पूर्वधर्मखनुष्टानचिकीर्षया प्रत्यवरोहणिमिति, तद्मत्, 'श्रेयान्

प्रस्वतस्य कर्मविषयस्तत् किं विद्याहितुर्ग वेति संग्रयं सिद्धवत्कत्य तद्धिन् । तांस्विति । कथि इत्रागादु देकादित्यर्थः । सा मानवती न वेति विमर्ग्रार्थः । ऊर्द्धरेतसां बुद्धिपूर्वप्रस्तानां कर्म यथाक्तिविद्याः हेतुर्ग युक्ता पादादिसङ्गतिः । पूर्वपत्ते पूर्वोक्तास्रमित्वस्रधासिद्धः, सि-द्धान्ते प्रस्ते प्रमाणिकत्वात् तत्सिद्धिरित खीक्तत्य पूर्वपत्तयि । पूर्वेति । पूर्वास्रमोक्तयागादिधर्मः सुखेन भ्रक्योऽनुस्ठातुमिति ति । पूर्वेति । पूर्वास्रमोक्तयागादिधर्मः सुखेन भ्रक्योऽनुस्ठातुमिति ति । पूर्वेति । पूर्वास्त्रमोक्तयागादिधर्मः सुखेन भ्रक्योऽनुस्ठातुमिति ति । वानास्त्रमि कर्म निन्दितमि यथा विद्यासाधनमुक्तं, तथा प्रव्यवरूष्ट-स्थापि कर्म विद्याहेतुरास्त्रमावरोहि। ऽनुस्वेयक्तदारोहावरोह्योरन्य-तरत्वात् तदारोह्वदित्यवरोहस्य प्रामाणिकत्वादित्यर्थः । सिद्धान्त-स्त्रमवतार्य याकरोति । स्वमिति । उत्तरास्त्रमं प्राप्तस्य पूर्वास्त्रम-प्राप्तिप्रमाणिकीत्यत्र प्रस्पपूर्वकं हेतुस्यमाह । कृत हित । तस्र नि-यमं याचर्थे। तथा हीति । चरण्यमित्येकान्ते। प्रसित्यत्वं तद्यात् गच्छेदिति, पदं भास्त्रमार्गस्ततस्त्रसात् चरण्याद्व पुनरियात् पुनर्गगच्छेत् न प्रवत्यरोहिदित्यपनिषदहस्यिमत्यर्थः । स्मार्तमिपि नि-

खधर्मी विगुणः परधर्मात् खनुष्ठितात्' दति सारणात्, न्यायाच यो हि यं प्रति विधीयते म तस्य धर्मी न तु यो येन खनुष्ठातुं शक्यते, चादनान चणलाद्धर्मस्य। न च रागादिवशात् प्रचुतिः, नियमशास्त्रस्य बलोयस्वात्। जैमिनेरपीत्यपिशब्देन जैमिनि-वादरायणयोरच मंप्रतिपत्तिं शास्ति प्रतिपत्तिदार्छाय ॥

#### न चाधिकारिकमपि पतनानुमानात्तदयोगात् ॥ ४१ ॥

यदि नैष्ठिको ब्रह्मचारी प्रमादादवकीर्येत किं तस्य 'ब्रह्म-चार्यवकीर्णी नैर्ऋतं गर्दभमालभेत' द्रत्येतत् प्रायस्वित्तं स्था-दुत नेति। नेत्युच्यते, यदप्यधिकारलचणे निर्णीतं प्रायस्वित्तं

यमं कथयति। आचार्येणेति। उक्तिनयमतात्पर्यमाह। स्विमिति। अत्र दूपमप्र खबरोहं व्याकरोति। यथा चेति। अभावं शिष्ठाचारा-भावं व्याचरे। न चेति। परोक्तमनुमानमनू स्मृतिविरोधेन दूष-यित। यक्ति। इतञ्चानुमानमयुक्तिमिखाइ। न्यायाचेति। यक्त्र रागादिवशात् प्र खबरोहणमिति तञ्चाह। न चेति। तते। न पृनिर-खादि नियमशास्त्रं। अविश्र स्चावयवं व्याचरे। जैमिनेरिति। अविति प्रामाणिकप्रचुत्यभावोक्तिः। उभयसम्प्रतिपक्तिमालमाह। प्रतिपत्तीति॥

प्रत्यवरोद्दिणमणास्त्रीयमित्युत्तं, सम्मित प्रमादात् प्रत्यवरोद्दे प्राय-स्थित्तमस्त्रोति वत्तं पूर्वपद्यमाद्द । न चेति । ऊर्छरेतसे धीपूर्वच्यत-ब्रह्मचयं विषयस्त्रेषां किं नास्ति प्रायस्थितं उतास्त्रोति प्रायस्थिता-भावस्मृतेर्मद्दापातकेष्यनुत्तेस्थ संण्यमाद्द । यदीति । प्रमादादित्यधी-पूर्वच्यतब्रह्मचर्याणामेवोर्छरेतसां प्रायस्थित्तचिन्तेयमिति योत्यति । च्यवकोर्येत योना रेतः सिञ्चेदवकीणं योना चित्तं रेता यस्यास्त्रीत्यव-कीणीं । प्रमादाच्च्यतब्रह्मचर्याणामूर्छरेतसां क्षतप्रायस्थित्तानां कर्म वि- त्रवकीर्णिपराञ्च तददाधानस्याप्राप्तकाललादिति तदपि न नैष्ठिकस्य भवितुमईति। किं कार्ण,

'त्राह्ण नैष्ठिकं धभं यस्तु प्रच्यवते पुनः।
प्रायिश्चनं न पाशामि येन शुध्येत् म त्रात्महा'॥
दत्यप्रतिममाधेयपतनसारणात् हिन्नशिरम दव प्रतिक्रियानुपपन्नेः। उपकुर्वाणस्य तु तादृक्पतनसारणाभावादुपपद्यते
तत् प्रायिश्चनं॥

या हेतुरि खुम्या पादादिस क्वतिः। पूर्वपची प्रमादिनामूर्छरेतसामा त्य-न्तिकादधःपातात् पुमर्थासिद्धिः, सिद्धान्ते तेघामपि प्रायस्वित्तेन पतनसमाधानात् तिसिद्धिरित्यपेत्य पूर्वपचस्त्रचमवतार्य योजयित। उच्चत इति । तदेव षष्ठाध्याये निर्धारितं प्रायिचत्तमुदा हरति । अव-की गीति। ब्रह्मचार्यवकी गीत्यत्र पश्च हो मार्थमाधानं कर्ते खं, किं वा लै। किने खेवा सिषु तत्नोर्भेति सन्दे हे पूर्वा धिन र गे यदा हवनी ये जुहोति तेन सर्ये। (साभीष: प्रीता भवतीत्या हवनीयस्य सर्वहामार्घतादा हव-नीये तावदुपनयन होमा कार्या इति प्रापय जातपुत्री उसीनादधीतेति क्तदारस्थाग्न्याधानविधानादुपनयनकाले दाराभावादाधानस्थापाप्त-काललात् चाहवनीयाभावात् लै। किकामिषु उपनयन होमा इति रा-द्यान्तिते, ब्रह्मचारी ययाऽवकीणीं सेव तस्य भाषां स्थात् तताऽग्न्या-धानसित्यधिकण्डां निराकर्तमितिरेणाधिकरणमवकीर्यापयुचिति। यधापनयनकाले लाकिका या छामस्तयावकी विषयुख तजीव छातवाः। चाधानस्य पत्नीपरिग्रहोत्तरकालतया पूर्वप्राह्मभावादितरस्यास पर-परिग्रहभूताया भार्यात्वन त्यनयाऽऽधाने मानाभावादित्यर्थः। यद-धिकार लच्च से निर्मितमधिकारिकं प्रायिचतं तदपि नैछिकस्य भिवतं नार्हतीत सम्बन्धः। प्रश्नपूर्वकं हेतुमाइ। किमित्यादिना। किंवि-षयं तर्हि प्रायस्वित्तवचनं ब्रह्मचारित्वाविश्रेषादुपकुर्वाणस्यापि तद-यागात् तत्राच् । उपेति । ताटगित्यप्रतिसमाधेयत्वातिः ॥

## उपपूर्वमिप त्वेको भावमग्रनवत्तदुत्तां ॥ ४२ ॥

श्रीप लेके श्राचार्या उपपातक मेवेत दिति मन्यन्ते यनेष्ठिकस्य गुरुदारादि भ्याऽन्य च ब्रह्मचयं विश्वीर्यते न तन्म हापातकं
भवित गुरुतन्यादिषु महापातके स्वपरिगणनात्। तस्मादुपकुर्वाणवन्नेष्ठिकस्थापि प्रायश्चित्तभाविमच्छिन्त ब्रह्मचारिलाविश्वेषादवकी र्णिलाविश्वेषाच श्रयनवत्, यथा ब्रह्मचारिणो
मधुमां सामने ब्रतने । पुनः संस्कार स्वैविमिति। ये हि प्रायस्वित्ताभाविमच्छिन्ति न तेषां मूलमुपलभ्यते, येतु भाविमच्छनित तेषां ब्रह्मचार्यवकी र्णीत्येतद्विभेषश्रवणं मूलं। तसाद्वावा युक्ततरः। तदुक्तं प्रमाणलचणे, 'समा विप्रतिपत्तिः स्थात्
शास्त्रस्था वा तिनिमन्तलात्' द्वि। प्रायश्चित्ताभावसारणन्त्रेवं

सिद्धान्तयति । उपपूर्वमिति । उपपदं पूर्वं यस्य पतनस्य तदुपपूर्वमिति व्याकरोति । स्रापि तिति । प्रायिस्ताभावं व्यावक्तियतुमपीति प्रयुक्तं । रवकारार्धमाइ । नेति । नेस्ठिकव्रतकापस्थापपातकालेऽपि
प्रायिस्तसन्ते किञ्चातिमत्याग्रङ्घा उपपातकसामान्यप्रायिस्तं स्थादिति स्त्रचावयवं व्याकुर्वद्वाइ । तस्मादिति । उक्तमधं दर्शन्तमवतार्थः
स्पर्यति । स्राववदिति । प्रायिस्तं न प्रश्चामीति स्रवणात् कथं
तद्भावधीरित्याग्रङ्घाइ । ये हीति । प्रायिस्तं नास्तीति स्मरणाभावात् न प्रश्चामीति दर्भनाभावमात्रस्परणादित्यर्थः । भाववादिनामिष तुल्या मूलानुपलिस्थिरत्याग्रङ्घाइ । ये लिति । ननु न प्रश्चामीति
स्मरणस्य प्रायिस्त्तनिषेधार्थलमनुमाय तदर्थस्रुतिकल्पनात् तदिरे।श्चे सामान्यस्र्वा प्रायिस्त्तसत्ता नाभ्यपगम्यते तत्राइ । तस्मादिति । यावद्रभ्नाभावस्मरणस्य प्रायिस्त्तनिषेधार्थलकल्पनया तदर्थस्रित्वामियते तावदितिग्रेषर्वन्त्या प्रायिस्त्तं स्रुतिर्गमयतीति न स्मृत्या

सति यत्नगार्वात्पादनार्थमिति व्याख्यातव्यं। एवं भिचुवै-खानसयोरिप वानप्रखो दीचाभेदे कच्छं दादशराच चरिला

प्रायस्वित्ताभावधीरिति भावः। उत्तीर्र्ये यववरा हाधिकरणसम्मति-माइ। तदुक्तमिति। यवमयस्र्वाराही उपानहावित्यत्र यववराह-शब्दामां प्रियङ्गृक्तवाश्रुतियहो वा दीर्घश्रुकश्रुकरयहा वेति सन्दे. हे पूर्वपत्तमा ह। समेति। केचि दीर्घ प्रको यव गब्दं प्रयु झुते, पिय झुषु चापरे, वराइ शब्दमपि श्वकरे के चिदाजः, क्रष्णशकुनी चान्ये, तेन पयागसाम्यात् समा तुल्या विकल्पेन प्रतिपत्तिः स्वादिव्यर्थः। सिद्धा-न्तमाइ। शास्त्रस्था वेति । वाशब्दः पच्यारच्यर्थः। या शास्त्रम्ला धीः सैव याच्चा शास्त्रनिमित्तलात् तद्धमादिचानस्य, शास्त्रच 'यदा च चन्या चोषधयो सायन्ति अधैते मादमाना सिष्ठनि वरा इं यावी-उनुधावन्ति' इति च यववरा हण्यव्योदीर्घमू नमू नरविषयतं, तसात् धीसाम्याभावात् विकल्पासिडोर्या शास्त्रमूला प्रसिद्धिः सैव ग्राह्मोति प्रथमें अथाये सिद्धं, तथाचापि शास्त्रमूलतात् प्रायिक्ताभावसिद्धे-स्तत्सत्त्वं युक्तमित्यर्थः, प्रायस्वित्तं न प्रायामि इति स्मृतेः, तर्ह्वि का गतिस्तवाह । प्रायसित्तेति । एवं सति सामान्यश्रुवा प्रायसित्तसन्ते नि सिते सतीत्यर्थः। यदि कयि सि हि कस्य ब्रह्म चर्यं लुप्येत तदा न पायस्वतं दृश्यते, तेन नैष्ठिकोन ब्रह्मचर्ये यत्नवता भाव्यमिति तदि षयस्य यत्नस्याप्रमादेन सदा कार्यतारूपं गारवमृत्याद्यितुं प्रायञ्चिता-भावसारणिमत्यर्थः। नैिष्ठके चि दर्शितन्यायमितरयारितिदिश्ति। एवमिति । विशेषतीऽपि प्रायिचत्तविधेक्तयारिक प्रामादिके वत्नोपे प्राविश्वत्तिमात्राच्च। वानप्रस्य इति। दीचाभेदे व्रतलीपे प्रमादती सम्बन्धः। हाच्छं विशिष्तिष्ट। दादणेति। दिनचयमेकवारभोजनं, दिनचयं राचिभाजनं, दिनचयमयाचितं, दिनचयमुपवासकरणमित्येवं-रूपमित्यर्थः। पारित्राजकेऽपि प्रमादता त्रतले। पे तुल्यं सः च्हानुष्ठान-मिलाइ। भिच्रिति। सामस्य यजाङ्गलात् तदभिरुद्धिमग्रहल महात्रदां वर्द्रयेदिखाइ। सामेति।

महाकत्तं वर्द्धयेत्, भित्तुर्वानप्रस्ववत् सामविद्धिवर्तं स्वणास्त-मंस्कार्ञ्चेत्येवमादिप्रायिच्चत्तसर्णमनुषर्तवं॥

# विस्तृभयथापि स्नृतेराचाराच ॥ ४३॥

यसूर्द्धरेतमां खात्रमेश्यः प्रचवनं महापातकं, यदि वाप-पातकमुभयपापि प्रिष्टैस्ते विहः कर्तव्याः।

'त्रारूढे। नैष्ठिकं धमें यस्त प्रचवते पुनः। प्रायिचनं न पर्यामि येन इउधेत्स त्रात्महा'॥ इति

'सर्वपापप्रसक्तोऽपि ध्यायितिमिषमच्यतं। पुनः स पूता भवति पिङ्किपावन एव च ॥ मनेवाक्कायजान् देषान् चानोत्यां च प्रमादजान्। सर्वान् दह्यति योगाशिक्तू बराशिमिवानवः॥ उपपातेषु सर्वेषु पातकेषु महत्मु च। प्रविध्य रजनीपादं ब्रह्मध्यानं समाचरेत्॥ नित्यमेव तु कुर्वेति प्राणायामां कुष्ठोडशः। ऋषि स्रूणहनं मासात् पुनन्यहरहः क्षताः'॥

इत्यादि परित्राजन विषयं शास्त्रं। तेनाभिन्निः संस्तारो ध्यानादिः स च नतंथो भिन्नुणेया ह। स्वशास्त्रेति। ऊर्द्धरेतसां प्रमादच्यत-ब्रह्मचर्याणां क्षतप्रायश्चित्तानां स्वधिनारोऽस्ति विद्यायामिति भावः॥

क्षतप्रायिस्तानामिष तेषां शिष्टायव हार्यतमाह । विहि स्तित । क्षतप्रायिस्तिः सह शिष्टाचार रूपं नमं विषयस्तत् निं विद्याः निं वा नेति संशये प्रामृत्तप्रायिस्तिरेव तेषां यव हार्यतासि द्वेरङ्गमिति प्राप्ते सिद्धान्तमा ह । यदीति । प्रतिद्यार्थमृत्ता हेतु द्यं यानिरोति । आ-रूठ ह्यादिना । दुस्रिताचरणक्षतमेना लोकद्येऽपि नर्त्रसुद्धिमा-द्याति, तत्र प्रायस्तिन लोकद्येऽपि नस्यचिदसुद्धिरपनीयते नस्य-चित्तु पार्लोकिका सुद्धिरपानियते ऐहिका सुद्धिरन्वर्तते । उत्तं हि

'त्राह्डपतितं विप्रं सण्डलाच विनि: सृतं। उदद्धं कमिद्यञ्च सृष्ट्वा चान्द्रायणं चरेत्'॥ इति चैवमादिनिन्दातिशयस्रितिभ्यः शिष्टाचाराच। न हि यज्ञा-थ्ययनविवाहादीनि तैः सहाचर्नि णिष्टाः॥

## खामिनः फलश्रुतेरित्याचेयः ॥ ४४ ॥

श्रङ्गेषूपासनेषु संशयः किन्तानि यजमानकर्माणि श्राही-स्तिदृ लिक्कमीणि, किनावत् प्राप्तं यजमानकमीणीति, कुतः

> 'बाल्घ्रांस कत्रांस विश्वदानिप धर्मतः। शरणागत हन्तृं च स्त्री हन्तृं च न संवदेत्'॥ इति।

तथे चापारू है। नैष्ठिक मियादिस्मृति लिङ्गादाचाराच परलीका युद्धे-रपनीतलेऽपि खयवहार्यलावगमात्र तैर्यवहाररूपाचारस्य विद्या-क्रलं, तदेवमुक्ताचारखाक्तविद्यानक्रलाभिधानात् प्रासिक्कि पादादि-गङ्गतिः। पूर्वपच्ते बाल प्लानित्यादिस्मृतिविरोधः, सिद्धान्ते तदानुगृत्य-मिति भावः॥

चानासिन् पापकारिणि तेन व्यवद्वारादन्यस्य त्वपकारवदन्यसिन् उपास्तिकर्तरि तेन यव द्वारात् फलल चा यो। पकारमन्यय जमानस्य द-र्शयन् पूर्वपच्चयति। खामिन इति। कर्माङ्गसङ्गान्युपासनानि वि-वयास्तेषुभयकर्तत्विया संग्रयमाच । चङ्गिविति। ग्रास्तीयाङ्गात्रि-तोपाक्तीनां खतन्त्रपानाग्टित्विक्कार्टकत्वेऽपि यजमानगामिपाल-लो तोरिक्त पादादिसङ्गतिः। पूर्वपचे कर्दलभाक्तलयारैकाधिकर-ण्यासिद्धिः, सिद्धान्ते प्रक्षतस्य कर्तुरस्वातन्त्यात् तस्य यजमानाधीन-लात्तत्कर्लमपि तदधीनमिलीकाधिकरण्यस्याविरुद्धतेति सिद्धवत् छत्य प्रत्रपूर्वकं पूर्वपद्मा ह। किमिति। तत्र हेतुं प्रत्रदारा दर्भ-

पलस्रुतेः। फलं हि स्रूयते 'वर्षति हासी वर्षयति ह एतदेवंविदान् वृष्टी पञ्चविधं सामापास्ते' दत्यादि [क्रा॰ड॰]। तच
स्वामिगामि न्यायं तस्य साङ्गे प्रयोगे, ऋधिकतलादधिकताधिकारलाचैवंजातीयकस्य। फलञ्च कर्तर्युपासनानां स्रूयते 'वर्षत्यसी य उपास्ते' दत्यादि [क्रा॰ड॰]। ननु च्हलिजाऽपि फलं
दृष्टं स्रात्मने वा यजमानाय वाऽयं कामं कामचते तमागायतीति। न, तस्य वाचनिकलात्। तस्मात् स्वामिन एव
फलवत्यूपासनेषु कर्हलमित्याचेय स्राचार्या मन्यते॥

त्रार्तिज्यमिखोडुले। मिस्तसौ हि परिक्रीयते । ४५ ।। नैतदक्ति खामिकमा खुपामनानीति, ऋत्विक् कमा खेतानि

यति। कुत इति। फलश्रुतिमेव विश्वदयति। फलं होति। श्रुतमि प्रमण्यां कित्र स्थान्तवाह। तचेति। तत्र हेतुः। तस्थेति। उद्गीयायुपास्तिविधीनां प्राप्तोदेश्चनत्यात् क्रलिधकारिण एव प्राप्ते-स्त्येवे।देश्चनयोगात् तदाश्चितोपास्तीनां गोदोह्चनवदिधक्तताधिकारितात् क्रलिधकारिण एव गोदोह्चनफलवतः विद्याप्तिने सङ्गति-रित्याह। अधिकतिति। तथापि कथं उपास्तीनां याजमानत्वं तत्राह। फलचेति। स्वक्रिते। तथापि कथं उपास्तीनां याजमानत्वं तत्राह। फलचेति। स्वक्रिते। यजमानस्य न स्थात् कर्ल्लभाक्तु-त्वयोरेकाधिकरण्यादित्यर्थः। यजमानगामि फलमित्यत्र व्यभिचारं शङ्गते। नन्वित। उत्पर्गतो याजमानं पत्नं वचनात् क्रचिद्यवादः स्थादित्याह। न, तस्येति। वाचिनकापवादाभावे तूत्सर्गस्थितिरित्यप-संहरित। तस्मादिति॥

चक्कोपास्तीनां याजमानलात् न खतन्त्रपातित् प्राप्ते सिद्धान्त-यति। चार्त्विच्यमिति। तत्र प्रतिज्ञां विभजते। नेतदिति। चन्य- खुरित्वी जुले। मिराचार्या मन्यते, किं कारणं, तसी हि साङ्गाय कर्मणे च्हिलक् परिक्रीयते, तत्प्रयोगान्तः पातीनि चे। दी-याद्यपामनानि ऋधिकताधिकारलात्। तसाङ्गादे विकासिन्यमवदेव च्हिलग्भिनिर्वतेरन्। तथा च 'तं ह वके। दाल्भो विदाञ्चकार सह नैमिषीयाणामुद्राता बस्द्रव' दत्यु-द्रात्वकर्वकतां विज्ञानस्य दर्भयति। यन्तूकं कर्नाश्रयं फलं श्रूयत दति, नैष दे। परार्थलादृ लिजोऽन्यन वचनात् फलसम्बन्धानुपपत्तेः॥

#### श्रुतेश्व॥ ४६॥

'यां वै काञ्चन यज्ञे ऋिलज श्राणिषमाशासत इति यज-मानायैव तामाशासत इति होवाचेति तस्मादु हैवंविदुद्गाता ब्रूयात् कं ते काममागायानि' इति [का॰ड॰] चर्लिक्कर्टकस्य

इतचापास्तीनां ऋतिक्कर्तं यजमानपालगामित्वं चेत्या ह । श्रुते-चेति। उत्सर्गतः श्रुति चिक्नेच सिद्धमर्थम् पसं हरति। तस्मादिति।

कर्तकले कथमन्यस्य पालिमिति प्रकृते। किं कारणिमिति। सूत्रावय-वेनोत्तरमाइ। तसी हीति। ऋिलजो यजमानेन स्वग्रामिने पालाय क्रीतलाझानुपपित्तिरित्यर्थः। स्वाङ्गक्रमाधं क्रीतलेऽपि ध्यानार्थमक्रीत-लात् कथमुपास्तीनास्टिलिक्कर्मलं तत्राइ। तिहित्। स्रङ्गोपास्तीना-मधिकताधिकारिले पालितमाइ। तसादिति। तासास्टिलिक्कर्छले स्रोतं लिङ्गमाइ। तथा चेति। तमुद्गोथाख्यं प्रणवं प्राणादिद्दिर-विण्रियं वको नामतो द्यास्यापत्यं दाक्सो विदास्त्रकार विदितवान्, विदिला च नैमिघीयाणां सिचयाणामुद्गाताऽऽसीदित्यर्थः। पूर्वपत्त-वीजमनुवदित। यस्त्रिति। उत्सर्गतो याजमानलेऽपि प्रकस्य वचना-दपवादो यत्र नैवं तत्रोत्सर्गस्थितिरित्युक्तमित्याः। नेत्यादिना॥

विज्ञानस्य यजमानगामि फलं दर्शयति, तसादङ्गोपामनाना-मृतिक्कर्भविसिद्धः॥

#### सच्कार्यन्तरविधिः पचेण त्वतीयं तद्दते। विध्या-दिवत् ॥ ४७ ॥

'तसाद्वाह्याणः पाण्डित्यं निर्विद्य बाल्येन तिष्ठामेत् बाल्यञ्च पाण्डित्यञ्च निर्विद्याय मुनिरमानञ्च मानञ्च निर्विद्याय ब्रा-ह्यणः' इति ब्रह्दारण्यके श्रूयते, तत्र मंग्रयः मानं विधीयते न वेति। न विधीयत इति तावत् प्राप्तं, बाल्येन तिष्ठामेदित्यनैव

सिद्धे चापास्तीनां ऋत्विक्कार्टेले ति विधारणानियमन्यायेन खतन्त-पालत्वसिद्धिरिति भावः॥

विदुरप्रस्तीनां मन्दाधिकारिणां धीसाधनी क्तिप्रसङ्गनाङ्गीपासनमधमधीसाधनमेवं निर्धार्थ पुनरुत्तममध्यमधीसाधनं वक्तुमारभते।
सह कार्यन्तरेति। विषयवाक्यमदाहरति। तस्मादिति। यस्मात् पूर्वे
बाह्यणा विदिवाऽऽत्मनमेव रषणाभ्या खुत्यायाय भिन्नाचयं चरित्त
स्म तस्मात् चधुनातनोऽपि ब्राह्मणः पाण्डित्यं पण्डाऽध्ययनजा ब्रह्मबृद्धिस्म तस्मात् चधुनातनोऽपि ब्राह्मणः पाण्डित्यं पण्डाऽध्ययनजा ब्रह्मबृद्धिस्म तस्मात् चधुनातनोऽपि ब्राह्मणः पाण्डित्यं पण्डाऽध्ययनजा ब्रह्मबृद्धिस्म तस्मात् चात्वक्ता वृक्तितिऽसम्भावनानिरासरूपमननेन श्रद्धधीत्वेन वा तिश्वासेत् स्थातुमिच्छेत्। उक्तदार्छार्थं बाल्यं चेत्यादिरनवादः,
श्रवणमननानन्तरं मुनिर्मननणीं निदिध्यासनपरः स्थान्मीनात् स्मदाल्यं पाण्डित्यं चामीनं च निदिध्यासनं निच्चयेन लब्धा उक्तच्तुचयस्य ब्रह्मधीचेतुत्वात् ब्रह्माचित्यवगच्छतीति ब्राह्मणः साचात्कतब्रह्म भवतीत्यर्थः। तत्र श्रुतं मीनं विषयीक्तत्य मीनण्डस्य सिद्धे
पारित्राच्ये साध्ये च ज्ञानाभ्यासे प्रयोगसिद्धेः संण्यमाच् । तत्रेति।
निरुपाधिविद्यान्तरङ्गसाधनमीनविधिसाधनात् पादादिसङ्गतः। पूर्व-

विधेरविसत्तवात्। न ह्यथ मुनिरित्यच विधायिका विभितिरूप-लभ्यते, तस्मादयमनुवादे। युक्तः। कुतः प्राप्तिरिति चेत् मुनि-पण्डितशब्दयोर्ज्ञानार्थलात्, पाण्डित्यं निर्विद्यत्येव प्राप्तं मीनं। श्रिप च श्रमीनञ्च मीनञ्च निर्विद्याय ब्राह्मण दत्यच तावद् ब्रा-ह्मणलं न विधीयते, प्रागेव प्राप्तलात्, तस्मादय ब्राह्मण दति प्रशंसावादः, तथैवाय मुनिरित्यपि भवितुमर्हति समाननिर्दे-श्रलादित्येवं प्राप्ते ब्रूमः, सहकार्यन्तरविधिरिति। विद्यासह-कारिणा मीनस्य वाल्यपाण्डित्यविदिधिरेवाश्रयितयः श्रपूर्व-

पद्ये मानसानुष्ठेयलासिद्धिः, सिद्धान्ते तसानुष्ठेयलसिद्धिरिति मला तं च्रेवादिवाका प्रेषादक्षीपासनम्हिका में तिवत् अय ब्राह्मण इति विधि ही नवा का प्रेषादय मुनिरियो षे। ऽपि न विधिरिति पूर्वप चाय-ति। नेत्यादिना। ननु बाल्येनेत्यपक्रमे विधि श्रुते भी नेऽपि विधिरस्त नेत्या छ । बाल्येनेति । तदेवे। पपाँदयति । न होति । यदाचापि विधे-यतं तर्हि विधिः श्रूयेत बाल्यवन च श्रयते खतः श्रातयते सत्यश्रवणा-दिध्यभावसिद्धिरिवर्षः। तिर्हि मानवाका स्व का गतिरिक्त तत्राह। तसादिति। अनिधगतस्यानुवादायागादन्यच विध्वनुपलब्धेर्विधिरे-वायमिति प्रक्षते। कुत इति। पाण्डिवविधानादेव मे।नमपि सिद्धं तस्येव मानलादिखाइ। मुनोति। मुनिश्रव्दस्य भिच्ववचनलेऽपि तस्या-न्यत्र विधानादत्रान्वाद रवेति मला मे।नस्य खविधेयले हेलन्तरमा-इ। चपि चेति। रक्षवाकातानुरोधात् मानवाकोऽपि न विधिरिव्यर्थः। यदा पार्खिलोन मानस्य प्राप्तिस्तदा विधीयमानबाल्यस्थेत्यं प्रशंसा, न हि पाखिलां खरूपेण ज्ञानं किन्तु बाल्येऽनुष्ठितेऽनन्तरं मननापरपर्यायं पाणि खं कतं स्वात्, तसात् बाल्यं प्रशक्तं, यदा मानस्वीत्तमाश्रमस्य वि-ध्यन्तरपाप्तस्य चनुवादस्तदा बाल्यमाचानुछानवानुत्तमात्रमिलेन सूय-त इति यक्का स्तुतिरिति मलाइ। तसादिति। बाल्यपाखिलातिरिः क्तस्य मे। नस्याविधेयत्वात् न तत् मुमुक्तेरनुरुयमिति प्राप्तं पद्ममनूद्य

वात्। ननु पाण्डित्यशब्देनैव मीनस्यावगतत्मुक्तं, नैष देषः,
मुनिश्रव्दस्य ज्ञानातिश्रयार्थलात्मननामुनिरिति च व्युत्पत्तिसभावात् 'मुनीनामय्यद्यं व्यासः' इति च प्रयोगदर्शनात्। ननु
मुनिश्रव्द उत्तमाश्रमवचनोऽपि दृश्यते 'गार्थस्यमाचार्यकुलं
मीनं वानश्रस्यम्' इत्यच। न, 'वाल्मीकिर्मुनिपुङ्गवः' इत्यादिषु
व्यभिचारदर्शनात्, इतराश्रमसन्धानाच्च, पारिश्रेष्यात् तचात्तमाश्रमोपादानं, ज्ञानप्रधानलादुत्तमाश्रमस्य। तसाद्वान्यपाण्डित्यापेचया तिथिसदं मीनं ज्ञानातिश्रयह्मपं विधीयते।
यत्तु बान्ध एव विधेः पर्यवसानिमिति, तथायपूर्वलानुनितस्य
विधेयलमाश्रीयते, मुनिः स्थादिति निर्वेदनीयलनिर्देशादिप
मीनस्य बान्धपाण्डित्यवद्विधेयलाश्रयणं, तद्दते। विद्यावतः सद्या-

सिद्धान्तमाइ। एवमिति। चपूर्वलमसिद्धमिति ग्रङ्कते। निव्वति। पिछितग्रव्यस्य ज्ञानमाचार्थलात् मुनिग्रव्यस्य तदितग्रयगामिलात् चर्यभेदात्र पाण्डिलग्रव्येन मुनिग्रव्यस्य प्रायर्थतेलाइ। न्येलादिना। रुद्धप्रयोगाभावे नयं तदर्थलं तचाइ। मुनीनामिति। चात्रमेऽपि योगदर्भनात् च्रान्यतज्ञानातिग्रयवाचिलं, तस्य चाचाविधानादन् वादलमेवेति ग्रङ्कते। निव्वति। उत्तमात्रमे मुनिग्रव्योऽसाधारणः साधारणो वेति विकल्यायं प्रलाइ। नेति। च्यसाधारणलं लेकस्यानेकार्यलयोगात् च्यमुक्तिमत्यभिप्रेल प्रयोगस्य चन्यथासिद्धमाइ। इतरेति। मीनस्यापूर्वलम्पपाद्य त्रतीयमिति पदं व्याकुर्वन् प्रलितमाइ। वस्तादिति। वाक्यभेदमसङ्गात् रक्तचेव विधिरित्यक्तं तचाइ। यन्ति। उपरिधारणवत् मीनं वाक्यभेदेन विधेयमित्यचेव हेलन्तरमाइ। निर्वेदनीये लिति। कस्येदं मीनं विद्यासहकारितया विधीयते तचाइ। तद्दत र्रत। विश्वषणप्रापकं एच्छ्ति। कथमिति।

सिनः। कथं विद्यावतः सद्यासिन द्रष्यवगस्यते तद्धिकारात् 'त्रात्मानं विदित्वा पुत्राद्येषणाभ्या खुत्यायाय भिचाचयं चरन्नि दित्वा पुत्राद्येषणाभ्या खुत्यायाय भिचाचयं चरन्नि दिता। ननु सित विद्यावत्त्वे प्राप्ते। खेव तत्र विद्यातिग्रयः किं
मैं।नविधिना दत्यत श्राह। पचेणेति। एतदुक्तं भवित यस्मिन्
पचे भेददर्भनप्रावत्यात्र प्राप्ते। तिस्मिन्नेष विधिरिति।
विध्यादिवत् यथा 'दर्भपूर्णमासाभ्यां खर्गकामा यजेत' दत्येवंजातीयके विध्यादे। सहकारिलेना रुग्चाधानादिक मङ्गजातं विधीयते एवमविधिप्रधाने ऽष्यस्मिन् विद्यावाक्ये मानविधिरित्यर्थः।
एवं वात्यादिविश्रिष्टे कैवत्याश्रमे श्रुतिसिद्धे विद्यमाने कस्मा-

प्रकरणं तथे वाह । तदिति । पद्ये णेति पदं ग्रङ्कोत्तरत्वेनावतारयित । निव्यादिना । बद्धीव प्रव्यादयं वस्तु द्वैतं सर्वमिवद्यामयिमिति ग्रा-स्वयुक्तिभां सिद्धे तत्माद्यात्वारसाधनाभासे स्वयं एव पूर्षस्थीत्मु-ख्यादनर्थको विधिरिति चीदिते सन्ध्यासप्रकरणात् तद्धमस्य श्रवणादः साद्यात्वारहेतुभावस्यापूर्वत्वादेश्वयस्ति हिधिरिति समाधिः । विद्या-वन्तमधिकारिविग्रेषं प्रति विधेरानर्थक्यमयुक्तमित्याग्रङ्घा विद्यावत्व हिधिरिति समाधिः । विद्या-वन्तमधिकारिविग्रेषं प्रति विधेरानर्थक्यमयुक्तमित्याग्रङ्घा विद्यावत्व हिति विद्यात्वार्थयये तद्यायाभ्यासे प्रव-तः, तेनास्य पद्ये कदाचिद्भेददर्शनं प्राप्नोत्यते। विधेरर्थवत्तेति सूत्र-पदार्थे विद्योति । स्तदिति । स्तदिव व्याच्छे । यथेति । स्वादिर्मुखं प्रधानं, विधेरादिर्विधादिर्दर्श्वपूर्णमासविधः, सिमदादिस्तु विध्यत्तस्त्वः वाश्वतिधिकोऽपि विधिरास्थीयते हत्यर्थः । दृशन्तस्थमधं दार्थान्तिने योजयति । स्वमिति । बाल्यादिप्रधानसद्यासे यद्यनुष्ठेयस्ति काम्सात् गार्हस्त्येनोपसंहरित । श्रुतिरित । स्रनन्तरस्वस्थावर्त्थमाह । स्वमिति । स्वस्ति । स्वस्ति । स्वनन्तरस्वस्थावर्त्थमाह । स्वमिति । स्वस्ति । स्तरिरित । स्वनन्तरस्वस्थावर्त्थमाह । स्वमिति । स्वस्ति । स्वस्ति । स्वस्ति । स्वनन्तरस्वस्थावर्त्थमाह । स्वमिति । स्वस्ति । स्वस्ति । स्वस्ति । स्वस्ति । स्वनन्तरस्वस्ति । स्वनिति । स्वनिति । स्वनन्तरस्वस्त्र व्यावर्त्थमाह । स्वमिति । स्वस्ति । स्वस्ति । स्वस्ति । स्वस्ति । स्वनन्तरस्व स्वयावर्त्वमाह । स्वमिति । स्वस्ति । स्वस्

<sup>\*</sup> अग्रीत्यनेति वर्धः काः।

च्छान्टोग्ये यहिणे। पसंहारः 'श्रमिसमावृत्य कुटम्बे' इत्यत्र, तेन ह्युपसंहरन् तदिषयमादरं दर्भयतोत्यत उत्तरं पठति॥

#### कत्सभावात् तु गृहिणोपसंहारः ॥ ४८ ॥

तुश्रब्दे। विशेषणार्थः, क्रत्नभावे।ऽस्य विशिष्यते, बद्धला-यामानि हि बह्धन्यात्रमकर्माणि यज्ञादीनि तं प्रति कर्तव्य-तयोपदिष्टानि त्रात्रमान्तरकर्माणि च यथामभवमहिंमेन्द्रि-यमंयमादीनि तस्याऽपि विद्यन्ते, तस्मात् ग्रहमेधिनोपमंहारो। न विरुष्यते॥

#### मै।नवदितरेषामप्युपदेशात्॥ ४८॥

यथा मीनं गाई स्था चैतावाश्रमी श्रुतिसमातावेविमितरा-विप वानप्रस्थगुरुकु स्वामी। दिश्रिता हि पुरस्तात् श्रुतिः 'तप एव दितीया ब्रह्मचार्याचार्यकु स्वामी हतीयः' दत्याचा।

स्याविषयत्वं प्राप्तित्याच् । तेनेति । बज्जलायाससाध्यक्तमंबाज्जल्यात् तेने।पसंचारे। न तेनेव समापनादित्याच् । चत रति ॥

स्तं याचरे। तुशब्द इति। नन् यथा ग्रहिणो यज्ञादीनि कर्तय-त्वेन उत्तानि तथाऽऽश्रमान्तराणामपि करणसंयमादीनि कर्मान्तराण्य-चन्ते, तथा च कोऽस्य विशेषक्तवाह। आश्रमान्तरेति। ग्रहमेधि-निविशेषे सिद्धे पालितमाह। तसादिति॥

मीनं गार्चस्थामित्याश्रमद्योत्तोरितराश्रमाभावशङ्का कस्यचिद्भवेत् तिव्यासार्थमाच । मीनविदिति । कथं तयोः श्रुतिमत्तं तत्राच । दिर्शि-तेति । श्रुतिमत्ताविश्षेषे पालितमाच । तसादिति । इतरेषामिति बह्नत्या गार्चस्थास्यापि परामर्शा न तु सिद्धवत् उपन्यास इत्याश्र-द्याच । इतरेषामिति । गायत्रः, ब्राह्मः, प्राजापत्यः, ब्रह्न् इति ब्रह्म-चारी चतुर्विधः । ग्रहस्थाऽपि वार्ताहत्तः, श्रालीनहत्तः, यायावरः, तसाचतुणामषाश्रमाणामुपदेशाविशेषात् तुस्तवत् विकस्प-ममुच्याभ्यां प्रतिपत्तिः, इतरेषामिति दयोराश्रमथोर्बे ज्ञव-चनं दृत्तिभेदापेचयानुष्ठानभेदापेचया वेति द्रष्ठद्यम्॥

## अनाविष्कुर्वन्नन्यात् ॥ ५० ॥

'तसात् ब्राह्मणः पाण्डित्यं निर्विद्य बाल्येन तिष्ठामेत्' इति बाल्यमनुष्ठेयतया श्रूयते। तत्र बालस्य भावः कर्म वा बाल्यमिति तद्धिते मित बालभावस्य वयोविशेषस्येच्क्या मन्पादियतु-मशक्यलात् ययोपपादमूत्रपुरोषलादिबालचरितमन्तर्गता वा

घारसत्यासी इति चतुर्विधः। वानप्रस्थस वैखानसादुम्बरबालखिल्य-फोनपप्रभेदेसतुर्विधः। तथा परिवाडिप कुटोचकबद्धदक इंसप्रम-इंसप्रभेदेसतुर्विध इति घाडण प्रभेदात्तावदात्रमात्तत्तद्धभैविण्रेषयुक्ताः स्रुतिस्मृतिप्रसिद्धात्तते। ब्रह्मचारिणि वानप्रस्थे चानुष्ठाढभेदमनु-ष्ठानभेदं वाऽपेत्र बद्धक्तिनं गार्हस्यमपेत्र, तस्य प्रागेवासन्दिग्धले-नेक्तिलादित्यर्थः॥

बाल्यस्य विधेयलमुपेत्यावान्तरवाक्यभेदेन मानमि विधेयलात् मुमुचुणा कार्यमित्युक्तमिदानीं किन्तत् बाल्यमिति वीच्चायामाइ। चनाविष्कुर्वन्निति। चनुरुयेयलेन स्रुतं बाल्यं विषयलेनोदाइरित। तसादिति। तत्र बाल्ये विषये संग्रय रित सम्बन्धः। संग्रयकारण-माइ। बालस्येति। तर्द्धं बालभावा वयोविश्रेषोऽपि कल्पतामित्या-ग्रञ्च तद्यहे हेतुनाह। बालेति। तद्धितस्रुत्या परिण्रिस्टं बाल्यमा-स्रित्य संग्रयमभिनयति। यथेति। बाल्यग्रव्दार्थविवेचनेन स्वतन्त्र-पुमर्थहेतुविद्यान्तरगतस्येवाचापि निरूपणात् पादादिसङ्गतिः। पूर्व-पचे तिस्नुन्नलाद्यपि विदुषेऽनुरुयं सिध्यति, सिद्धान्ते बाल्यस्था-प्रकृतिस्वतादिरूपभावस्रद्धेरनुरुयं सिध्यति, सिद्धान्ते बाल्यस्था-प्रकृतिस्वतादिरूपभावस्रद्धेरनुरुयेव्यलात् न विदुषे। यथेष्ठचेष्टा-सिद्धिरित मला प्रस्पूर्वकं पूर्वपद्यमाइ। किन्तावदिति। चरणं भाविश्राद्धिर्म्भर्पप्रक्ढेन्द्रियलादिर हितता वा बाखं स्था-दिति मंश्रयः, किं तावत् प्राप्तं कामचारवादभचता यथाप-पादमूचपुरीषलञ्च प्रसिद्धतरं ले। के बाख्यमिति तद्ग्रहणं युक्तं। ननु पतितलादिदे। षप्राप्तेनं युक्तं कामचारताद्याचरणं न विद्यावतः मद्यासिनो वचनमामर्थादे। षिनिष्ठत्तेः पश्राहिंमा-दिख्यिवेत्येवं प्राप्तेऽभिधीयते। न, वचनस्य गत्यन्तरम्भवात्। श्रविक्द्वे ह्यान्यस्मिन् बाल्यशब्दाभिलप्ये लभ्यमाने न विध्यन्तर-व्याचातकल्यना युक्ता। प्रधानोपकाराय चाङ्गं विधीयते ज्ञा-नाभ्यासञ्च प्रधानमिह यतीनामनुष्टेयं, न च मकलायां बाल-

चारी वदनं वादी भचागं भचक्ते कामती यस स तथा तस्य भाव-स्तता। यथोपपादं यथासन्भवं, यत्र कापि मूत्रं प्रीषं चास्ति यथो-त्तस्य भावस्तन्वं। तत्र कीकप्रसिद्धं हेतुमाइ। प्रसिद्धेति। शास्त्रा-न्तरविरोधादयुक्तमुक्तविधवाल्यस्य विधेयत्विमिति प्राङ्कते। नन्विति। आदिशब्देन शिष्टगर्हा ग्रह्मते। सामान्यशास्त्रसङ्कोची विशेषविधेः स्यादिलाइ। नेलादिना। समानविधेविशेषविधिना सङ्कोचे दशाना-माइ। पश्चिति। विद्धा यथे छचे छायामपि न देखि। उत्तीति प्राप्त-मनदा सिद्धान्तमाह । एवमिति । विदुषे। यथेयचेया न विधेवा शास्त्रान्तरविराधादिति प्रतिजानीते। नेति। सामान्यशास्त्रस्थाताः सङ्गाची बाल्येन तिष्ठासेदिति वचनादित्याशङ्घा ह। वचनस्येति। सामान्यप्रयत्तविधिशास्त्राविम्डेऽर्थे सम्भवति तदिरुद्धार्थन ज्याचा-गात् न कामचारादि विधेय मि खुतामेव यनिता। अविरुद्धे चीति। इतः कामचारादि न विधेयमिळा ह। प्रधानेति। जिन्तत् प्रधानं यदक्तलेन बाल्यादि विधीयते तदा ह। ज्ञानेति। उक्तप्रधानोपकारि-लाभावात् न कामचारादि विधेयमित्युत्तं ति दिरोधिलाच तदविधेय-मिलाइ। न चीत। किन्तिई विधेयं बाल्यं तदाइ। तस्तादित।

चर्यायामङ्गीक्रियमाणायां ज्ञानाभ्यामः मभायते, तस्मादानारे भाविविभेषे बालस्याप्रकृ न्द्रियलादि रिच्च बाल्यमाश्रीयते। तदाइ श्रनाविष्कुर्वन्निति। ज्ञानाध्ययनधार्मिकलादिभिरात्मानमविख्यापयन् दम्भदपीदिरिच्तो भवेत् यथा
बालोऽप्रकृ देन्द्रियतया न परेष्यात्मानमाविष्कार्तु भीच्ते तदत्।
एवं ह्यस्य वाक्यस्य \*प्रधानापकार्यर्थानुगम उपपद्यते। तथा
चेतां स्मृतिकारेः।

'यन मन्तं नचामन्तं नाश्रुतं न बज्जश्रुतं । न सुद्धनं न दुर्द्धनं वेद कि श्चित् म ब्राह्मणः॥ गूढधमाश्रितो विदान्, श्रज्ञातचिरितं चरेत्। श्रन्थवत् जडवचाऽि मूकवच मही श्चरेत्'॥ 'श्रय्यक्त जिङ्गोऽयक्त चरः' दित चैवमादि॥

इति प्रक्रतवाकोतिः। उत्ते प्रेषं स्वमादाय योजयित। तदाहित। व्ययं यथाते प्रेषं बाल्यप्रव्दः प्रयुज्यते तन्नाह। यथित। अन्ययादिति पदं याकरोति। एवं हीति। अपक छेन्त्रियलादिक प्रभावश्वित्वत्याः वाल्यस्य प्रधानापकारित्वे मानमाह। तथा चेति। कुलीनलप्रकटनं सत्तं, तद्वेपरीत्यमसत्तं, प्रास्त्रार्थज्ञानराहित्यमश्रततं, तद्वेपरीत्यं वज्ञश्रततं, सदाचारिनरततं सहत्ततं, दुराचारिनस्तं दुर्वत्ततं रित भेदः। तत्तिमदानीं ब्रह्मयोग्यस्य मुमुद्योगस्येव किञ्चित् अनुरुवं तन्नाह। गृष्ठेति। चल्चरिन्त्रियपारवस्यं निरसितं अन्यविद्यारिक्यं परिहृत्य कर्मन्त्रियपारप्रसं परिहृत्य कर्मन्त्रियपारप्रसं परिहृत्य कर्मन्त्रियपारपर्सं परिहृत्य क्षेप्यति। अर्थकिन त्वाप्रकटनमयक्तिक्रितं, तदेवं मुमुद्योग्रपरतसर्वेन्त्रियस्य श्रवणादि-परस्य मोन्नसाधनं तत्त्वज्ञानं अवस्यस्थावीति भावः॥

<sup>\*</sup> प्रधानोपकार्थलानुगम इति वर्ध० का०।

### ऐचिकमप्यप्रस्तुतप्रतिवन्धे तद्दर्भनात् ॥ ५१ ॥

सर्वापेचा च यज्ञादिश्रुतेरित्यत श्रारम्शे चावचं विद्यासा-धनमवधारितं तत्मलं विद्या सिध्यन्ती किमिचैव जन्मनि सि-ध्वति उत कदाचिदमूचापीति चिन्यते, किं तावत् प्राप्तं दच्चैति। किं कारणं, श्रवणादिपूर्विका चि विद्या न च किं चिद्य-मूच विद्या मे जायतामित्यभिषन्थाय श्रवणादिषु प्रवर्तते, समान एव तु जन्मनि विद्याजन्माभिषन्थाय तेषु प्रवर्तमानो दृश्यते। यज्ञादीन्यपि श्रवणादिदारेणैव विद्यां जनयन्ति प्रमाणजन्य-

बाल्यान्तमूचावचं विद्याच्तिमुक्ता तत्पालं विद्याजन्मकालं निरू-पयति। ऐ चिकमिति। उत्तचेलधीनधीजन्मविषये कारीर्यादिफले चिचादिपाले चे। भयी। पलब्धेर्यतानुवादपूर्वकं संशयमा छ। सर्वेति। अवणादिसामग्रीप्रतिबन्धश्रन्या विशिष्ठधीप्रसवभूमिरित्युत्तीरच पादा-दिसङ्गतिः। पूर्वपच्ते अवणादीनां विद्यापायलनियमासिद्धिः, सि-द्धान्ते प्रतिबन्धाभावापेच्तया तेषां ति इयमसिद्धिरित्युपेत्य प्रश्नपूर्वेक-मैचिकलनियमं पूर्वपचामा ह। कि मिति। फलचे विध्यापलब्धे। तनि-यमे नास्ति चेतुरिति शङ्काते। किमिति। तच कारणमाच । अवणा-दीति। चिचादिवदमूचापि धीचेतुलं श्रवणादेः स्यादित्याश्रङ्घाच । न चिति। कयं तर्चि तेषु परितिरित्याश्चा तेषां कारीयादितु ल्यल-माइ। समान इति। श्रवणादीनां चचुरादिवत्तद्वीसाधनत्वात् का-नानारीयकुमो। पनमाय चनुरुमीननाभाववत् जनानारीयविदायै अवणादिषु प्रवत्त्रयोगात् उपलभ्यमानसंसारदुःखनिवत्तये च वि-द्यासाधनत्वात् कारीर्थादिवत्तुत्यजन्मन्येव वियाजन्मेत्यर्थः। यज्ञा-दीनां जन्मान्तरीयपालानां धीचेतुलस्य विविदिषावास्त्रीयलाज्जना-न्तरे धीजनीत्याशङ्खाइ। यज्ञेति। तेषां धीयुद्धा अवणादिघटकलात् लादिद्यायाः। तसादै हिकमेव विद्याजनोत्येवं प्राप्ते वदामः, ऐहिकं विद्याजना भवित श्रमित प्रस्तुतप्रतिबन्धं दति। एत-दुक्तं भवित यदा प्रक्रान्तस्य विद्यामाधनस्य कश्चित् प्रतिबन्धाः न क्रियते उपस्थितविपाकेन कर्मान्तरेण तदे हैव विद्याः \*उपपद्यते, यदा तु खलु प्रतिबन्धः क्रियते तदाऽभूचेति। उपस्थितविपाकलच्च कर्मणा देशकालनिमिन्तापनिपाताद्भवित। यानि चैकस्य कर्मणा विपाचकानि देशकालनिमिन्तानि न तान्येवान्यस्थापीति नियन्तुं शक्यते यते। विरुद्धफलान्यपि कर्माण भवन्ति, शास्त्रमणस्य कर्मण ददं फलमित्येतावित पर्यवित्तं न देशकालनिमिन्तविशेषमि सङ्गीत्यति। साध-

घटितेषु धियाव ख्रम्भाय मित्रे चित्र तेषा दित । अवणादिषु क्षतेष्व पि न चेदच धीः स्थात् तेषा मतदुपायतेवेति प्राप्तमनू च चित्रावदिनयत प्राप्त क्षेत्रा स्थात् तेषा मतदुपायतेवेति प्राप्तमनू च चित्रावदिनयत प्राप्त मित्र सिद्धान्तमा च । स्विमित । क्षतेष्व पि अवणादिषु कदाचि दिया ने त्ययते चेत्त चित्रं तेषां तदुपायत्म नियतं स्थादि व्याप्त इञ्चा च । स्तदित । क्षतेष्व पि अवणादिषु अत्र विद्यानुद्ये कारीर्था दाविव प्रतिवन्धो वा पे । स्वल्या भावो वा तेषां क स्पनीयः, प्रतिवन्ध चीना चि सामग्री कार्य चेत्र चेतावता तद्धे तृत्व चित्र त्यर्थः । उपस्थित विपाक अवणादि विरोधात् कर्मण स्व प्रतिवन्ध माप्र द्याच । उपस्थित विपाक अवणादि विरोधात् कर्मण स्व प्रतिवन्ध माप्र द्याच । वानीति । भोगार्थस्य कर्मणा ज्ञानार्थस्य च अवणादि प्रतिवन्ध तेभ्या विद्योत्यत्ते राद्या स्ति । यत्त इति । कर्मणा अवणादि विरोधात् विद्योत्यत्ते राद्या स्ति । वर्मणा स्व व्यादि । वर्षा विद्योत्यत्ते राद्या स्ति । वर्षा प्रतिवन्ध तेभ्या विद्योत्यत्ते राद्या स्त्र व्याचने तेथा प्रतिवन्ध तेभ्या विद्योत्यत्ते राद्या स्त्र व्याचने वर्षा प्रस्ति । तथापि कर्मण स्व प्रतिवन्ध कर्मणा वे क्षरादि नामिति क्षते । तथापि कर्मण स्व प्रतिवन्ध कर्मणा वे कार्योदिवत् वर्षा नियमस्त्र च । साधनेति । यित्त्य विद्याभावे कार्योदिवत् वर्षा नियमस्त्र च । साधनेति । यित्त्व विद्याभावे कार्योदिवत् वर्षा विद्या साधनेति । यित्त्व विद्याभावे कार्योदिवत् वर्षा विद्या साधनेति । यात्त्व विद्याभावे कार्योदिवत् वर्षा साधनेति । यात्त्व विद्याभावे कार्योदिवत् वर्या साधनेति । यात्त्व विद्याभावे कार्योदिवत् वर्या साधनेति । यात्त्व विद्या साधनेति । यात्र विद्या साधनेति । यात्त्व विद्या साधनेति । यात्त्व विद्या साधनेति । यात्त्व विद्या साधनेति ।

<sup>\*</sup> विपचात द्रति का० वर्ध ।।

नवीर्यविशेषात्वतीन्द्रिया हि कस्यचित् ग्रिक्तं राविभेवतीति तत्-प्रतिबद्धा परस्य तिष्ठति । न चाविशेषेण विद्यायामिसम्बि-नीत्यद्येत दहामूच वा से विद्या जायतामित्यभिसन्धेनिरङ्कान-त्वात् । अवणादिदारेणापि विद्यात्पद्यमाना प्रतिबन्धचयापे-चयैवात्पद्यते । तथा च श्रुतिः दुवैधित्मात्मना दर्शयति—

> 'श्रवणायापि बद्धभियाँ न लभ्यः ग्रट्णन्ते।ऽपि बह्वा यन्न विदुः। श्राञ्चर्या वन्ना कुशलाऽस्य लक्षा श्राञ्चर्या ज्ञाता कुशलानुशिष्टः'॥ दति।

गर्भस्य एव च वामदेवः प्रतिपेदे ब्रह्मभाविमिति वदन्ती

प्रतिबन्धादिसत्त्वत्रत्यने धिय यामृश्वित्वत्वत्त्व्यनम्युक्तिमिन्ने मे विद्या स्थादित्विभिसिन्धिदृष्टेरिति तचा ह । न चेति । दृश्वमानसंसार-दुःखस्थानेक जन्मगामिलं जानते यदा कदाचिदनर्थनिवृक्तिः स्थादित्विभिस्तेः साधनसामर्थ्यानुसारेश्य सम्भावितत्वादित्या । चिभसन्थेरिति। यत्तु अवणादीनां चन्द्रादिवदृष्टपत्वत्विमिति तचा ह । अव-णादीति। तेषां विधानाददयदारापि साधनत्वमवधातवदवगतं यज्ञादीनामिनयतप्तवानां न साधनत्वविधे विद्यात्वात्त्रस्त्राच्याः। यत्तु ज्ञानादीनां घटकत्वात् घटितेषु अवणादिषु विद्याद्रव्यस्माविनीति, तच प्रतिबन्धसत्त्वस्य श्रीतिज्ञङ्गसिद्धत्वान्मैविमित्या । तथा चेति। खात्मनः अवणमि दुष्करं बद्धनामित्या । तथा चेति। खात्मनः श्रवणमि दुष्करं बद्धनामित्या । श्रवणायेति। कथ्यन श्रवणेदि तत्पत्त्वज्ञानं दुर्वभिमित्या । स्थवन्त दिति। तच चेतः। चा चर्च दिते। यथावदस्थात्मने वक्ताद्वर्श्वर्याद्वर्यः सम्भवति सम्यगाचार्यसद्धाविष् तच्छत्वा कथ्या साच्चात्वर्ताद्रस्था खर्येन्यत्वत् साच्चात्वारः कुण्यवेनाचार्येणानुण्येद्रिद्रीप श्रास्तात् परोच्यते चाताद्वर्यः स्वेत्यर्थः। सम्यत्वामुद्धिकत्वे धियो विङ्गमा । गर्भस्य

जन्मान्तरमिश्चितात् साधनादिप जन्मान्तरे विद्यात्पत्तिं दर्भयित।
न हि गर्भस्य स्वैविह्नं किश्चित् साधनं सम्भायते। स्रताविष
'श्रप्राप्य योगसंसिद्धं कां गतिं कृष्ण गच्छित' दत्यर्ज्जुनेन पृष्टे।
भगवान् वास्रदेवः 'न हि कल्याणकृत् किश्चित् दुर्गतिं तात
गच्छिति' दत्युक्ता पुनसस्य पुष्यलेकिप्राप्तिं साधुकुले सम्भूतिश्चाभिधाय, श्रनन्तरं 'तत्र तं बुद्धिसंयोगं लभते पूर्वदेहिकम्'
दत्यादिना 'श्रनेकजन्मसंसिद्धस्तते।याति परां गतिम्' दत्यन्तेनैतदेव दर्भयित। तस्रादेहिकमामुस्मिकं वाविद्याजना प्रतिबन्धचयापेचयेति स्थितं॥

## एवं मुक्तिफलानियमसादवस्थावधृतेसादव-स्थावधृतेः॥ ५२॥

यथा मुम्नोर्विद्यासाधनावलियनः साधनवीर्यविश्वेषात् विद्यालचणे फले ऐहिकामुश्विकफललक्षता विश्वेषप्रतिनियमा दृष्टः, एवं मुक्तिलचणेऽणुत्कषीपकष्ठतः कश्विदिशेषप्रतिनि-

द्रति। कयानुपपत्या श्रुतिरिममधं दर्शयित तत्राहः। न होति। जन्मान्तरसिक्षतं साधनं जन्मान्तरेऽपि धियं साधयतीत्वत्र स्मृतिमाहः। स्मृताविति। श्रवणादीनां पेष्ट्रकाल्येऽपि श्रुतिस्मृति जिङ्गात् पश्चादिफाज-चित्रादिवदनियतकाजलसिद्धेनानेकान्तिकपाजलं तेषामित्युपसंहरित। तसादिति॥

विद्यारूपे पाले कालालार्घापकर्घकता विशेषनियमा दर्शितः, सम्मिति विद्यापालमाची कार्याचिद्रिप विशेषनियमस्याभावं दर्शयति। स्विमिति। विद्यापालं मुितिर्विषयः, सा किं विद्यावदुलार्घापकर्षकतिविशेषवती

यमः स्वादित्याश्रद्धाह। एवं मुक्तिफलानियम दित। न खलु मुक्तिफले कश्चिदेवस्थूतो विशेषप्रतिनियम श्राशक्कितव्यः, स्रुतः, तदवस्थावधतेः। मुक्थवस्था हि सर्ववेदान्तेस्वेकरूपैवाव-धार्यते, ब्रह्मीव हि मुक्कवस्था, न च ब्रह्मणोऽनेकाकारयोगो-ऽस्ति एकलिङ्गलावधारणात् 'श्रस्थूलमनणु' 'म एष नेति नेत्या-त्या' 'यत्र नान्यत् पश्चिति ब्रह्मीवेदमस्तं पुरस्तात् ददं सर्वं यदयमात्या' 'स वा एष महानज श्वात्याऽजरोऽमरोऽस्तेताऽभ-ये। ब्रह्मा यत्र लस्य सर्वमात्मीवास्त्रत् तत्केन कम्पश्चेत्' द्रत्यादि

किं वा नेति पालस्थाभयथाद छेः संश्ये प्रक्रतविद्यापलस्य प्रसङ्गता निर्तिण्यतीक्या पादादिसङ्गतिः। पूर्वपचे मे चिस्य कर्मसाध्यतया पुरुषार्थाधिकरणासिद्धः, सिद्धान्ते तस्य ज्ञानैकासाध्यतात् तत्सि-डिरियभिप्रेय पूर्वपचामा इ। यथेति। मुितिरपचयापचयवती फल-लात् विद्यावदित्वनुमानात् तस्याः कर्मसाध्यलाधिगमात् पुरुषार्थाधिक-रणत्मयुक्तमित्याभृद्धा सिद्धान्तमवतार्य प्रतिचां विभजते। न खिल्न-ति। उत्तेऽनुमाने जायति कथमाणाङ्गा निरवकाणोति शङ्कते। कुत इति। मृत्ति खरूपव्रद्धीकरूप्यावधार गणास्त्र विरोधात् नान्मेति मला सू-त्रावयवमादाय याचरे। तदवस्थेति। मुितानाम काचिदवस्था वि-दाते चेत् अदितीयलविरोधादवस्थालात् जाग्रदवस्थावत् असाविष निरुत्तिमती स्थादिवापञ्चाह । ब्रह्मविति । कथमेतावता मुक्तेरलर्ष-कृतविशेषराहित्यमित्याश्रञ्जाह। न चेति। न स्थानते।ऽपीत्यधिक-रसे निर्विश्रेषलमस्यू नादिश्रवा ब्रह्मसे निरूपितमिति सारयति। एकति। इतस मुक्तीनरित शयलिम त्या इ। स्याप चेति। काछीपच-यापचयाभ्यां ज्वालीपचयापचयदछेरन्तरङ्गविहरङ्गतदभ्यासादिसा-धनी पचयापचया भ्यां विद्यापचयापचयसम्भवात् तत् पाले मुक्ताविष ते। खातामित्याशङ्ख चेलनारं सोरयति। न विदेति। विदेव सा-तिश्रया खसाधेऽपि कथिइति श्यमादधादियाशङ्चा ह । तदीति।

स्रुतिभ्यः। श्रिप च विद्यामाधनं खवीर्यविशेषात् खप्पल एव विद्यायां किञ्चदितिशयमामञ्जयेत् न विद्याप्तले मुक्ती तद्यामाध्यं नित्यमिद्धखभावभ्रतमेव विद्ययाधिगम्यत दत्यमहाद्याद्या। न च तस्यामप्युक्तर्षनिकषात्मकाऽतिशय उपपद्यते, निक्षष्टाया विद्यालाभावात्, उत्कष्टेव दि विद्या भवति, तस्मात् तस्याञ्चिराचिरोत्पत्तिस्वरूपो विशेषो भवेत् न तु मुक्ती किञ्चदित्रायसम्भवाऽस्ति। विद्याभेदाभावाद्पि तत्पालभेदिनयमाभावः कर्मपलवत्, न दि मुक्तिमाधनभ्रताया विद्यायाः कर्मणामिव भेदोऽस्ति। सगुणासु तु विद्यासु भनोमयः प्राणश्चरीरः दत्याद्यासु गुणावापादापवशात् भेदोपपत्ती सत्यामुपपदि यथास्वं प्रलभेदिनयमः कर्मप्रलवत्। तथा च लिङ्ग-दर्शनं 'तं यथा यथोपासते तदेव भवति' दति नैवं निर्गुणायां

तर्षि मुम्चूणां विद्यार्थिनां प्रवच्यानर्थकां तत्राह । विद्यवेति । तस्यामित प्रयमाश्रित्य मुक्ती नाति प्रयोऽक्ती त्यक्ति मिदानीं विद्यापि मेा-चहित् तत्त्वसा चात्तार कच्याऽति प्रयवती त्याह । न चिति । क्यं तर्षि पूर्वाधिकरणे विद्याया विश्वेषा दि प्रतक्तित्राह । तस्मादिति । मुक्ताविप तर्षि तार्ट्योऽति प्रयो भविष्यति तत्राह । न त्विति । विद्योत्पत्ति नं-न्तरीयदत्वेना विद्यानिवृत्ति रूपाया मुक्तेराव प्रयक्तवादि त्यर्थः । मुक्ते-विद्येष्ठ वे हेलन्तरमा ह । विद्येति । स्करूपत्वादात्मन क्ताराविद्यायां विश्वेषाभावाद ने करूपे प्रकीत्यादक त्वायोग्नात् तत् प्रके विश्वेषा-सिद्धि त्यर्थः । विद्यायां भेदाभावं प्रपञ्चयति । न हीति । खगुण-विद्यावत् विद्यात्मादि व्यायां भेदः स्यादि त्या प्रञ्च विषयभेदात् तत्र भेदेऽपि नात्र विद्ययभेदे । उत्तीत्या ह । सगुणास्विति । तत्र प्रकभेदे मा-नमा ह । तथा चिति । दार्थान्ति विश्वेषमा । नैविमिति । तत्त्व-विद्याविश्वेषे गृणाभावे स्मृतिमा ह । तथा चिति । कस्य चित् निर्गुणवि-

विद्यायां, गुणाभावात्। तथा च स्मृतिः। 'न हि ग्तिर्धि-कास्ति कस्वचित् सति हि गुणे प्रवदन्यतुत्वताम्' दति। तदवस्थावधतेस्तदवस्थावधतेरिति पदाभ्यासे।ऽध्यायपरिसमाप्तिं द्यातयति॥

इति श्रीशारीरकमीमां साभाखे श्रीमच्छ द्वरभगवत्पाद-छती हतीचाधायस्य चतुर्धः पादः।

#### हतीयाधायः समाप्तः।

द्यावतः पुरुषस्य गतिः पालिमिति यावत्। तच नूनाधिकभावा-भावे चेतुमाच । सति चीति। पुनरुक्तोरर्धवन्वमाच । तदवस्थेति। तदेवं मुक्तोर्निरितिग्रयत्वात् न कर्मसाध्यतेति युक्तं पुरुषाधीधिकरण-मितिभावः॥

इति श्रीयुद्धानन्दिशिष्यभगवदानन्दज्ञानक्ते। शारीरकभाष्यया-खाने हतीयाध्यायस्य चतुर्थः पादः॥

चथायय समाप्तः।

#### ॐ पर्मात्मने नमः।



#### त्रावृत्तिरसक्षदुपदेशात्॥ १॥

तिचेऽधाये परापरासु विद्यासु साधनाश्रयो विचारः प्रा-येणात्यगात्, श्रयेद चतुर्घेऽध्याये फलाश्रय श्रागमिष्यति, प्रस-ङ्गागतञ्चान्यदपि किञ्चित् चिन्तियिष्यते, प्रथमं तावत् कति-भिश्चिदधिकरणैः साधनाश्रयविचारविभेषमेवानुसरामः। 'श्रा-त्मा वा श्ररे द्रष्ट्यः श्रोतयो मन्तयो निदिध्यासितयः' 'तमेव धीरो विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वति' 'सोऽन्वेष्ट्यः स विजिज्ञासितयः' दित चैवमादिश्रवणेषु संभयः, किं सक्तस्रत्ययः कर्तय श्राहोस्विदा-

#### ॐ रामचन्द्राय नमः।

यज्जानाज्जीवता मुक्तिगत्त्रान्तिगतिवर्ज्जिता। लभ्यते तत्परं त्रस्म रामनामास्मि निर्भयं॥१॥

ॐ। चारित्रसहादुपरेशात्। साधनं निरूप्य पालं निरूप्यत इत्य-धाययोद्देतुपालभावं सङ्गतिमाद्द। द्वतीय इति। पालपसङ्गेनोत्त्रान्ति-रिचरादिमार्गस्य विचारार्थ इत्याद्द। प्रसङ्गिति। पूर्वं साद्यादेव श्रुत्युतं सद्भासादि साधनं चिन्तितं, सम्मति पालार्थापत्तिग्रम्यमावृत्त्या-दिकं मघास्नेषाधिकरणात् प्राक् चिन्यते, तदारभ्य जीवनमुतिस्तते। दि- वस्ति, किं तावत् प्राप्तं मक्तप्रत्ययः स्वात् प्रयाजादिवत्, ता-वता प्रास्त्रस्य कतार्थवात्, श्रश्रूयमाणायां ह्यावन्तां कियमा-णायामप्रास्त्रार्थः कते। भवेत्। नन्त्रमकदुपदेगा उदाहृताः 'श्रेतियो मन्त्रयो निदिध्यामितयः' दत्यादयः। एवमपि याव-च्छब्दमावर्तयेत् मकच्छ्रवणं मक्तन्त्रननं मक्तिदिध्यामनच्चेति नातिरिक्तं, मकदुपदेग्रेषु तु वेद उपामीतेत्यादिष्वनावृत्ति-रित्येवं प्राप्ते ब्रूमः, प्रत्ययावृत्तिः कर्त्या। कुतः, श्रमकदु-पदेगात्। 'श्रोतयो मन्त्रयो निदिध्यामितयः' दत्येवंजातीयको ह्यमकदुपदेगः प्रत्ययावृत्तिः स्वयति। ननूकं यावच्छब्दमे-

तीयपादे उल्कान्तिस्तृतीये अर्चिरादिमार्गस्य गन्तव्यस्य च निर्णय-ञ्चतुर्थे जानीपासनयाः पालनिर्णय इति पादार्थविवेकः। आदा-धिकरणस्य अवणादिसाधनं विषयमनूद्य देधानुष्ठानदर्भगात् संभय-माइ। चातमा वा इति। श्रीतातमधीसाधमपालविचारातमकातात् सर्वाधिकरणानां श्रुतिशास्त्राध्यायसङ्गतयः उत्तास्तत्तत्यादार्थसम्बन्धात् तत्तत्यादसङ्गतिः, मोच्चे विश्वेषाभाववत् अवणादावावृत्तिविश्वेषो ना-स्तीति दृष्टान्तलच्यावान्तरसङ्ग्या पूर्वपचमा इ। किं तावदिति। चान पूर्वपची व्यवणादेः प्रयाजवददृष्टार्थालात् सहदनुष्ठानपानं,सिद्धानी लवघातवत् दृशर्थलात् यावत्मलमावृत्तिरिति भेदः। चसक्रदुप-देशान्यथानुपपच्या साधन रती शास्त्रस्य तात्पर्यमिति शङ्कते। नन्वस-कदिति। श्रवणादीनां समुचयसिद्धार्थलेनासकदुक्तोरन्यार्थापपत्तेनी-वृत्ती तालर्थमिला ह । रवमपीति । सगुगसाद्यालारसाधने खप्य-नावृत्तिमाइ। सक्टदिति। यदप्यसक्टदुपरेश चावृत्तिसमुचययो-रन्यतरसूचकलेगान्यथासिद्धः, तथापि दष्टे सम्भवत्यदयमाचकल्प-नानुपपत्तेः अवगादेरावृत्तिदारा साद्यालारपालस्य घड्जादी दृष्ट-लादसक्तदुतिरावृत्तिं सूचयति । दृष्टार्थलादिति । न्यायानुयद्वादि-

वावर्तयेनाधिकमिति। न, दर्शनपर्यवसानलादेषां। दर्शनपर्य-वसानानि हि अवणादीन्यावर्त्यमानानि दृष्टार्थानि भवन्ति, यथाऽवघातादीनि तण्डुलादिनिष्यत्तिपर्यवसानानि तदत् ऋषि चेषासनं निदिध्यासनं चेत्यन्तर्णीतावृत्तिगुणैव क्रियाऽभिधी-यते। तथा हि लोके गुरुमुपास्ते राजानमुपास्त दति च यस्तात्पर्येण गुवादीननुवर्तते स एवमुच्यते। तथा ध्यायति प्रोषितनाथा पतिमिति या निरन्तरसारणा पतिं प्रतिसोत्कण्डा सैवमिभधीयते। विद्युपास्ते व्यवन्तेषु, व्यतिकरेण प्रयोगो दृश्यते, क्रचिदिदिनोपक्रस्थोपास्तिनोपसं हर्ता, यथा 'यस्तदेद यत् स वेद स मयैतदुक्तः' दत्यच 'अनुम एतां भगवे। देवतां शाधि यां देवतामुपास्ते' दति। क्रचिचोपास्तिनोपक्रस्य विदिन नोपसंहरति 'यथा मने। ब्रह्मोत्युपासीत' दत्यच 'भाति च तपति

खाइ। न दर्भनपर्यवसानलादिति। धानस्य लावृत्तेर्देशपासीतेति 
भव्दे श्रुतलात् न कोवलाधिकलमिखाइ। स्विप चेति। स्रस्यपास्तिभव्दस्यावृत्तिवाचिलं तथापि वेदेतिभव्देशक्तवेदनेष्व हंग्रहेषु कथमावृत्तिसिद्धियत स्वाइ। विद्युपास्थोश्चिति। भव्दयेशिकार्थलमुदाहरति। क्विदिति। स रेक्वो यदेद तत् प्राणतत्तं रेक्वादन्थोऽपि यः
कश्चिदेद तत्भाले सर्वे। त्नर्भवतोखेतदुक्ते इत्यं मयोत्कृष्टलेन स रेक्व
उक्तः इति हंसं प्रति हंसान्तरवचनं, तस्त्रवा रेक्वं गलोवाच जानश्रुतिः,
हे भगव एतां रेक्वविदितां देवतां मेऽनुभाधि मह्ममुपदिभोखर्यः। एवः
सगुणानगुंणसान्दात्लारसाधनस्यावृत्तिः श्रीती चार्थसिद्धा च दृष्टार्थतात्, श्रवणमननयोक्त्यसक्षदुपदभादर्थसिद्धेवावृत्तिरिति विभेषः।
स्वादिवस्थैकस्येवोद्गीये सम्पाद्योपासनात् मम लमेक एव पुल्लोऽसीति

च कीर्त्या यशमा ब्रह्मवर्चमेन य एवं वेद' इति । तसात् मकः-दुपदेशेष्वयावृत्तिमिद्धिः । श्रमकदुपदेशस्वावृत्तेः स्वचकः ॥

#### लिङ्गाच ॥ २॥

जिङ्गमिप प्रत्ययाद्यति । तथा चि उद्गीयिन
ज्ञानं प्रस्तृत्य 'त्रादित्य उद्गीयः' [का॰ उ॰] दत्येतदेकपुत्रतादो
वेणापाद्य 'त्रभींस्वं पर्यावर्तयात्' दति [का॰ उ॰] रिम्मिन्डलविज्ञानं वज्जपुत्रताये विद्धत् सिद्धवत् प्रत्ययाद्यत्तिं दर्भयति।
तसात् तत्सामान्यात् पर्वप्रत्ययेव्याद्यत्ति सिद्धः । त्रवाह भवतः
नाम साध्यप्रतेषु प्रत्ययेव्याद्यत्तिः तेव्याद्यत्तिसाध्यसातिग्रयस्य

समावात्। यस्त परत्रह्मविषयः प्रत्यये। नित्यग्रद्धनुद्धमुक्तस्वभावमेवात्मस्तं परं त्रह्म \*समर्ययति तत्र किमर्थाद्यत्ति।

सञ्च्युते। त्रह्मात्मलप्रतीत्यनुपपत्तेराद्यस्थुपगम दति चेत्, न

की घीत किः पुत्रमुवाच खतस्वं तथा माक्तथाः किन्तु बह्नम् रफ्सीनादित्यञ्च पर्यावर्तय तान् एथगावर्तयस्त्रयर्थः । तली प्रकान्दसः ॥

खन पर्यावृत्तिश्र ब्दात् सिद्धवदुद्गीयध्यानस्यावृत्तिरुक्ता तते। ध्यानत्वसामान्यात् पानपर्यन्तत्वसामान्यात् वा लिङ्गात् सर्वन श्रवण-मननध्यानेष्वावृत्तिसिद्धिरित्याच् । लिङ्गाचिति । एवं तावत् गुण-निर्भुणसाच्यात्वारसाधनेष्वावृत्तिरुक्ताः तत्र सगुणध्यानादेरावृत्तिम-ङ्गीद्यत्य निर्भुणश्रवणादिष्वावृत्तिमाच्चिपति । खन्नाचेत्वादिना । वात्यं निर्भुणसाच्यात्वारजनने श्रक्तं न वा, खाद्ये सद्यत्श्रुतवाक्यात् सा-चात्वारसिद्धेरावृत्तिर्थेत्यक्षाः दितीयं शङ्कते । सद्यदिति । खश्रक्ता-स्थावृत्ताविष पानानुपपत्तिरित्याच् । नेति । तथापीति स्वते। प्रश्नक्तस्य यक्तिसाच्यात् शक्तावपीत्यर्थः । वाक्ययक्तिभ्यां परोच्चचाने जाते-

<sup>\*</sup> ममप्यतीति वर्धः काः।

श्रावृत्ताविप तदनुषपत्ते:। यदि हि 'तत्त्वमिस' द्रत्येवंजा-तीयकं वाक्यं महच्च्र्यमाणं ब्रह्मात्म वप्रतीतिं ने त्याद येत् ततस्वदेव चावर्तमानमुत्पाद्धियति इति का प्रत्याशा स्थात्। श्रथोचित न केवलं वाकां किञ्चदर्धं माचात्कतुं प्रक्रोत्यता युत्वपेचं वाक्यमनुभाविष्यति ब्रह्मात्मविमिति, तथायावृत्या-नर्थक्यमेव, साऽपि हि युक्तिः सक्षत्प्रवृत्तेव खमर्थमनुभाव-यिखाति। श्रथापि खात् युक्ता वाक्येन च सामान्यविषयमेव विज्ञानं क्रियते न विशेषविषयं, यथाऽस्ति मे हृदये पूर्ल-मिलाता वाक्यात् गाचकम्यादि चिङ्गाच पूर्लसङ्गावमामान्य-मेव परः प्रतिपद्यते न विशेषमनुभवति, यथा म एव प्रूली विश्रेषान्भवश्वाविद्याया निवर्तकः तद्षीतृतिरिति चेत्, न, श्रमकदपि तावनाचे क्रियमाणे विशेषविज्ञानीत्वत्यसम्भवात, न हि सकत्प्रयुक्ताभ्यां शास्त्रयुक्तिभ्यामनवगता विशेष: शत-क्रतीऽपि प्रयुच्यमानाभ्यामवगन्तुं भव्यते, तसात् यदि भास्त-युक्तिभ्यां विशेषः प्रतिपाद्येत यदि वा सामान्यभेवाभयथापि

ऽप्यपरे चित्रा विभावृत्तिरिति शङ्कते। अथापि स्यादिति। तयोः परे चि चानचेतुल साभायात् आवृत्ताविष न साचालारः स्यादिति परिचर-ति। नासक्षदपीति। यदि तयोः साचालारसामध्यं यदि वा परे चि-चानसामध्यं उभयया चारच्यनपे चेत्या इ। तस्तादिति। प्रमाद्यवे चित्र-लादप्यारच्यनियम द्रष्या इ। न चेति। प्रभेयस्यानं शलाच तथे त्या इ। खिप चेति। दिविधो च्याधिकारी स्थात् कि चित्र जन्मान्तरा स्थासात् नि-रक्तसमक्तासस्भावनादिप्रतिबन्धः कि चित्र प्रतिबन्धवानिति। च्यत्रा द्यां

मलत्प्रवृत्ते एव ते खकार्यं कुरूत इत्यावृत्त्यनुपयागः। न च मलत्प्रयुक्ते शास्त्रयुक्ती कस्वचिद्यमुभवं नेत्याद्यत इति शकाते नियनुं, विचित्रप्रज्ञलात् प्रतिपत्तृणां। ऋपि चानेकां-शापिते खी कि के पदार्थे सामान्य विशेषवति एके नावधानेने-कसंशमवधारयत्यपरेणापरमिति \* खादप्यभ्यासे।पयागा यथा दीर्घप्रपाठक यहणादिषु न तु निर्विशेषे ब्रह्मणि सामान्यर-हिते चैतन्यमात्रात्मके प्रमात्यत्तावभ्यामापेचा युक्तेति। अवी-चते, भवेदावत्यानर्थकां तं प्रति चस्तत्वसिं इति सङद्कामेव ब्रह्मात्मलमन्भवितुं शक्ष्यात् चस्तु न शक्काति तं प्रत्युपयु-च्यत एवा हिन:, तथा चि छान्दे। ग्ये 'तत्वमिष श्वेतकेते।' दत्यप-दिग्य 'स्य एव मा भगवान् विज्ञापयतु' इति पुनः पुनः परि-ची द्यमान सत्तदाशङ्काकारणं निराक्त तत्वमि इत्येवासक-दुपदिशति। तथा च 'श्रेतिचे। मन्तचे। निदिधासितचः'दत्यादि दर्शितं । ननूनां यक्तच्छुतं चेत् तत्त्वमिषवाच्यं खमर्थमनु-भाविं न भक्ताति ततः भावत्रं मानमि नैव भच्छातीति।

प्रवाहत्तरानर्थकामिछं, दितोयस्य तु प्रतिबन्धनिरासाय तदपेचिति समाधत्ते। खनेचिते इति। खाहत्तेः प्रतिबन्धनिरासार्थले लिङ्ग-माइ। तथा हीति। यथा वड्जादिखरभेदसाच्चात्लारण्क्तमिष स्रोत्रमभ्यासमपेच्चते तथा ब्रह्मात्मसाच्चात्लारण्कां वाकां तदपेच-मित्यनुभवमास्त्रित्याह। न हि दृष्टेऽनुपपन्नं नामिति। तत्त्वंपद-लच्चार्यस्य दुर्वे।धलादच्चानप्रयुक्तसंण्यादिप्रतिबन्धसम्भवात् तद्धंसाय स्रावृत्त्रिरेष्ठयेति वाचलच्यविवेकपूर्वकमाह । स्राप चेत्रादिना।

<sup>\*</sup> स्याद्याष्टच्युपयाग इति वर्धः।

नैष देाषः, न हि दृष्टेऽनुपपन्नं नाम, दृग्यन्ते हि मञ्जूनात् वाचात् मन्दप्रतीतं वाच्यार्थमावर्तयनासान्तदाभाषय्दासेन मम्यक् प्रतिपद्यमानाः। श्रपि च तत्त्वममीत्येतदाक्यं लंपदार्थस्य तत्पदार्थभावमाचष्टे, तत्पदेन च प्रकृतं मत् ब्रह्मेचित जगता जन्मादिकारणमिभधीयते, 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म' 'विज्ञान-मानन्दं ब्रह्मां 'ऋदृष्टं द्रष्ट् ऋविज्ञातं विज्ञात श्रजं अजर-ममरमस्रूलमन ख इसमदी र्घम् दत्यादिशास्त्र शिद्धं। तचा-जादिशब्दैर्जन्यादया भावविकाराः निवर्तिताः, श्रस्यूलादि-प्रब्देश स्थास्यादया द्रयधमाः, विज्ञानादिग्रब्देश चैतन्यप्र-काशात्मकलम्तं, एव यावृत्तसर्वसंसार्धमंकोऽन्भवात्मको ब्रह्ममंज्ञकस्तत्पदार्थे। वेदान्ताभियुकानां प्रसिद्धस्तया लंपदा-र्थाऽपि प्रत्यगात्मा द्रष्टा श्रोता दे हादारम्य प्रत्यगात्मतया मसाव्यमानश्चितन्यपर्यन्तलेनावधारितः। तत्र येषामेती पदा-र्घावज्ञानसंग्रयविपर्ययप्रतिबद्धी तेषां तत्त्रमसीत्येतदाच्यं खार्थे प्रमां ने त्याद यितुं भक्कोति पदार्थज्ञानपूर्वकलात् वाच्यार्थ-ज्ञानस्वेत्यतस्तान् प्रत्येष्टचः पदार्थविवेकप्रयोजनः शास्त्रयस्य-भ्यामः। यद्यपि च प्रतिपत्तय श्रातमा निरंशस्तयापि श्रथा-

यदुक्तमनं भातात् प्रमेयस्यावृत्त्यानर्थक्यमिति तचाइ। यद्यपीति। खारोपितां भारितासाय न मे देही नेन्त्रियं इत्यभ्यासी युक्त इत्यर्थः। वाक्यार्यद्याने सति कयमभ्यासनियमः प्रमाण ज्ञानस्यास्यायोगात् ज्ञानिनः अवणादिनियमायागाच इत्यत आह। तत्त्वित। ज्ञानात् प्रागोव अवणादियापार्गियमनं किदत इत्यर्थः। अधिकं भिक्षितुम्हा-

रोपितं तिस्तिन् बइंशलं देहेन्द्रियमने।बुद्धिविषयवेदनादि-लचणं तचैके नावधाने नैकसंशमपो इति अपरेणापरिमिति यु-ज्यते तत्र क्रमवती प्रतिपत्तिः, तत्तु पूर्वरूपमेवात्मप्रतिपत्तेः। चेषां पुनर्निपुणमतीनां नाज्ञानसंग्रचविपर्यचन्णः पदार्थवि-षयः प्रतिवन्धाऽस्ति ते प्रज्ञवन्ति सहदुक्तमेव तत्त्वमसिवाक्यार्थ-मनुभवितुमिति तान् प्रत्याद्यानर्थक्यभिष्टमेव, सक्तद्रत्यसैव ह्यात्मप्रतिपत्तिरविद्यां निवर्तयति इति नाच कश्चिदपि क्रमा-ऽभ्यपगस्यते। यत्यमेवं युज्येत यदि कस्यचिदेवं प्रतिपत्तिभवित्, बलवती ह्याह्मना दु: खिलादिप्रतिपत्तिः, श्रता न दु: ख-लाद्यभावं कञ्चित् प्रतिपद्यत इति चेत्। न, देहाद्यभिमान-वत् दुः खिलाद्यभिमानस्य मिळाभिमानले। प्रत्यचं हि देहे कि समाने द समाने चाऽ हं कि से द से दित च मिथा-भिमानी दृष्टः, तथा वाद्यतरे व्यपि पुत्रमित्रादिषु सन्तथमा-नेषु ऋहर्मेव सन्तये दत्यथारोपो दृष्टः, तथा दुः खिला सिमा-ने।ऽपि खात् देहादिवदेव चैतन्यादिहरूपलभ्यमानलात् दुः खि-बादीनां, सुषुप्तादिषु चानन्द त्ते:, चैतन्यस्य तु सुषुप्तेऽयन्द त्ति-

मनुवदित । येषामिति । अधिकं प्रक्षते । सत्यमिति । दुः सिलप्रत्यचः विरोधात् वाक्यादैक्यधीने दिति इत्यर्थः । प्रत्यच्य मान्तिलादिवरोध इत्याच । नेत्यादिना । दुः खादयो नात्मधर्माः दृश्यलात् देचादिवत्, नाप्यात्मस्कर्णाः आत्मिन सत्यप्यननुवृत्तिलात् यतिरेक्तेण चैतन्यवदित्यर्थः । निर्दुः खचिदात्मिन दुः खादि धियो मान्तिलात् वाक्यार्थाःनुभवो न विष्यत इत्याच । तसादिति । अनुभवे जातेऽप्यावृत्त्याद्यनुष्ठानं किं न स्थादित्यत आच् । न चैविमिति । रितः कामः स्थात्मकाम-

मामनित 'यदै तन्न पर्यात पर्यान् वै तन्न पर्यात' दत्यादिना।
तस्मात् सर्वदु: खिवमुक्तैकचैतन्यात्मकोऽइमित्येष श्रात्मानुभवः।
न चैवमात्मानमनुभवतः किञ्चिदन्यत् इत्यमविश्यते। तथा
च श्रुतिः 'किं प्रजया करियामा येषां नोऽयमात्माऽयं लोकः'
दत्यात्मविदः कर्त्याभावं दर्शयति। स्वित्रिप—

'यस्वात्मरतिरेव स्थादात्म हप्त मानवः।

श्रात्मन्येव च यन्तृष्टक्तस्य कार्यं न विद्यते'॥ इति।

यस्य तु नैषे।ऽनुभवे। द्रागिव जायते तं प्रत्यनुभवार्य एवावृत्त्यभुपगमः। तत्रापि न तत्त्वमिषवाक्यार्थात् प्रचाव्यावृत्तीः

प्रवर्तयेत्, न हि वर्घाताय कन्यामुदाह्यन्ति। नियुक्तस्य

चास्मिन्नधिक्तते।ऽहं कर्ता मयेदं कर्तव्यमित्यवस्यं ब्रह्मप्रत्ययविपरीतप्रत्यय उत्पद्यते। यस्तु स्वयमेव मन्दमित्पप्रतिभानात् वाक्यार्थं जिहासेत् तस्वैतस्मिन्नेव वाक्यार्थे स्थिरीकार

त्रावृत्यादिवाचा युत्र्याऽभुपेयते, तस्मात् परत्रह्मविषयेऽपि

प्रत्यये तद्पायापदेशेष्वायितिसिद्धिः॥

तया त्रिर्विषयः त्यणाच्ययः तेन सन्तिषि चात्मानन्दानुभवः इति
भेदः। नन्वावृत्ती नियागात् प्रवृत्तिर्वाच्या तथा च नियुक्तलबुद्धेरक्षचीत्मधीर्न स्थादित्यत चाह्य। तवापीति। चावृत्त्यभुपगमेऽप्यक्तीःहिसत्यनुभवात् प्रचात्य गुरुरन्ती वा नियोगात् न प्रवर्तयेदुक्तदे। षादित्यर्थः। कथं तर्ह्व प्रवृत्तिरित्यत चाह्य। यक्तिति। चप्रतिभागादसम्भावनादिनेत्यर्थः। शिष्यबुद्धनुसारेण स्रीत्यादिवचीाभः प्रधानसिद्धार्यमावृत्त्यादे। प्रवर्तयेदित्यर्थः॥

#### त्रात्मेति त्रपगक्किना ग्राह्यिना च॥ ३॥

यः प्राक्तितियेषणः परमाता स किं श्रहमिति ग्रहीतयः किं वा मदन्य दित ताविद्वार्यित। कयं पुनरात्मण्रव्ये
प्रत्यगात्मविषये श्रूयमाणे संग्रय दित। उच्यते, श्रयमात्मण्रव्ये
मुखः प्रकातेऽस्युपगन्तुं सितं जीवेश्वरयोरभेदसस्मवे, दतर्या तु
गैर्णोऽयमस्युपगन्तय दित मन्यते। किं तावत् प्राप्तं नाहिमिति
ग्राह्यः, न ह्यपहतपायालादिगुणो विपरीतगुणलेन प्रकाते
ग्रहीतुं, विपरीतगुणो वाऽपहतपायालादिगुणलेन, श्रपहतपायालादिगुण्य परमेश्वरः, तदिपरीतगुण्ख प्रारीरः, ईश्वरख च संसार्यात्मले ईश्वराभावप्रसङ्गः, ततः प्राक्तानर्थकां।
संसारिणोऽपीश्वरात्मलेऽधिकार्यभावात् प्राक्तानर्थकां।
संसारिणोऽपीश्वरात्मलेऽधिकार्यभावात् प्राक्तानर्थकां।
प्रतिमादिव्यव विष्णादिदर्भनिमिति चेत्, काममेवं भवतः न
तु संसारिणो मुख्य \*श्वात्मेश्वरभाव दत्येतावनः प्रापियतयमित्येवं प्राप्ते श्रूमः। श्वात्मेत्येव परमेश्वरः प्रतिपत्तवः, तथा

चात्मेति तृपगच्छिन्त ग्राइयिन च। पूर्वत्र धानादेरावृत्तिरुक्ता तामुपजीय तन्त्वज्ञानार्थं धानावृत्तिकाले किमइं ब्रह्मेति धातयं उत मत्स्वामीश्वर इत्येक्त भेदमानाभ्यां संग्रयमाइ। य इति। ग्रब्दा-देरप्रमित इत्यादावयमात्मा ब्रह्मेत्वादिश्रुतिभिरेक्यनिर्णयात् संग्रयमा-व्यिति। क्रथमिति। भेदश्रुत्यनुग्रहात् भेदप्रत्यच्यादिप्राधान्यमालम्ब संग्रय इत्याह। उच्यत इति। च्रभेदश्रुतीनां ग्रीग्यत्वमुख्यत्वे उभयत्र फलं, यद्यप्ययं प्रत्यचादिविरोधाद्यभेदपरिहारो दितीयाध्यायसङ्गत-

<sup>\*</sup> चाह्येचर इतीति वर्ध० का०।

हि परमेयरप्रक्रियायां जाबाला त्रात्मलेगेवैनम्पगच्छिना 'लं वा श्रहमिसा भगवा देवते श्रहं वै लमिस देवते' इति। तथा-उन्येऽपि 'श्रहं ब्रह्मासि' इत्येवमाद्य श्रात्मलोपगमा द्रष्ट्याः। गाइंयन्ति चात्मलेनैवेश्वरं वेदान्तवाक्यानि 'एषत त्रात्मा सर्वा-न्तर एष त त्रात्मान्तर्याम्यस्तस्तत् ख्यां म त्रात्मा तत्वमिष' द्रत्येवमादीनि। चदुकां प्रतोकदर्शनमिदं विष्णुप्रतिमान्यायेन भविष्यति इति । तद्युक्तं, गौष्वप्रसङ्गात् वाक्यवैक्ष्याच । यच चि प्रतीकदृष्टिर्भिप्रेयते सक्तदेव तच वचनं भवति 'यथा मने। ब्रह्मोत्यादित्ये। ब्रह्म' दत्यादि। दह पुनस्वमह-मस्य इच लमसी त्या इ, जातः प्रतोक मुतिवै रूपाद भेदप्रति-पत्तिभेददृष्णपवादाच । तथा हि 'श्रथ चाऽन्यां देवतामुपा-स्तेऽन्ये। अवव्या उद्देशिया दित 'न म वेद म्हायाः म म्हायुमा द्वाति य इह नानेव पण्यति सर्वन्तं परादाचीऽन्यवातमनः सर्वे वेद' द्रत्येवमाद्या भ्रयसी अतिभेददर्भनमपवदति। यन्तूनां न विरुद्ध-गुणचारन्यात्मत्मसम्भव इति। नायं देशः, विरुद्धगुण-

क्तथायीकाश्रुतेरिक इत्विनिश्चयस्य समाधावन्तरङ्गलादि ह सङ्गतिः। विषद्धयोरेकादि सिद्धेवा ह । नाह्यमिति। किञ्च किमीश्वरस्य जीवमात्रकमेकां जीवस्थेश्वरमात्रलं वेति विकल्य क्रमेण दृष्ठयति। र्श्वरस्य चेत्यादिना। र्श्वत्वश्रुति प्रमाण्यायेकाध्यानं कार्यमिति ग्रङ्गः ते। चन्यत्वेऽपीति। र्श्वत्वध्यानमस्मत् दृष्टमेव। र्श्वतन्तु नास्तीत्याह। कामिति। स्रभेदश्रुतीनां प्रजवद्यपूर्वार्थतात्ययेण गाण्यत्योगाद् भेद-श्रुतीनां कित्यत्यादिलात् प्रत्यद्यादेरिष तिद्वयत्यात् विम्वप्रतिविम्बयोरिव विषद्धर्यमाणां मिष्यात्यात् मुख्यमेकामिति सिद्धान्त्यति। र्श्वमित्यादिना। र्श्वरस्य जीवत्यं न प्रतिपाद्यं येनेश्वराभाव

ताया मिळालोपपत्तेः। यत्पुनक्तं ईश्वराभावप्रसङ्ग इति।
तदसत्, शास्तप्रामाण्वादनभुपगमाच। न हीश्वरस्य संसाधात्मालं
प्रतिपाद्यते इत्यास्युपगच्छामः किं तर्हि संसारिणः संसारिलाणोहेनेश्वरात्मालं प्रतिपिपादिधिषितिमिति, एवं च सत्यदैतेयरस्वापहतपाप्मलादिगुणता, विपरीतगुणता तु ईश्वरस्य मिळ्येति व्यवतिष्ठते। यदप्युत्तमधिकार्यभावः प्रत्यचादिविरेष्धस्ति।
तदप्यसत्, प्राक् प्रवेष्धात् संसारिलाभ्युपगमात् तदिषयलाच्य
प्रत्यचादिव्यवहारस्य। यचलस्य 'सर्वमात्मैवास्त्रत् तत्केन कम्पग्येत्' इत्यादिना हि प्रवेषधे प्रत्यचाद्यभावं दर्भयति, प्रत्यचाद्यभावे श्रुतेरप्यभावप्रसङ्ग इति चेत्, न, दृष्टलात्, श्रवः 'पिताऽपिता
भवति' इति द्युपक्रस्य 'वेदा श्रवेदाः' दति वचनादिस्यत एवास्माभिः श्रुतेरप्यभावः प्रवेषधे। कस्य पुनक्रयमप्रवेषध इति चेदस्लं
पृच्छिस तस्य ते इति वदामः। नन्वहमीश्वर एवेकः श्रुत्या यद्येवं
प्रतिबद्धोऽसि नास्ति कस्यचिदप्रवेषधः। योऽपि देषस्थाद्यते

स्थात् किन्तु जीवेश्वरत्वं। न चैवमधिकार्यभावः एकत्वप्रवेधात् प्रागिधिकारिभेदाङ्गीकारादित्वा । यत्नुक्तिमित्यादिना । वेदसत्वत्वश्र-द्वालुः प्रद्वाते । प्रत्यद्वाद्यभाव इति । वर्णेषु क्रमखर्योरभावादुपत्वव्यध्व-निस्ययोरावापे । वाचक्त्रया चारोपितक्रमखरिविष्णस्वर्णात्मकवेदस्य मित्यात्वं दुवारं, वादिनां सत्यत्वाप्रचक्त्वविद्याविच्यम्भत इति वेद-सत्यत्वाभावे । वर्षेष इत्याद्य । नेति । खिवद्यामाद्विपति । कस्यित । प्रश्नात्वेद्वे तस्याः सिद्धत्वादाद्वेपानुपंपत्तिरित्याद्य । यक्ति । स्वचानमूत्वत्वात् प्रश्नादेरिति भावः । सर्वचाभिन्ने मयि क्यम-चानिति प्रद्वाते । निन्ति । स्वभेदचानात् प्राक् चिन्नाचस्य तवैवा-

कै श्चिद्विद्यया किलात्मनः सिंद्वतीयलाद्दैतानुपपत्तिरिति साऽष्येतेन प्रत्युक्तस्तासादात्मन्येवेश्वरे मना दधीत॥

#### न प्रतीकेन हि सः ॥ ४॥

'मनो ब्रह्मोत्युपासीतत्यधात्ममणाधिदैवतमाकाभा ब्रह्म' [का॰।३।१८] दति, तथा 'त्रादित्यो ब्रह्मोत्यादेभः' [का॰।३।१८] 'स यो नाम ब्रह्मोत्युपास्ते' [का॰।७।५] दत्येवमा-दिषु प्रतीकोपासनेषु संभयः, किन्तेष्यणात्मग्रहः कर्तयो न वेति। किं तावत् प्राप्तं तेष्यणात्मग्रह एव युक्तः, कस्मात्, ब्रह्मणः श्रुतिष्यात्मलेन प्रसिद्धलात्। प्रतीकानामपि ब्रह्मविकारलात् ब्रह्मले सत्यात्मले। प्रतीकानामपि ब्रह्मविकारलात् ब्रह्मले सत्यात्मले। प्रतीकाना ब्रह्मान्यात्मलेगान्मति विभीयात्, न हि स उपासकः प्रतीकानि व्यस्तान्यात्मलेगान्क स्वयेत्। यत्पन ब्रह्मविकारलात् प्रतीकानां ब्रह्मलं तत्यात्मन

ज्ञानाश्रयत्मन्भवसिद्धाज्ञानस्थापनापायागात्। ज्ञाने त्विनवीचस्य तस्य बाधाद्राश्रयापेच्रेत्याच् । यद्येविमिति । च्यिनवीचत्वे देशवान्तर-मिषि निरस्तिमित्याच् । योऽपोति॥

न प्रतीकेन हि सः। उभयथा ज्ञानसम्भवात् संग्रयः, यथा ब्रह्माण्य-भेदसन्वाद हंग्रह उक्तः एवं प्रतीके व्यपि ब्रह्मविकारितया जीवा-भिन्न ब्रह्माभिन्न त्वात् जीवाभेदसन्वेना हंग्राहः कार्य इति दृष्टान्तेन पूर्वपद्यः। अत्र प्रतीकोपास्तीनाम हंग्रहोपास्तिभिरिविश्रेषः। सिद्धान्ते तु विश्रेषसिद्धिरिति फलं। एतदारम्थाधिकरण त्रयस्य प्रासिक्षकी पाद-सङ्गतिः। ब्रह्मेक्यध्यानप्रसङ्गागतलादिति विवेकः। किं प्रतीकेष्यात्मात्वा-नुभवबलाद हंग्रह उत बस्तुतः, जीवाभेदसन्वात् नाद्य इत्याह। न हि स इति। नानुभवित इत्यर्थः। दितीयमप्यसिद्धा दृष्टयति। यत्पन-रित्यादिना। विकारस्य ब्रह्मणा स्वरूपकायोगात् बाधेनेकां वाद्यं प्रतीकवाधे चोपास्तिविधिनं स्थादित्यर्थः। किञ्च कर्द्यताद्यवाधेनो-

त्विमिति। तद्मत्, प्रतीकाभावप्रसङ्गात्। विकारखरूपोपमर्थेन

हि नामादिजातस्य ब्रह्मत्वमेवाश्रितं भवति, खरूपोपमर्थे

च नामादीनां कुतः प्रतीकत्वमात्मग्रहो वा, न च ब्रह्मण श्रात्मत्वात् ब्रह्मदृष्णुपदेशेष्ट्यात्मदृष्टिः कल्प्या, कर्द्यत्वाद्यनिराकरणात्, कर्द्यत्वाद्यस्यं सारधर्मनिराकरणेन हि ब्रह्मण श्रात्मत्वापदेशस्तदिनराकरणेन चोपासनाविधानं, श्रतश्चापासकस्य
प्रतीकैः समलादात्मग्रहो नोपपद्यते, न हि स्चकस्तिकयोदितरेतरात्मत्वमस्ति, सुवर्णात्मनेव तु ब्रह्मात्मत्वेकत्वे प्रतीकाभावप्रसङ्गमवोचाम। श्रतो न प्रतीकेष्ट्यात्मदृष्टिः क्रियते॥

## ब्रह्मदृष्टिम्त्कर्षात् ॥ ५ ॥

तेस्वेवादाहरणेषु श्रन्यः संगयः, किमादित्यादिदृष्टया ब्रह्म-ण्यथ्यमितव्याः किं वा ब्रह्मदृष्टिरादित्यादिस्विति । कुतः संगयः, मामानाधिकरण्ये कारणानवधारणात्। श्रन हि ब्रह्मगब्दस्या-

ब्रह्मदिख्यत्वर्धात्। एकविषयतं सङ्गतिः। प्रसपूर्वकं संग्रयबीज-माहः। कुत इत्यादिना। सामानाधिकरण्यं श्रुतं तच तावसुख्यं, ब्रह्म-विकारयोगीवास्त्रयोरिवाभेदायोगात्, नापि प्रक्रतिविकारभावनिब-

पास्तिविधिप्रवित्तर्वाचावाधे तदयोगात्। तथा च वाधमूलब्रह्मीका-चानं दारीकाय प्रतीकेष्य हंग्रहोपास्तिकत्यमा न युक्ता, वाधिव-रेश्यादित्याह। न च ब्रह्मण इति। च्यतो जीवप्रतीकयोः खरूप-भेदादचंग्रहे विध्यश्रवणाञ्च नाहंग्रह इति पालितमाह। च्यतस्रेति। यथा रुचक्खस्तिकयोः सुवर्णात्मनेक्येऽपि मिथोऽनैकां तथा जीवप्रती-कयोः ब्रह्मात्मनेक्येऽपि भेदः समः। यदि च धर्मिच्यतिरेकेण तयारभाव-निस्यात् वस्तीकां तदीपासने च्येद उक्त इत्यर्थः॥

दिलादिणब्दैः सामानाधिकरण्यम्प्लभ्यते, 'त्रादिलो ब्रह्म प्राणा ब्रह्म विख्डूह्म' द्रत्यादिसमानविभित्तिनिर्देशात्। न चा-वाञ्चमं मामानाधिकर एक मवक त्यते, त्रर्थान्तरवचन लात् ब्रह्मा-दित्यादिशब्दानां, न हि भवति गीरश इति सामानाधिकर्षां। नन् प्रकृतिविकारभावात् ब्रह्मादित्यादीनां सच्छरावादिवत् मामानाधिकरण्यं स्थात्, नेत्युच्यते, विकारप्रविलया ह्येवं प्रकृति-मामानाधिकर्णात् सात्, तत्र प्रतोकाभावप्रमङ्गमवीचाम, परमात्मवाकाञ्चेदन्तदानों खात्, ततञ्चापामनाधिकारी बा-धेत, परिमितविकारोपादन च वर्षे। तस्मात् ब्राह्मणेऽभिवैश्वा-नर इत्यादिवदन्यतर्वान्यतरदृष्णधासे सति का किंदृष्टिरध्यस-तामिति संगय:, तचानियम:, नियमकारिण: ग्रास्त्रस्थाभा-वादित्येवं प्राप्तं। श्रथवाऽऽदित्यादिदृष्ट्य एव ब्रह्मणि कर्तव्या द्रत्येवं प्राप्तं। एवं चि त्रादित्यादिदृष्टिभित्रेच्चोपासनच फल-वदिति शास्त्रमर्थादा। तस्नात् न ब्रह्मदृष्टिरादित्यादिष्वित्येवं प्राप्ते त्रूमः। ब्रह्मदृष्टिरेवादित्यादिषु स्वादिति। कस्मात्, उत्क-र्षात्, एवम्ऋर्षेणादित्यादया दृष्टा भवन्युत्कष्टदृष्टे स्तेष्यधासात्।

न्धनं, वाक्यस्य विकारबाधेन ब्रह्मपरलापातात्। न चेछापत्तिनीम ब्रह्मेख्पासीतेति विधित्रुतिविरोधात्, परिमितनामग्रहणाधिका-पाताच। ब्रह्मपरले सर्वं ब्रह्मेति वक्तव्यलादतः परिश्रेषादध्यास एव सामानाधिकरण्यकारणं, अध्यासे च नियामकाभावात् संश्य रत्यर्थः। उल्बृष्टनिक्चष्योनिक्चष्यप्रपास्यं पालवन्तादिति न्यायो नियामक रत्यस्वराह। अय वेति। अत्र विकारदिशिक्षेद्धोपास्ति-सिद्धः पालं, सिद्धान्ते तु विकारदिष्ठा ब्रह्मण उपास्थे निक्कष्पाति।

तथा च लै। किको न्यायाऽन्गता भवति, उत्कष्टदृष्टि चिक्रष्टे-ऽध्यमितचेति लीकिको न्यायः। यथा राजदृष्टिः चत्तरि, म चान्गन्तथा विपर्थये प्रत्यवायप्रसङ्गात्। न हि चनुदृष्टि-परिग्टहीता राजा निकर्षं नीयमानः श्रेयसे स्थात्। नन् शा-स्त्रामाखादनामङ्गनीयाऽत्र प्रत्यवायप्रसङ्गः, न च लाकिकेन न्यायेन शास्त्रीया दृष्टिर्नियन्तुं युक्तेति । अत्रेशचाते, निर्द्धारिते शास्त्रार्थे एतदेवं स्थात्, सन्दिम्धे तु तिसान् तिन्नर्णयं प्रति लीकिकोऽपि न्याय त्रात्रीयमाणी न विरुधते,तेन चे त्वष्टदृश्य-थामे शास्त्रार्थेऽवधार्यमाणे निक्षष्टदृष्टिमध्यस प्रत्यवेयादिति सि-यते। प्राथमा चादितादि शब्दानां मुखार्थलमविरोधात् ग्रही-तयं। तैः खार्घवित्तिभिरवरुद्धायां बुद्धी पञ्चादवतर्ता ब्रह्म-गब्दस्य मुख्यवत्या सामानाधिकर्षासस्यवात् ब्रह्मदृष्टि-विधानार्धतैवावितष्ठते। \*द्रितपर्लादिप ब्रह्मणब्दसीष एवार्धा न्यायः। तथा हि ब्रह्मोत्यादेशः ब्रह्मोत्युपासीत ब्रह्मोत्युपास्त इति च मर्वचेतिपरं ब्रह्मशब्दम् चारयति गुद्धां स्वादित्यादि-गब्दान्। ततः यथा गुतिकां रजतिमिति प्रतितिय प्राति-

सत्यां फलवन्तासिडेर्विकारा रवेालृष्टब्रह्मट्छो।पास्या इति फलं। किञ्च नीकिकन्यायाविष्डार्थसम्भवे विष्डार्था न ग्राह्मः, प्रत्यवायप्रस-द्भात्, किञ्च प्रथमश्रुतानामादित्यादिपदानामसञ्चातिवरे।धितया मु-त्यार्थलग्रहो न्यायः, ब्रह्मण्डे च टिख्निच्णाग्रहः, तथा चादि-त्याद्या ब्रह्मट्छो।पास्या इत्येव वाकार्थ इत्याह। प्राथम्याचेति। ब्रह्मण्ड्यस्थेव ट्छार्थले हेलन्तरमाह। इतिपरत्वादिति। इतिण्ड्-णिरस्तः एट्टः समिन्याह्तक्रियानच्नक इति नोको प्रसिद्धनित्यर्थः।

<sup>\*</sup> इतिश्रब्देति वर्धः।

वचन एव ग्रुक्तिकाशब्दः, रजतशब्दसु रजतप्रतीतिस्वणार्थः
प्रत्येत्वेव हि सेवलं रजतिमिति न तु तत्र रजतप्रस्ति, एवमनाषादित्यादीन् ब्रह्मित प्रतीयादिति गस्यते। वाक्यशेषाऽिष
च दितीयानिर्देशेनादित्यादीनेवापासिकियया व्याष्यमानान्
दर्भयति 'स य एतदेवं विदानादित्यं ब्रह्मित्युपास्ते' [का॰।३।१६]
'या वाचं ब्रह्मित्युपास्ते' [का॰] 'यः सङ्ग ल्यं ब्रह्मित्युपास्ते' [का॰]
दित । यन्तू कं ब्रह्मोपासनमेवाचादरणीयं फलवन्त्यायित,
तद्युक्तं, जक्तेन न्यायेनादित्यादीनामेवापास्यत्वावगमात्।
फलन्त्वतिष्यायुपासन द्वादित्याद्युपासनेऽिष ब्रह्मीत दास्यति
सर्वाध्यस्तात्। वर्णितस्तित्तं, 'फलं स्रत उपपत्तेः' दत्यत्र
[वे॰स्व॰।३।२।३०]। ईदृशस्त्राच ब्रह्मण उपास्यतं यस्पतीकेषु
तह्यधारोपणं प्रतिमादिष्यिव विष्णादीनां॥

## ऋदित्यादिमतयशाङ्ग उपपत्तेः॥ ६॥

'य एवामा तपति तमुद्गोथमुपामीत' [का ।१।२] 'लोकेषु पच्चविधं मामापामीत' [का ।२।२] 'वाचि मप्तविधं मामापा-

दितीयाश्रुतेश्वादित्यादीनामेवापास्तिकर्मत्विमत्याद्य। वाक्यभेघाऽपीति। उत्नृष्टमेवापास्यमिति न्यायमृत्तमनुवदित। यत्तृत्तमिति। दितीयेति श्रुतिभ्यां लेकिन्यायाचे तिन्यायवाध दत्याद्य। तदिति।
ब्रह्मणोऽनुपास्यत्वे कथं पलदाद्यत्वं तत्राद्य। पलन्विति। किञ्च यत्
दृष्ट्या विनारस्थात्नर्धः तस्य ब्रह्मणोऽप्युपासनाविभ्रेष्यत्वेऽप्युपास्यत्वं
चान्तीत्याद्य। ईट्याञ्चेति॥

चादित्यादि। एथियान्यन्तरीचादित्यद्यसङ्गेषु लोकेषु हिंकारप्रस्ता-वाद्गीयप्रतीहारनिधनैरंभेः पञ्चांभं साम, तेरेवादिरिति उपदव

मीत' [का । २। ८ | 'द्रयमेवर्गयिः माम' [का । ६। १] द्रयोवमादिखङ्गावरु हे षूपामनेषु मंग्रयः, किमादिखादिषु उद्गीयादिदृष्टये विधीयने किं वेाद्गीयादिखादिखादिदृष्ट्य
दति, तचानियमः नियमकारणाभावादिति प्राप्तं। न ह्यच
बस्मण दव कस्यचिद् त्कर्षविश्रेषोऽवधार्यते। ब्रह्म हि ममस्तजगत्कारणलादपहतपाप्मलादिगुणयोगाचादिखादिभ्य उत्कपृमिति श्रक्यतेऽवधार्यितुं, न लादिखोद्गीयादीनां विकारलाविश्रेषात् किच्चिदुत्कर्षविश्रेषावधारणमस्ति। श्रयवा नियमेनेवेाद्गीयादिमतय श्रादिखादिख्यखंरेन्। कस्मात्, कर्मातामकलादुद्गीयादीनां, कर्मणञ्च फलप्राप्तिप्रसिद्धेरुद्गीयादिमतिमिर्पास्थमाना श्रादिखादयः कर्मात्मकाः मनः फलहेतवे।
भविद्यन्ति। तथा च 'द्रयमेवर्गयः साम' दत्यच 'तदेतदतसागृज्यख्रुढं साम' [का । ६। १] दत्युक्शब्देन पृथिवीं निर्दिश्वति,
सामशब्देनाद्रिं, तच पृथियम्बोर्यः क्षामृहृष्टिचिकीर्षायामवक-

इति च भित्तिद्द्याधिकैः सप्तांशं सामेति भेदः। अत्र विशेषाचानात् संश्रयः। पूर्ववदुत्वर्धानवधारणादिनयम इति प्रत्युदाहरणेन पूर्वपच्च-माह। तत्रिति। सिद्धरूपादित्यादिन्यः कर्मरूपाद्गीयादीनां फल-सित्त्वर्षेणोत्वर्षात् ब्रह्मविद्यशेषणत्नियम इति दृष्टान्तेन मुख्यं पूर्वपच्चमाह। अथ वेति। तत्तत्यच्रसिद्धिरेव पूर्वे। त्तरपच्चफणं मन्त्रव्यं। किञ्चानङ्गेष्वेवाङ्गदृष्टिरियत्र तेष्वङ्गवाचिपद्पयोगं लिङ्गमाह। तथा चेयमेवेति। तदेतदान्याख्यं साम एतस्यां एथिवीरूपायाम्यचध्यू ए-मुपरिस्थितिमत्यर्थः, ऋचि सामवत् एथिव्यामित्रर्द्यस्यते, खतः सा-म्यात् एथियेवर्गादाः सामेति ध्यानं विद्यतं, तत्र यदि ऋक्सामा-त्मक्योः कर्माङ्गयोः एथिव्यित्रदृष्टिः स्थात्, तदा एथिव्यान्युक्सा-

स्पते, न ऋक्षामयोः पृथियशिदृष्टिचिकीर्षायां। चत्तरि राजदृष्टिकरणाद्राजग्रव्दमुपचर्यते न राजिन चत्तृग्रव्दः। त्रिप च
'लोकेषु पञ्चिवधं सामापासीत' [का । २।२। देखिधकरणिनदेंग्राक्षाकेषु सामाप्यसितयां दित प्रतीयते। 'एतद्रायचं प्राणेषु
प्रोतम्' [का । २।०] दित चैतद्र्श्यति। प्रथमनिर्दिष्टेषु
चादित्यादिषु चरमनिर्दिष्टं ब्रह्माध्यक्तं 'त्रादित्यो ब्रह्मोत्यादेगः' [का । २।१८] दत्यादिषु। प्रथमनिर्दिष्टाञ्च पृथियादेगः' [का । २।१८] दत्यादिषु। प्रथमनिर्दिष्टाञ्च पृथियादयञ्चरमनिर्दिष्टा चिंकारादयः 'पृथिवी चिंकारः' [का ।
।२।२] दत्यादिश्रतिषु। त्रतोऽनक्केष्यादित्यादिषु त्रक्कमितचेप दत्येवं प्राप्ते ब्रूमः। त्रादित्यादिमतय एवाक्केषूद्रीथादिषु प्रतिचिष्यर्ग्। कुतः, उपपत्तेः। उपपद्यते च्लेवमपूर्वमित्रकर्षादादित्यादिमितिभः मंस्क्रियमाणेषूद्रोथादिषु
कर्मसन्दिद्धः। 'यदेव विद्यया करोति श्रद्धयोपनिषदा तदेव
वीर्यवत्तरं भवति' [का ० उ०] द्रित च विद्यादाः कर्ममन्दिद्ध-

मपदप्रयोगो न स्वादित्यच दशन्तमा । चत्तरीति। चतः प्रयोग्यान्यपान्यपात्या प्रिययग्योः चर्मसामदिश्चिरत्यर्थः। विषयसम्या चिवमेवेत्वा । चिवपे प्रयोग्या चिवमेवेत्वा । चिवपे प्रयोग्या चिवमेवेत्वा । चिवपे प्रयोग्या चिवमेवेत्वा । चिवपे प्रयोगित । चनक्ष बुद्धाक्षान्यपास्थानीति सिद्धान्त्यति। स्वमिति। उपास्तीनां चि कर्मसम्बद्धः प्रलं स्रूयते, साच ताभिरक्षेषु संस्क्रियमायोषु उपपद्यते, चक्षानां सम्बद्धानुक् प्रयते, साच ताभिरक्षेषु संस्क्रियमायोषु उपपद्यते, चक्षानां सम्बद्धानुक् प्रयते, क्षाप्रां चनक्तादित्वर्यः। नन् यचापास्तीनां प्रकतकर्मापूर्वसिन् क्षयाक्षवारापेत्तं प्रलं स्रुतं, तच प्रलोपपत्तये चक्षानाम्पास्यत्वं भवतु तदनपेत्तलोकादिपालेषु तृपासनेषु कथम्पास्यविवेक इति प्रक्षते। भवत्विति। यथा सतन्त्रपत्रपत्तस्यापि गोदोच्चनस्य चक्षद्वारापेत्त्वयैव

हेतुतां दर्भयति। भवतु कर्ममस्द्धिफलेखेवं, खतन्त्रफलेषु तु कयं 'य एतदेवं विदान् लोकेषु पञ्चविधं मामापास्ते' [का॰ उ॰] दत्यादिषु, तेव्यपधिकताधिकारात् प्रकृतापूर्वमित्रकर्षेणैव फलक्ष्मना युक्ता, गोदोहनादिनियमवत् फलात्मकलाचादित्या-दीनामुद्गीधादिभ्यः कर्मात्मकेभ्य उत्कर्षापपित्तः। श्रादित्यादि-प्राप्तिलचणं कर्मफलं श्रियते श्रुतिषु। श्रपि च 'अभित्येतदचरमु-द्गीयमुपामीत खल्वेतस्थैवाचरस्थेपव्याख्यानं भवति' [क्रा॰१११] दित चोद्गीधमेवापास्थलेनोपकम्यादित्यादिमतीर्विद्धाति। यन्त्रूकं उद्गीधादिमतिभिद्दपास्थमाना श्रादित्यादयः कर्मस्यं स्त्ला फलं करियन्तीति। तदयुकं, स्वयमेवापासनस्य कर्मलात् फलवन्त्योपपत्तेः,श्रादित्यादिभावेनापि च दृश्यमानानामुद्गीथादीनां कर्मात्मकलानपायात्। 'तदेतदेतस्थास्टच्यध्युढं साम' दति तु लाचिणक एष पृथिययग्योद्धिकसामग्रब्दप्रयोगः। लच्चणा च यथा-

सस्तवं सिक्छि विष्ठि विष्ठि वा खार्षमस्त्र प्रवर्तते। तत्र यद्यपि च्रक्षमामयोः पृथिय्यग्नि हि विकी वा तथापि प्रसि-द्भयो च्रक्षमामयो भें देनानुकी तंनात् पृथिय्यग्ने । य मिन्नधा-नात् तथारे वेष च्रक्षमामण्य प्रयोगः च्रक्षमामस्त्र स्थादिति निय्योयते। चन्तृण्य व्योगि हि कुति यित् कारणा द्राजानमुप-सर्पन्न निवार्षितुं पार्यते। 'द्रयमेवर्क्' दति च यथाचरन्या-मस्य एव पृथिवोत्ममवधारयित। पृथिया हि च्रक्लेऽवधार्य-माणे द्रयस्त्र गेवेत्यचरन्यामः स्थात्। 'य एवं विद्वान् साम गायित' [का॰ उ॰] दति चाङ्गाश्रयमेव विज्ञानमुपसं हरति न पृथियाद्या-श्रयं। तथा 'लोकेषु पञ्चविधं सामापासोत' [का॰ उ॰] द्रति यद्यपि सप्तमी निर्दिष्टा लोकास्त्र थापि सास्त्रोव ते श्रध्यस्तेरन्, दितीया-

सम्बन्धेन एिष्यिप्रविच्या युक्ता इत्यर्थः। ननु प्रतीकवाचिपदस्य ध्येये चर्षे बच्या न युक्ता, च्लुपदस्य राजन्यप्रयोगादिति ग्रङ्कते। तच यद्यपीति। तथापि ऋक्सामसम्बन्धात् एिष्यग्रन्थोरेवैतस्याम्चथ्यू एं सामेत्येष ऋक्सामपदप्रयोग इत्यन्वयः। ननु मुख्यार्थं एव न कुती ग्रह्माते तचाह। प्रसिद्धयोरिति। तस्मादच्थ्यू एं सामेति मुख्ययोः एथ्युक्तेक्तरेतस्यामित्यचापि तयोग्रं हे पुनक्तिः स्यात्, च्यतः प्रतीक्ताभेदद्या एिष्यग्रन्थोः प्रतीक्तक्षिधानात् तयोरेव प्रतीकपदः प्रयोगः कुतक्तसभेददार्खायेत्यर्थः। तिर्हे च्लुग्रच्दोऽपि राजनि स्यादि त्यत चाह। चित्तित। स्याग्याय निमित्तं किमिप वाचं न तु निमित्तमक्ति इति प्रयोग चापाद्य इति भावः। च्यत्ता स्तः, तस्य कार्यं रचर्चादि यदा राजेव करोति तदा च्लुग्रच्दो राजन्यप्यक्ति इत्यः चिति। सप्ताचा बेत्वानाम्पास्यत्मक्तां निरस्यति। तथा बोक्षेस्यि। सामात्मना बोक्तान्पासीतिति दितीयासप्तम्योभेङ्गस्वया कार्यस्ति। सामात्मना बोक्तान्पासीतिति दितीयासप्तम्योभेङ्गस्वया कार्यस्ति। वर्षं खाकात्मना सामे।पासीतिति सप्तमीभङ्गभाच इत्यर्थः। स्तेनित सक्तनीत वरं खाकात्मना सामे।पासीतिति सप्तमीभङ्गभाच इत्यर्थः। स्तेनित सक्तनीत रक्त

निर्देशन साम उपास्यलावगमात्। सामनि हि लोकेष्यध्यसानेषु साम लोकात्मनोपासितं भवति, श्रन्यथा पुनर्लोकाः सामात्मनोपासिताः स्तः। एतेन 'एतद्गायतं प्राणेषु प्रीतम्'
[क्रा॰।२।११] दत्यादि व्यास्थातं। यत्रापि तुन्ते दितीयानिर्देशः 'श्रथ खन्तमादित्यं सप्तविधं सामोपासीत' [क्रा॰।२।६] द्रति तत्रापि समस्तस्य खनु साम्न उपासनं साधु,
'दति तु पञ्चविधस्य' 'श्रथ सप्तविधस्य' [क्रा॰।२।०] द्रति च
साम्न एवापास्यनापक्रमात् तस्मिन्नेवादित्याध्यासः। एतसादेव च साम्न उपास्यनावगमात् 'पृथिवी हिद्धारः' [का॰
२।०] दत्यादिनिर्देशविपर्ययेऽपि हिद्धारादिष्येव पृथियादिदृष्टिः। तस्मादनङ्गाश्रया श्रादित्यादिमतयोऽङ्गेषूद्रीयादिषु चिप्येर्निति सिद्धम्॥

#### त्रासीनः सम्भवात्।। ७॥

कर्माङ्गममन्धिषु तावदुपासनेषु कर्मतन्त्रवान्नासनादिचिन्ता नापि सम्यग्दर्भने, वस्तुतन्त्रवात् ज्ञानस्य। दतरेषु द्वपासनेषु

विभित्तिभङ्गलाघवेन प्रामात्मना गायतं सामापास्यमिति वाखातिमित्वर्यः। ननु विभित्तिसाम्ये कयं निर्णयस्तत्राहः। यत्रापीति। साम उपासनं साध्विष्ठपत्रम्य एथिवी हिङ्कार इत्यादिना हिङ्कारादिपञ्चावयवस्य साम उपासनं उक्षा इति तु पञ्चविधस्योपासनिमत्यपसं हृत्य, स्रयोति सप्तविधस्य साम उपासनं प्रक्रम्य प्रपञ्चितमतः साम स्वापास्त्विमित्यर्थः। यदुत्तं प्रायम्यात् एथियादेषपास्त्वमिति तन्त्राहः। रतसादेवेति। यद्यपि हिङ्कारोदेशेन एथिवीत्वविधेषदेश्यस्य प्रयमनिर्देशी वाच्यस्त्रथा न्यायवलात् प्रत्ययो ग्राह्य इत्यर्थः॥

कर्मण उत्यितेनीपविष्टेन वानेकधानुष्ठानदर्भनात् संभ्यः, कर्माङ्गा-

किमनियमेन तिष्ठन्नामीनः प्रयाना वा प्रवर्ततात नियमेनामीन
एवेति चिन्तयति। तच मानमलादुपामनस्यानियमः प्ररीरस्थितेरित्येवं प्राप्ते ब्रवीति, त्रामीन एवापामीतेति। कुतः, मसवात्। उपामनं नाम ममानप्रत्ययप्रवाहकरणं, न च तद्गच्छता
धावता वा मभवति, गत्यादीनां चिन्तविचेपकरलात्। तिष्ठताऽपि देहधारणे व्याप्टतं मनो न स्रद्भावस्तुनिरीचणचमभवति।
प्रयानश्चापकसादेव निद्रयाऽभिभ्रयते, त्रामीनस्य लेवंजातीयको भ्रयान्दोषः सुपरिहर इति मभवति तस्थापामनम्॥

#### ध्यानाच ॥ ८॥

श्रिप च धायत्यर्थ एष यत् समानप्रत्ययप्रवाहकरणं, धायतिश्च प्रशिथिलाङ्गचेष्टेषु प्रतिष्ठितदृष्टिध्वेकविषयाचिप्तचि-चेषूपचर्यमाणा दृश्यते, धायति वका धायति प्राषितवन्धुरि-त्यामीनस्थानायामा भवति। \*तस्यादर्थादामीनकर्म उपामनम्॥

#### ग्रचलवचापेच्य ॥ ८ ॥

श्रिप च 'धायतीव पृथिवी' दत्यच पृथियादि खचल लमेवापे च्या धायतिवादे। भवति, तच लिङ्गमुपासन खासीनकर्मले॥

श्रितोपासनानामासनियमानपेचाणानामनुष्ठानप्रकार उत्तक्तदद-द्वानाश्रितोपासनेष्वप्रित्यम इति पूर्वपच्चयित। तचेति। खचासना-ध्वासासिद्धः, सिद्धान्ते तु मनेदिच्चयोभिद्मलेऽपि देच्चाञ्चल्ये मनसा-ऽनवस्थानस्य खनुभवसिद्धलात् मनेत्यापारेषूपासनेषु देच्चर्थिर्थार्थमा-सनियमापेचेति पालभेदः। तिष्ठत उत्यितस्य॥

ि कि च धातार चासीना एव स्युः धायति ग्रब्दा ई लात् वकादिव-दिला इ। धानाचेति॥

<sup>\*</sup> तस्राद्यामीनेति मु॰।

### सार्नि च॥१०॥

सारन्यपि च शिष्टा उपासनाङ्गलेनासनं 'शुचै। देशे प्रति-ष्टाण स्थिरमासनमात्मनः' दत्यादिना। श्रत एव च पद्मकादी-नामासनविशेषाणामुपदेशे। योगशास्ते॥

### यचैकायता तचाविश्रेषात् ॥ ११ ॥

दिग्देशकालेषु संशयः, किमस्ति कश्चित्तियमे नास्ति वेति।
प्रायेण वैदिकेष्वारक्षेषु दिगादिनियमदर्शनात् स्थादिहापि
कश्चित्तियम दति यस्य मितस्तं प्रत्याह। दिग्देशकालेष्वर्थलहण एव नियमः, यनैवास्य दिश्चि देशे काले वा मनमः सैाकर्येणैकाग्रता भवति तनैवापासीत, प्राचीदिक्पूर्वाक्रप्राचीनप्रवणादिवत् विशेषाश्रवणादेकाग्रताया दृष्टायाः सर्वचाविशेषात्। नन् विशेषमपि केचिदामनन्ति—

'समे ग्रुचै। ग्रर्कराविक्ववालुका-विवर्जिते ग्रब्दजलाश्रवादिसिः।

च्यचैव श्रीतं दृखान्तमाह। श्रचल्वञ्चेति॥ बाह्यस्य शारीरस्य वाऽऽसनस्य सार्गात् नियम ह्याह। सारन्ति चेति॥

यज्ञैनायता तच विशेषात् ते स्वेवाङ्गाना श्रितोपासनेषु प्राचादि-दिश्चि तीर्थादिदेशे प्रदेशियादिकाले नियमे। दिस्त न वेत्युभययासम्भ-वात् संश्रयः, एकविषयत्वं सङ्गतिरूपास्तीनां विह्नितत्वात् यागादि-वदस्ति दिगादिनियम इति पूर्वपद्यः। ध्वच दिगादिस्वादरः फलं, सि-द्वान्ते त्वनादरः। ध्येये चित्तेनाग्यस्य प्राधान्यात् प्रधानान्तिप्तदेशादिय-ह्यास्योचितत्वादिविवेकः चर्यलच्चाण एवेति रोकाग्यफलिङ्गक एवे-त्यर्थः। प्राचीनप्रवर्णे पारदेशे निम्नस्थाने वैश्वदेवं कुर्यादितिवदच दिगादिविशेषा न श्रृयते खताः नुमानमप्रयोजकिमिति भावः। विशे- मनाऽनुकूले न तु चचुःपीडने
\*गुहानिवाताश्रयणे प्रयोजयेत्' दति।

चिया मुल्येवंजातीयको नियमः, मित लेतिसांस्तु तेषु विशेषेषु प्रिनयम दित सुह्जूला त्राचार्य त्राचष्टे। 'मनेऽनुकूले' दिति चैषा युतियंचैकायता देतचैवेत्येतदेव दर्शयति॥

### त्राप्रायणात् तचापि हि दृष्टम् ॥ १२ ॥

त्रावृत्तः मर्वापामनेष्वादर्तयेति स्थितमाद्येऽधिकरणे, तत्र यानि तावत् मम्यग्दर्भनार्थान्युपामनानि तान्यवघातादिवत् का-र्यपर्यवमानानीति ज्ञातमेवैषामार्वेत्तिपरिमाणं, न हि मम्य-ग्दर्भने कार्ये निष्यन्ने यत्नान्तरं किञ्चिच्छापितुं भन्धं, त्रनि-योज्यब्रह्मात्मत्वप्रतीतेः भाष्त्रस्थाविषयत्वात्, यानि पुनर्भ्यु-दयफ्लानि तेष्वेषा चिन्ता, किं कियन्तञ्चित्कालं प्रत्ययमाव-र्त्यापर्मेद्रत् यावज्जीवमावर्तयेदिति । किं तावत् प्राप्तं किय-नञ्चित्कालं प्रत्ययमभ्यस्थात्मृजेत्, त्रावृत्तिविभिष्टस्थापामन-

षात्रवणमसिद्धमिति प्रङ्गते। नन् विशेषमपीति। शर्कराः सूच्यपा-षाणाः। जलात्रयवर्जनं शीतिनिष्टच्यधें। चचुःपीडनो मश्कः। वाचिनिकं समदेशादिनियममङ्गीकृत्य चित्तेकाग्युरुद्धेषु देशादिग्रतेषु प्राचीनप्रव-णत्वादिष्यनादर इति सुहृद्गावेन सूचक्षदुपदिश्रति॥

देशायाग्रहे चित्तविद्येपात् समाधिभङ्गः स्थात् स माभूदिति खा-प्रायणात् यवहितेनास्य सम्बन्धमाह । खार्रतिरिति । खनि-योज्य ब्रह्माण्यात्मवप्रतिपत्तिर्यस्य तस्य विदुष इत्यर्थः । खहंग्रही-पासनेय्वन्छानस्याभययादयेः संश्यमाह । यानि पुनरिति। यथा दिगादिनियमस्य विधेरनादरस्तददामरणमुपास्यादत्तेः खविधानाद-

<sup>\*</sup> गुहानिवातात्रयणेन योजधेदिति वर्धः। † उच्चते सत्यिमिति मुः। ‡ तत्रेत्येतावदेवेति वर्धः।

प्रव्यां क्षतलादि त्येवं प्राप्ते ब्रूमः। त्राप्रायाणादेवावर्तयेत् प्रत्ययं, त्रन्यप्रत्ययवगाद दृष्टपलप्राप्तेः। कर्माण्विपि हि जन्मा-न्तरोपभाग्यं फलमारभमाणानि तद नुरूपं भावनाविज्ञानं प्रायणकाले त्राचिपन्ति, 'मिवज्ञानो भवति मिवज्ञानमेवा-न्ववज्ञामित यिचित्तस्तेनेष प्राणमायाति प्राणस्तेत्रमा युक्तः महा-त्मना यथामञ्जल्यतं लोकं नयति' दित चैवमादिश्रुतिभ्यः, त्रणजलायूकानिदर्भनाच। प्रत्ययास्त्रेते स्वरूपावृत्तिं मुक्का कि-मन्यत् प्रायणकाले भावनाविज्ञानमपेचे रन्। तस्ताचे प्रतिप-न्त्यफलभावनात्मकाः प्रत्ययास्त्रेत्वाप्रायणादावृत्तिः। तथा च श्रुतिः 'क्ष यावत्कतुरसास्नोकात् प्रति' दित प्रायणकान्लेऽपि प्रत्ययान्वृत्तिं दर्शयति। स्रितिरपि-

'यं यं वापि सारन् भावं त्यजत्यन्ते क लेवरम्। तं तमेवैति कै। नोय सदा तङ्गावभावितः'॥ इति

नियम इति पूर्वपद्यः। मरणपर्यन्तमारु तिरिति सिद्धान्तयित।

एविमिति। उपास्तीनां कर्मणाञ्चान्यकाले प्राप्तयपलमूर्तिद्वारा पल
हेतुत्वे मानमाह। सिव्हान इति। भावनामयं विद्यानं पलस्पुरणन्तेन सिह्नतः सिव्हाने। विद्यानं स्पृरितपालं सिव्हानिमित्यर्थः।

यस्मिन् लोके चित्तं सङ्कल्पोऽस्थेति यचित्तस्तेन सङ्कल्पितेन सह पालस्पूर्त्यनन्तरं मनः प्राणे लीयते इति यावत्। तेज उपादानं, खात्मा जीवः।

जलीकादयान्त्रभुतेच्व भाविपालस्पूर्तिरस्ति इत्यर्थः। चस्त्वदमन्त्य
पालविद्यानं कर्मणामिवादयद्वारोपास्तीनां ततः कुत खामरणमा
वित्तिरित्यत चाह। प्रत्ययास्तिनां ततः कुत खामरणमा
वित्तिरित्यतं चाह। प्रत्ययास्तिनां विद्यानं प्रत्ययानां प्रत्यया
तया खक्पानिरु त्तिरेवान्त्यं विद्यानं, नलदयदारकमन्यदपेद्यातं सर्वभावानामेव स्वसमानजातीयदारानपेद्यतया प्रत्ययानां प्रत्यया-

<sup>\*</sup> च यावत्कतुरयमसादिति म॰:

'प्रयाणकाले मनसाऽचलेन' [भ॰गी॰] इति च। 'से।ऽन्तवे-लायामेतत् चयं प्रतिपद्येत' इति च मर्णवेलायां कर्तव्यशेषं श्रावयति॥

# तद्धिगम उत्तरपूर्वाघये।रञ्जेषविनाशे। तद्यपदेशात्॥ १३॥

गतस्तृतीयभेषः, त्रथेदानीं ब्रह्मविद्याफणं प्रति चिन्ता प्रजायते, ब्रह्माधिगमे सित तिद्वपरीतफणं दुरितं चीयते न वा चीयत दित संग्रयः। किं तावत् प्राप्तं फणार्थवात् कर्मणः फलमदत्त्वा न समायते चयः। फलदायिनी ह्यस्य प्रक्तिः श्रुत्या समिधिगता। यदि तदन्तरेणैव फणोपभोगमुपस्रद्येत श्रुतिः कद-र्थितास्वात्। सारन्ति च 'न हि कर्माणि चीयन्ते' [म॰भा॰]द्दित। नन्वेवं सित प्रायश्चित्तापदेभोऽनर्थकः प्राप्तोति। नेष देषः, प्रायश्चित्तानां नैमित्तिकलोपपत्तेर्ग्यद्दराहेश्चादिवत्। श्रपि च प्रायश्चित्तानां देषसंयोगेन विधानात् भवेदिप देषचपणार्थता, नत्वेवं ब्रह्मविद्याया विधानमित्ता। नन्वनस्युपगस्यमाने ब्रह्मविदः कर्मचये तत्फलस्यावस्थभोक्तयव्यव्यदिनर्माचः स्थात्। नेत्युच्यते, देणकालनिमित्तापेचे। मोचः कर्मफलवद्भविद्यति। तस्मात् न

यथोपासकानां यावच्चीवं कर्त्यमित्त न तथात्मविदामिति कर्म-च्यवच्यां जीवन्मृतिमाच् । तद्धिग्रम इति । च्यानसाधनेषु फला-धिक्यार्थं फलाध्यायेऽपि साधनविचारः कृतः, सम्प्रति फलाध्यायस्था

न्तरापेचायागात्, कर्मणान्तु दृष्टदाराऽन्यधीपाललान्पपत्तेः अदृष्ट-दारकल्पनेति भावः। ऋतुर्थानं उपासक एतत्त्रयं। अच्चितमसि, अचु तमसि, प्राणसंसितमसि, इति मन्त्रचयं मरणकालेऽपि स्मरेदित्यर्थः॥

ब्रह्मविद्याधिगमे दुरितिनवृक्तिरित्येवं प्राप्ते ब्रूमः। तदिधगमे। ब्रह्माधिगमे सत्युक्तरपूर्वाघयोरस्थिविनाभी भवतः, उत्तरस्था-स्थाः, पूर्वस्य विनाभः। कस्मात्, तद्यपदेभात्। तथा हि ब्रह्मा-विद्याप्रक्रियायां सन्भाव्यमानमस्बन्धस्थागामिनो दुरितस्थानिभ-सम्बन्धं विदुषे। व्यपदिमति 'यथा पुष्करपन्नाभ श्रापे। न सि-स्थन्त एवमेवंविदि पापं कर्म न स्थिवते' इति। तथा विनाभ-मिप पूर्वीपिचतस्य दुरितस्य व्यपदिभति 'तद्ययेवीकात्रन्तभग्नी प्रातं प्रदूर्यतेवं हास्य सर्वे पामानः प्रदूर्यन्ते' इति। श्रयमपरः कर्मचयव्यपदेभी भवति।

'भिद्यते इदयगन्यिश्चिद्यन्ते मर्वमंग्रयाः।

चीयने चास्य कर्माणि तिसान् दृष्टे परावरे दित । यदुत्तमनुपभुत्तफलस्य कर्मणः चयकत्यनायां प्रास्तकदर्थनं स्थादिति। नैष देषः, न हि वयं कर्मणः फलदायिनीं प्रतिन्मवज्ञानीसहे, विद्यत एव सा, सा तु विद्यादिना कोरणान्तरेण प्रतिबध्यत दित वदामः। प्रतिबद्धावमाचे च प्रास्तं व्याप्रियेत, न प्रतिबन्धाप्रतिबन्धयोरिष। न हि कर्म चीयत द्वितदिष

पानिता क्रियत इत्याह। गत इति। कर्मणां पानान्तत्वशास्त्रात् ज्ञाननाश्चत्वशास्त्राच संश्यः, पूर्वपचे ज्ञाननाऽपि सञ्चितपापभागानन्तरं मुक्तिः, सिद्धान्ते तु ज्ञानसमकालं पापनाशाज्ञीवन्मुक्तिरिति पानं। न हि स्थादित्यादिनिषधश्रुत्या दुरितादृष्टस्य दुःखदायिनी शक्तिरिधगता 'नाभुक्तं चीयते कर्म' इति च स्वर्गना। पानान्तमेव पापं न मध्ये नश्चतीति पूर्वपचः। ननु तर्हि तद्वाशार्थं प्रायश्चित्तविधनं स्थादिति चेत्। न, यथा खाह्ति। मेर्रह्दाहे निमित्ते सित 'खमये च्यामयते पुरे।डाश्मस्थाकपालं निर्वपत् रित दिखिविधिक्तददेषे नि-

स्वरणमे त्या कि भागादृते कर्म चीयते तद्र यं वादिति, इस्यत एव प्रायस्थित्ता द्वात्य चयः। 'सवें पाप्तानं तरित तर्ति व्रह्म ह्यां ये। असे धेन यजते य उ चैन मेवं वेद' द्वादि अति-स्वित्यः। यत्तूकं नैमित्तिकानि प्रायस्थित्तानि भविस्यत्ति दिति। तद्मत्, देषसंयोगेन चे। यमानानामेषां देष कि निक्तुति-फलस्केवे फलान्तरकल्पनानुपपत्तेः। यत्पुनरेतदुक्तं न प्रायस्थित्यवदेषच्योदेशेन विद्याविधानमसीति। अत्र ब्रूमः। सगुणासु तावदिद्यासु विद्यत एव विधानं, तासु च वाक्यशेषे ऐश्वर्यप्राप्तिः पापनिद्यत्तिस्य विद्यावत उच्यते, तयोस्थाविवचाकार्णं नालीत्यतः पाप्पप्रहाणपूर्वकेश्वर्यप्राप्तिस्तासां फलमिति निस्थी-यते। निर्णणयान्तु विद्यायां यद्यपि विधानं नास्ति तथाय-कर्त्रात्मलवोधात् कर्मप्रदाहिसिद्धः। असेष दित चागामिषु

मित्तमाचे सित प्रायिचित्तविधेदे विनाण्णार्थलासिद्धेः। ननु विषम उपन्यासः, युत्तं ग्रह्दाह्स्य सिद्धलाद्योग्यालाच पानत्या निमित्तमाचलं दे विष्णान् प्रायिचित्तं कुर्यादित्यच तु मिलनः स्नायादितिवद्दे विष्णदस्य निरुत्तिद्दारा पानवारत्यसम्भवात् 'तरित ब्रह्महत्यां योऽश्वमेधेन यजते' हित प्रायिचित्तात् पापनिरुत्तिश्रुतेचायुत्तं प्रायिचित्तस्य नैमित्तिकत्व-मित्याह। श्राप चेति। ज्ञानस्य दे विनाण्णार्थतया विधानं नास्ति 'च्यियन्ते चास्य कर्माणि' हत्यादे ज्ञानस्तावक्तमाचत्वादित्यर्थः। कर्मभोगानन्तरं देण्कालान्तरे मोच्या भविष्यति प्रास्त्रप्रामाण्यादित्याहः। नेत्युचत हति। ज्ञानात् कर्मच्ययस्यापूर्वत्वान्मानान्तराविषद्धलाच तत्परानेकवाक्यानां स्वावक्रत्वाचेगात् तस्यास्त्रित्वात्ति। स्व मित्यादिना। पापिक्रयाते। पूर्वानुत्यित्तरङ्गेषः। सगुणब्रह्मविद्यायां व्यपदेण्मुक्ता निगुणायान्तमाह। श्रयमपर हित। पूर्वे। सं देषयित।

<sup>\*</sup> देापनिर्घातफलेति वर्ध० का॰।

कर्मसु कर्दलमेव न प्रतिपद्यते ब्रह्मविदिति दर्भयति। श्रिति कान्तेषु तु यद्यपि मिय्याद्यानात् कर्दलं प्रतिपेद दव तथापि विद्यासमर्थात् मिय्याद्यानिवृत्तेस्तान्यपि प्रस्तीयन्त दत्यादः, विनाम दति। पूर्वप्रसिद्धकर्दलभे कृतस्वरूपिवपरोतं दि निष्य-पि कालेखकर्दलाभे कृतस्वरूपं ब्रह्माद्यमस्मि नेतः पूर्वमपि कर्ता भाका वाऽहमासं नेदानीं नापि भविष्यति कासे दित ब्रह्म-विद्वयन्त्वति। एवमेव च सोच उपपद्यते, श्रन्यया ह्यनादि-कासप्रवृत्तानां कर्मणां च्याभावे मेर्न्वाभावः स्थात्। न च देमकास्तिनित्तापेन्ना मोचः कर्मफलवत् भवितु मर्द्दति, श्रनिव्यवप्रसङ्गात् परोच्यानुपपत्तेषु ज्ञानफलस्य। तस्मात् ब्रह्मा-धिमसे दुरितचय दित स्थितम्॥

इतरस्वाप्येवमसंस्लेषः पाते तु ॥ १४॥

पूर्वसिन्नधिकरणे बन्धहेतारघस सामाविकसाक्षेषविनाग्री।

यदुत्तिमिळादिना। विधिनिष्ठेधशास्त्रं 'नाभुत्तं चीयते' द्रळादि, स्नृतिस्व कर्मणः फलशत्ती प्रमाणतः शत्तास्याऽपि कुतस्वित् नाशाङ्गीकारेण शास्त्रविरोध द्रळ्यः। तत्त्वज्ञानमात्मन्यशेषदुरितनाशकं तन्मूलाध्या-सवाधकलात् सप्तदुरितमूलकर्ळलाध्यासवाधकजाग्रद्धोधविद्याः । तथाप्यकर्जात्मवेषधादिति। स्रृतार्थमेव युत्त्या द्रष्ट्यति। स्रृत्वाध्यासानृत्यत्तेः पापस्यास्त्रेष्ठः, तद्राशात् तदिनाश द्रळ्थः। स्रध्यासा-भावे विददनुभवमाः । पूर्वति। मोच्चशास्त्रवलाच ज्ञानात् कर्म-च्यसिद्धिर्याः । स्वमेवति। ज्ञानात् कर्मच्यसिद्धिर्याः । स्वमेवति। ज्ञानात् कर्मच्यसिद्धिर्याः । स्वमेवति। ज्ञानात् कर्मच्यसिद्धिर्याः । स्वतिस्यति। न चेति॥ द्रत्रस्याऽपि तु। स्रितदेशस्त्रात् न सङ्गळाद्यपेचाः, ज्ञानात् पृष्णं

ज्ञाननिमित्ती शास्तव्यपदेशानिक्पिती, धर्मस पुनः शास्ती-यलात् शास्त्रीयेण ज्ञानेनाविरोध द्रायाश्चा तिन्राकरणाय पूर्वाधिकरणन्यायातिदेशः क्रियते । दतरखाऽपि पुष्यस्य कर्मण एवमघवद्मं सुषे। विनाश्य ज्ञानवती भवतः। कुतः, तस्याऽपि खफल हेतुलेन ज्ञानफलप्रतिबन्धिलप्रमङ्गात्। 'उभे उ हैवैष एतेन तरति' दलादि अतिषु दुष्कृतवत्सु कतसाऽपि प्रणा-ग्रवपदेशात् श्रक्षत्रां वाधिनिमित्तस्य च कर्मचयस्य सुक्रत-द्कृतचे। सुख्यवात् 'चीचन्ते चास्य कर्माणि' इति चाविशेष-श्रुतेः। यचापि केवल एव पामगब्दः पखते तचापि तेनैव पुष्यमयाक चितमिति द्रष्टयं, ज्ञानापेचया निक्षष्टफ चलात्। श्रस्ति च श्रुता पुष्धेऽपि पाश्राब्दः 'नैनं सेतुम होराचे तरतः' दत्य च च दुष्कृतेन सुक्तमयनुक्रम्य सर्वे पामानाऽता निवर्तन्त द्रत्यविशेषेणैव प्रक्रतेषु पाभगब्दप्रयोगात्। पाते लिति। तुभ-ब्दाऽवधारणार्थः। एवं धर्माधर्मचार्वन्धहेलाविद्यासामर्थादक्षेष-विनागिषद्धेरवय्यभाविनी विदूषः ग्रीरपाते मुक्तिरित्यव-धारचति॥

चीयते न वेति पूर्ववत् सन्दे हे जानं न पुर्ण्यनाशकं शास्त्रीयत्वात् पुर्ण्यविद्यधिकाशङ्कामुक्तातिदेशं व्याचरे। धर्मस्येत्यादिना। जानं पुर्ण्यनाशकं तन्मूलाविद्याघातित्वादिति न्यायापेतागमवाधितं चनु-मानिमिति भावः। ननु चीयन्ते चेत्यविशेषश्रुतिः पापविषया सर्व-पाप्रानं तरित इति विशेषश्रुतेरित्यत चाह् । यत्रापि केवल इति। पापपुर्ण्यच्ययराधिकरणद्वयस्य फलमाह्। पाते त्विति॥

# अनारव्यकार्थे एव तु पूव तदवधेः ॥१५॥

पूर्वयोरधिकरणयोर्ज्ञाननिमित्तः सुक्ततद्ष्कृतयोर्विनाशो-ऽवधारितः, म किमविशेषेणार्अकार्ययोर्नार्अकार्ययोश्व भव-त्यृत विश्वेषणानारअकार्ययोरेवेति विचार्यते। तच 'उभे उ हैवैष एतेन तर्ति' इत्येवमादि अतिव्यविशेष अवणाद विशेषेणैव चय द्रत्येवं प्राप्ते प्रत्या इ। श्रनार्धकार्थे एव लिति। श्रप्रवृत्ते फले एव पूर्वे जन्मान्तरसञ्चिते ऋसिनिपि च जनानि प्राक् ज्ञानी-त्यत्तेः मिञ्चते सुक्षतदुष्कृते ज्ञानाधिगमात् चीयेते नला-रक्षकार्यं मामिभुक्तफले याभ्यामेतत् ब्रह्मज्ञानायतनं जन्म नि-र्मितं। कुत एतत्, 'तस्य तावदेव चिरं यावन्न विभाच्ये' इति गरीरपातावधिकरणात् चेमप्राप्तः, दतरथा हि ज्ञानाद-शेषकर्मचये सति स्थिति हैलभावात् ज्ञानप्राप्यनन्तरमेव चेममञ्ज्ञवीत तत्र अरीरपातप्रतीचां नाचचीत। ननु वसु-बलेनैवायमकर्चात्मवाधः कर्माणि चपयन् कथं कानिचित् चपयेत् कानिचिचोपेचेत, न हि समानेऽग्निवीजसम्पर्के केषा-ञ्चिद्वीजशितः चीयते केषाञ्चित्र चीयते दति शक्यमङ्गीकर्तु-

खनारत्थनार्थे एव तु। उत्तनमंद्यं विषयीक्षय द्यीयने चेत्य-विश्रेषस्रतेन्तस्य तावदेव चिरमिति स्रतेस्य संश्यमाद्य। पूर्वयी-रिति। जीवन्मत्यसिद्धिन्तत्सिद्धिस्रेष्यभयत्र पालं, पूर्वसिद्धान्तन्या-येन पूर्वपद्यप्राप्ती उत्तीत्सर्गतः नर्मद्यतिः प्रारब्धान्यनमंविषयेत्यप-वादं सिद्धान्तयति। एवमिति। सामिश्रव्दीऽर्द्धवाचनः, प्रारब्धा-यावन विमुचते तावानेव विलम्बः, तन्मेद्ये ब्रह्म सम्पद्यत इति स्रु-त्यर्थः। देद्यपातावधिलिङ्गात् तन्त्वविदां याद्मवल्क्यादीनां देद्यधारण-

मिति। उच्यते, न तावदनाशित्यार्थ्यकार्थं कर्माणयं ज्ञानेात्यक्तिरपयते, त्राश्रिते च तिसान् कुलालचक्रवत् प्रवक्तवेगस्वाउन्तराले प्रतिवन्धामकावाद्भवति वेगचयप्रतिपालनं, त्रकचीत्मववीधोऽपि हि मिळाज्ञानवाधनेन कर्माणुच्छिनक्ति,
वाधितमपि मिळाज्ञानं दिचन्द्रादिज्ञानवत् मंस्कार्वणात्
किञ्चत्कालमनुवर्तत एव। त्रपि च नैवाच विवदितव्यं ब्रह्मविदः
किञ्चत्कालं प्ररीरं थ्रियते न थ्रियत दति। कथं ह्येकस्य स्वस्वयप्रत्ययं ब्रह्मवेदनं देइधारणञ्चापरेण प्रतिचेत्रुं प्रक्येत।
त्रुतिस्रतिषु च स्थितप्रज्ञलचणिनर्देशेनैतदेव निर्चाते। तस्वादनारश्चकार्ययोरेव सुक्तदुष्कृतयोविद्यासामर्थात् चय दति
निर्णयः॥

# अग्रिहोचादि तु तत्कार्यायैव तद्दर्भनात्॥ १६॥

पुष्यसायस्विवनामयोरघन्यायोऽतिदिष्टः, मेाऽतिदेशः म-र्वपुष्यविषय दत्यामङ्य प्रतिविक्ति, श्रिमिचादि विति। तु-मन्द श्रामङ्गामपनुदति। यिन्तियं कर्म वैदिकमिमिचादि

श्रुतिसृति लिङ्गाच प्रारव्धक में यस्त त्वज्ञानं प्रति हेतु लेने पिजी यलाच प्रावस्य सिद्धे स्त्र तिवद्धं तत्वज्ञानं तिस् द्धार्थं स्वविद्यां प्रां विद्येष प्रक्षार्थं विद्येष प्रक्षार्थं विद्येष प्रकाविद्यां ना प्रयती त्या है। उच्यते न ताविदिति। विद्ये प्रकाविद्यां से एव तसंस्कारः। प्रिष्यान् प्रति जीवन्मृती सानुभव-माइ। च्यपि च नेवेति॥

चित्रचोचादि तु। निव्यं नैमित्तिकं कर्म चानात् नम्यति न वेति सन्दे हे उभे पुर्णपापे तरित हव्यविश्येषश्रुते नभ्यती वाश्र द्व्योतरस्याऽ-पोव्यक्तातिदेशस्य निव्याद्यितिरिक्तकाम्यपुर्ण्यविषयत्वेनाचापवादं सि-

तत्तत्कार्यायैव भवति ज्ञानस यत्कार्यन्तदेवास कार्यमित्यर्थः। कुतः, 'तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविद्षिन्ति यज्ञेन दानेन' द्यादिदर्भनात् । ननु ज्ञानकर्मणेविं जचणकार्यवात् कार्येकलानुपपत्तिः। नैष देाषः, ज्वरमर्णकार्ययोर्पि दिध-विषयार्डमन्त्रसंयुक्तयास्त्रपिषृष्टिकार्यदर्भनात्, तदत् कर्मणा-ऽपि ज्ञानसंयुक्तस्य माचकार्यवापपत्तेः। नन्वनार्भ्या माचः कथमस्य कर्मकार्यलम् स्थते। नैष दे ाषः, श्वारादुपकारकलात् कर्मणः। ज्ञानस्वैव हि प्रापकं सत्कर्म प्रणाद्यां मोचकार्णमि-त्युपचर्यते। श्रत एव चातिकान्तविषयमेतत् कार्येकलाभिधानं। न हि ब्रह्मविद श्रागास्यग्निहीचादि सस्भवति, श्रनियोज्य-ब्रह्मात्मवप्रतिपत्तेः शास्त्रस्याविषयवात्। सगुणासु तु विद्यासु कर्त्वानित वत्तेः समावत्यागाम्य प्रिचे चादि । तस्याऽपि निर्-भिमन्धिनः कार्यान्तराभावात् वेदविद्यामङ्गत्युपपत्तिः । किं-विषयं पुनरिदमञ्जषिवनाभवचनं किंविषयं वा वेद्विनियाग-वचनमेकेषां शाखिनां 'तस पुत्रा दायमपर्यान्त सुहदः साधु-क्रत्यां दिषनाः पापक्रत्याम्' इत्यत उत्तरं पठित॥

द्वान्तयित। पुण्यस्थेत्यादिना। स्वच पूर्वपद्धे ज्ञानार्थं नित्याद्यन्छाना-सिद्धिः पङ्कचालनन्यायात्, सिद्धान्ते तु ज्ञानेत्यच्येत्वात् तित्वा-द्विदिति विवेकः। स्वच भाष्ये ज्ञानकर्मणोः साचादेककार्यत्वं परमते-नीक्षा साचात्यारम्पर्याभ्यां मीच्चहेतुत्वं स्वमतमक्तिमिति मन्तत्यम्। स्वत स्वेति ज्ञानादृद्धें कमीभावात् पूर्वकर्मविषयमित्यर्थः। नि-गुणविद्यायां कर्मसाहित्यं त्विप्तं प्रति भाजनस्य लाङ्गलेनेव दिर्धातं, सम्मति सगुणविद्यापरत्वेन स्वच्याञ्चस्यमादः। सगुणास्विति। उत्तर-स्ववार्थं ग्रह्णाति। किसित्यादिना॥

## त्रते। अते। श्वेकेषामुभयोः ॥ १७॥

त्रताऽग्निहोत्रादेनित्यात् कर्मणोऽन्यापि ह्यस्ति माधुकत्या या फलमभिमन्थाय क्रियते, तस्या एष विनियोग उक्त एकेषां ग्राखिनां 'सुहृदः साधुकत्यामुपयन्ति' दति। तस्या एव चेद-मघवदश्लेषविनाग्रनिरूपणम्, दतरस्याप्येवममंश्लेषः दति। तथा एवंजातीयकस्य काम्यस्य कर्मणो विद्यां प्रत्यनुपकारकले स-म्प्रतिपत्तिरुभयोरिप जैमिनिवादरायणयोराचार्ययोः॥

## यदेव विद्ययेति हि ॥ १८॥

सुमिधिगतमेतदनन्तराधिकरणे नित्यमि द्वीचादिकं कर्म मुमुचुणा मेाचप्रयोजनी देशेन कतमुपान्तदुरितचयहेतु लदा-रेण मन्तर्राद्धिकारणतां प्रतिपद्यमानं मेाचप्रयोजन ब्रह्माधि-गमनिमित्तलेन ब्रह्माविद्यया महैककार्यं भवित दति। तचा-ऽग्निहीचादि कर्माङ्ग्यपात्रयविद्यामंयुक्तं केवलच्चाित्तः। 'य एवं विद्वान् यज्ञति य एवं विद्वान् जुहोति य एवं विद्वाञ्कंसित य एवं विद्वानुद्रायित तस्मादेवंविद्मेव ब्रह्माणं कुर्वीत तेनोभी कुरूतः यस्ततदेवं वेद यस् न वेद' [क्रा॰] दत्यादिवचनेस्था विद्यासंयुक्तं केवलमप्यस्ति। तचेदं विचार्यते किं विद्यासंयुक्तमे-वाग्निहोचादिकं कर्म मुमुचोर्विद्याहेतुलेन तथा महैककार्यलं प्रतिपद्यते न केवलं उत विद्यासंयुक्तं केवलच्चाविशेषेणेति।

यत्यार व्यादन्यत् काम्यं पुर्ण्यं पापच तदेव विदत्स हृ दिषतेः स्वस-मानजातीयं कर्म जनयति स्वयच ज्ञाना त्रस्यति इति भावः॥

यदेव विद्ययेति हि । उत्तानिवादिनं विषयमुपजीय सबीजं संशय-मुक्ता पूर्वपच्चमा इ । विद्यासंयुक्तमेवेति । अत्र पूर्वपचे कर्मा द्वापास्ति-

कुतः संभयः, 'तमेतमात्मानं यज्ञेन विविदिषन्ति' इति यज्ञा-दीनामविभेषेणात्मवेदनाङ्गलेन श्रवणात्, विद्यासंयुक्तस्य चामि-देशचादेविभिष्टलावगमात्। \*किं तावत् प्राप्तं, विद्यासंयुक्तमेव कर्मामिद्याचात्मविद्याभेषलं प्रतिपद्यते न विद्याविद्योनं वि-द्यापेतस्य विभिष्टलावगमात् विद्याविद्योनात्, 'यद्द्रदेव जुहाति तद्दः पुनर्म्हल्मपज्ञयति एवंविद्यान्' इत्यादिश्रुतिभ्यः,

'बुद्या युको यया पार्थ कर्मबन्धं प्रहास्यमि।

दूरेण ह्यवरं कर्म बुद्धियोगाद्धनद्भय'॥ [म॰गी॰]
द्यादिस्प्रतिभ्यञ्च। द्रत्येवं प्राप्ते प्रतिपद्यते। यदेव विद्ययेति
हि सत्यमेतत् विद्यासंयुक्तं कर्माग्निहोत्रादिकं विद्याविहीनात्
कर्मणोऽग्निहोत्रादेविणिष्टं विद्यानिव ब्राह्मणो विद्याविहीनात्
ब्राह्मणात्, तथापि नात्यन्तमनपेचं विद्यारहितं कर्माऽग्निहोत्रादिकं, कस्मात् तमेतमात्मानं यद्भेन विविद्यिन्ति द्रत्यचाविणेषेणाग्निहोत्रादेविद्याहित् लेन अतलात्। ननु विद्यासंयुक्राह्मणाश्चित्राद्याविद्याविहीनात् विण्याद्यावानमात् विद्याविहोनमग्निहोत्राद्याविद्याविहीनात् विण्याद्यावानमात् विद्याविहोनमग्निहोत्राद्याविद्याविद्यानिमिन्तेन सामर्थातिण्येन योगादात्मज्ञानं प्रति किञ्चत् कार्णलातिण्यो भविष्यति न तथा

होनकर्मणे ज्ञानार्थलासिद्धिः, सिद्धान्ते तिसिद्धिरिति भेदः। भवतु विद्याविश्रिष्ठस्य कर्मणे ज्ञानं प्रति श्रीव्रकारिलाखः किस्वितिश्यो विद्यासामर्थात्। नैतावता केवलस्य वैयर्थं विविदिषाश्रुतिविरोधात्।

<sup>\*</sup> किं तावदित्यादि विशिष्टलावगमादित्यनं मुद्रितादश्पुसक्योर्भमपतितम्।

विद्याविद्योनस्थेति युक्तं कल्पयितुं, न तु 'यज्ञेन विविदिषन्ति' दत्यविग्रेषेणात्मज्ञानाङ्गलेन युतस्थाग्निद्योग्नेस्य करे।ति यद्भयेप-म्युपगन्तुं। तथा हि युतिः 'यदेव विद्यया करे।ति यद्भयेप-निषदा तदेव वीर्यवत्तरं अवति' दति विद्यामंयुक्तस्य कर्मणा-ऽग्निद्योविद्येवत्तर्त्वाभिधानेन स्वकार्यं प्रति कञ्चिदतिग्रयं व्रवाणा विद्याविद्योनस्य तस्येव तत्रयोजनं प्रति वीर्यवत्तं दर्भयति। कर्मण्य वीर्यवत्तं तत् यत् सप्रयोजनसाधन-सद्द्यं। तस्यात् विद्यासंयुक्तं नित्यमग्निद्योजनसाधन-सद्द्यं। तस्यात् विद्यासंयुक्तं नित्यमग्निद्योजनस्य विद्याविद्योनन्तरे च प्राक् ज्ञानेत्यत्तेः कृतं यत् तत् यथासामर्थं ब्रह्मा-ध्यामप्रतिवन्धकारणोपात्तदुरितचयद्वेतुद्वारेण ब्रह्माधिगम-कारणलं प्रतिपद्यमानं यवणमननश्रद्धाध्यानतात्त्यर्थाद्यन्तरङ्ग-कारणापेचं ब्रह्मविद्यया सद्दैककार्यं भवतीति स्थितं॥

## भागेन लितरे चपयिला सम्पद्यते ॥ १८॥

त्रनारस्वकार्ययाः पुष्पपापयार्तिद्यामामर्थात् चय उत्तः, दतरे लारस्वकार्ये पुष्पपापे उपभागेन चपयिला ब्रह्म मम-

न च तत्र श्रुते। यज्ञादिश्व्दानां विद्योपेतकर्मपरतया सङ्गोचो युक्तः। हि यतः। 'यदेव विद्यया' इति श्रुतिः कोवलस्थाऽपि वीर्यवन्त्वं ग्रमयति इति सिद्धान्तग्रश्चार्यः॥

भोगेन त्वितरे चपियला सम्पद्यते। तत्विदित्र विषयः, स किं प्रार-व्यच्यानन्तरं संसर्वित निति निमित्तभावाभावाभ्यां संश्ये सिद्धान्त-मुपक्षमते। चनारव्येति। चनारव्यक्षमेणः च्योक्तावारव्यस्य कथं च्य

चते, 'तस्य तावदेव चिरं यावन विमाच्ये त्रथ मणत्ये' दित 'त्रच्चीव मन् त्रच्चाणेति' दित चैवमादि त्रुतिभ्यः। ननु मत्यिप मम्यगद्रभंने यथा प्राग्दे हपाता द्वेददर्भनं दिचन्द्रदर्भनन्या येनानुवृत्तमेवं पञ्चादणनुवर्तेत। न, निमित्ताभावात्। उपभागभेषचपणं हि तचानु वृत्ति निमित्तं, न च ता दृश्मम कि चिदिस्त। नन्वपरः कर्माश्रयोऽभिनवमुपभागमारस्यते। न, तस्य
दग्धवीजलात्। मित्याचानावष्टमं हि कर्मान्तरं देहपाते
उपभागान्तरमार्भते, तच मित्याचानं \*मस्यग्ज्ञानेन दग्धमित्यतः माध्येतदार्थकार्यच्ये विदुषः कै वन्त्यमवश्यस्थावीति॥

दति श्रीमच्छारीरकमीमां साभाखे श्रीमच्छ द्वरभगवत्या-दक्तता चतुर्थाध्यायस्य प्रथमः पादः॥ 🗴 ॥

द्रवाकाङ्कायामस्थे। स्यानात् सङ्गतिः । पूर्वपचे विदेहकैवल्यासिडिः सिद्धान्ते तिसिद्धिरिति भेदः । देहपातात्तरमि तत्त्ववित् संसरित संसारयाग्यत्वात् यथा देहपातात् पूर्वमित्यनारस्थाधिकरणदृष्टान्तेन पूर्वपचामाह । निव्वति । भोगिनिमित्तकमाभावाद्वेत्वसिद्धिः । यत्तु सिद्धतं कमीन्तरं तद्र निमित्तं पालस्य, दग्धमूलत्वात् । स्रविद्यादया हि सोधाः कमीणत्त्वस्य च मूलं । तद् तां योगधास्त्रे 'सोधमूलः कमीण्यः सित मूले तिद्वपातः' द्रित तच्च, मूलं ज्ञानािमना दग्धमिति कुतः पुनः संसारः तसादेहपाते कैवल्यिमित सिद्धम् ॥

इति श्रीमत्परमहंसपरिवाजकाचार्य श्रीगोविन्दानन्दभगवत्पाद-हती भाष्यरत्नप्रभायां चतुर्थस्याध्यायस्य प्रथमः पादः॥ 💥 ॥

<sup>\*</sup> सत्याद्शानेति वर्धः काः।

#### ॐ पर्मात्मने नमः।

#### --

## वाङ्मनिस दर्भनाक्चब्दाच ॥ १ ॥

त्रधापरासु विद्यासु फलप्राप्तये देवयानं पन्यानमवता-रिययन् प्रथमं तावत् यथाणास्त्रमुक्तान्तिक्रममाच्छे, समा-ना हि विदद्विदुषे हिक्तान्तिरिति वच्यति। श्रस्ति प्रायण-विषया श्रुतिः 'श्रस्य से ाम्य पुरुषस्य प्रयते। वाङ्मनिस सम्पद्यते मनः प्राणे प्राणस्ते जिस तेजः परस्यां देवतायां' दति। कि-मिह वाच एव वृत्तिमत्या मनिस सम्पत्तिरूच्यते, उत वाग्-वृत्तेरिति विषयः। तत्र वागेव तावन्यनिस सम्पद्यत दति। प्राप्तं, तथा हि श्रुतिरनु ग्रहीता भवति, दत्तर्था जचणा स्थात्, श्रुति जचणाविश्यये च श्रुति न्यां था न जचणा, तस्मादाच

#### ॐ ब्रह्मणे नमः।

वाङ्मनिस दर्भनात् प्रब्दाच । ज्ञानप्रकात्मगनसम्पासनप्रकां ब्रह्मकाकस्यं वक्तयं तचार्चिरादिमार्गप्राप्यं, मार्गप्राप्तिस्थाल्यान्ति-साथा, तस्मादुपास्तिपाचिप्ताल्यान्तिपादस्यास्यथायसङ्गतिः । यक्कं चास्य पूर्वपादानन्तयं ज्ञानप्रकात्मगन्तरं वक्तयोपास्तिप्रकोनाच्चिप्तत्वात् रत्याद्य । अधित । ज्ञानिन रवीपासकस्याप्युल्यान्तिनेत्यत स्वाद्य समानेति । विद्वानुपासकः, तस्यानुपासकवदुल्यान्तिरस्ति, स्वज्ञता-दिति वच्यत रत्यर्थः । प्रयता सियमाणस्येत्यर्थः । वाक्पदस्य करणभाव-

एवाचं मनिस प्रविलय दत्येवं प्राप्ते ब्रूमः, वाग्वित्तिर्भनिस ममदात इति। कथं वाग्रहिति विष्याखायते, यावता वाङ्मन-मी त्येवमाचार्यः पठति । सत्यमेतत्, पठिव्यति तु पर्सात् 'त्रवि-भागा वचनात्' [वे॰स्र॰।॥२।१६।] इति। तसादच वृत्युपमम-माचं विविच्तिमिति गम्यते । तत्त्वप्रलयविवचायान्तु सर्वचैवावि-भागमाम्यात् किं परचैव विशिं खादविभाग इति। तसादच वृत्यपसं हार विवचायां वाग्वत्तः पूर्वमुपसं च्रियते, मने वित्ता-ववस्थितायामित्यर्थः। कस्मात् दर्भनात्, दृश्यते हि वाग्-वृत्तेः पूर्वमुपसंदारा मनावृत्ती विद्यमानायां न तु वाच एव वृत्तिमत्या मनसुपसंहारः केनचिद्पि द्रष्टुं शकाते। नन् अतिमामर्थादाच एवायं मनस्ययया युक्त दत्युक्तं। नेत्याइ, श्रतस्रकतिलात्। यस हि यत उत्पत्तिस्स तत्र सयो न्यायो। म्दीव भरावस्य। न च मनसे वागुत्पद्यत इति किञ्चन प्रमाणमस्ति । वृत्युद्भवाभिभवा वप्रकृतिसमाश्रयाविप दृ-ग्रेते। पार्थिवेभ्या हीन्धनेभ्यसीजमस्याग्नेर्दित्तरङ्गवति

युत्पत्तिभ्यां करणतद्वृत्योर्षयभागात् संग्रयः, पूर्वपच्चे करणागां खरूपलयात् स्तमात्रस्य मृिक्तः, सिद्धान्ते तु संसारसिद्धः। अनुपादाने
मनिस वाचक्तत्त्वलयायोगेन यापारमात्रीपण्रमादिति विवेकः। सूत्रेरित्तपदाध्याद्वारः कथमिति ग्रङ्धाते। कथमिति। उत्तरत्र हि सूत्रकत्
तत्त्वविद इन्द्रियाणां खरूपलयं वद्यति तद्वलादिद्याध्याद्वार उत्तितः
स्त्रच्याध्याद्वारः वद्यमागाविण्येष्ठोत्त्रयोगादिति समाध्यर्थः। प्रकृतावेव विकारलय इति न्यायविषद्धाधे अतिरिप न बूते
इति सिद्धान्तयित। स्वतत्प्रकृतिलादिति। न्यायस्य निरवकाण्रला-

चे।पशास्यति। कथं तर्ज्ञसिन् पचे शब्दो वाञ्चनिष सम्ययत दत्यत श्राह, शब्दाचेति। शब्दोऽष्यसिन् पचेऽवकच्यते, वृत्ति-वृत्तिमते।रभेदे।पचारादित्यर्थः॥

## ऋत एव च सर्वाप्यनु ॥ २॥

'तसादुपशान्ततेजाः पुनर्भविमिन्द्रियोर्मनिश समयमानैः'
देखचाविशेषेण सर्वेषामेवेन्द्रियाणां मनिस सम्मितः श्रूयते,
तचायत एव वाच दव चनुरादीनामिप सप्टित्तिके मनस्यव-स्थिते दित्तिले।पदर्भनात् तत्त्वप्रत्यासमावाच्छब्दे।पपत्तेश्च दित्तिदारेणैव सर्वाणोन्द्रियाणि मने।ऽनुवर्तन्ते। सर्वेषां कर्-णानां मनस्पुपसंद्याराविशेषे सति वाचः प्रथक्यद्यणं वा-द्मनिस समयत द्युदादरणानुरोधेन॥

#### तकानः प्राण उत्तरात् ॥ ३॥

समधिगतमेतत् 'वाङ्मनिस सम्मद्यते' इत्यत्र वृत्तिसम्मिनि-विवचेति । त्रथ यद्त्तरं वाक्यं 'मनः प्राणः' इति किम-

द्वलीयस्वं प्रव्दस्य तृत्तिवीगिति युत्पत्त्या लच्चणया वा सावनाणत्विमिति द्योतियत्ं प्रव्दाचेयत्तम्॥

वाचुतां न्यायं चत्तुरादिखितिदिश्ति, अत रवेति। उपशान्तदे हो छ्य-स्तसादुत्तुमणादृद्धं पुनर्भवं प्रतिपद्यत इति श्रव्यर्थः। इन्त्रियश्च्यस्य श्रुतिस्थस्य दित्तपरतयोपपत्तेः सर्वेन्त्रियदित्त्वयस्येदिरुक्ति वाङ्म-नसि इति एथक् सूत्रं विमर्थिमियत द्याह्। सर्वेषां करणाना-मिति॥

तन्मनः प्राण उत्तरात्। वाक्यक्रमादर्थक्रमाचाधिकरणक्रमः श्रुति-

चापि वृत्तिसमात्तिरेव विवित्ता उत वृत्तिससमातिरिति विचिकित्सायां वृत्तिमत्मयत्तिरेवाचेति प्राप्तं, शुत्यन्यदात् तत्प्रकृतिले। पपत्ते स्व। तथा हि 'त्रवसयं हि से। स्व सन त्रापी-मयः प्राण दत्यन्नयोनि मन श्रामनन्ति श्रव्योनिञ्च प्राण-मापञ्चात्रमस्जन्त' इति श्रुतिः। श्रतञ्च यद्मनः प्राणे प्र-लीयते अन्नभेव तद्यु प्रलीयते अनं हि मन आपश प्राणः प्रक्रतिविकाराभेदादित्येवं प्राप्ते ब्रूमः। तद्यात्मग्ट हीत्वा-ह्येन्द्रियदित मना दित्तदारेणैव प्राणे प्रलीयत द्रह्यत्तराद् वाकादवगन्तयं। तथा हि सुषुपोर्ममुची स प्राणवृत्ती परि-सान्दात्मिकायामवस्थितायां मने हिन्तीनामुपश्मी दृश्यते। न च मनमः खरूपाष्ययः प्राणे मभावति, अतत्प्रकृतिलात्। नन् दर्शितं मनसः प्राणप्रकृतिलं। नैतत् सारं, नहीदृशेन प्रणालिकोन तत्प्रकृतिलेन मनः प्राणे सम्पन्तमईति। एवमपि च्चने मनः सम्पद्येत अप्यु चानं अप्वेव च प्राणः। न च्चेतिसा-न्नपि पचे प्राणभावपरिणतास्थाऽङ्गो मना जायत इति कि-ञ्चन प्रमाणमस्ति। तसान मनमः प्राणे खरूपाणयः। छ-

न्यायाभ्यां संग्रयपूर्वं प्रवलन्यायविरोधादागिति अतेर्वाधः कतः, इच् लवात्मकप्रायास्य स्वद्रात्मकमनः प्रकृतिलेन प्रकृते विकार्णय इति न्या-यानुग्रचात् मननश्रुतिर्वाध्येति पूर्वपचापालं पूर्ववत्, सिद्धान्तस्वव-द्रयोः प्रकृतिविक्ततिभावेऽपि न तदिकारयोः प्रायमनसोस्तद्भावो चिमघटयोरिप तद्भावपसङ्गादता न्यायविरोधात् पूर्ववत् श्रुतिर्वा-ध्येति विवेकः। स्थात्मग्रचीता बाह्योन्द्रययन्यो येन तत्त्रथा लीनेन्द्रय-द्रत्तिकं मनोऽपि द्रित्त्वयेनैव प्राये लोयत इत्यर्थः। एवमपोति। प्रा-

त्त्रणयेऽपि शब्दोऽवकल्पते वृत्तिवृत्तिमतारभेदोपचारादिति दर्शितं॥

## सेाऽध्यचे तदुपगमादिभ्यः ॥ ४॥

स्वितमेतद्यस्य यता नात्पत्तिसस्य तिसान् द्यत्तिस्य दिन्यते, किं यथाश्रुति प्राणस्य तेजस्येव दृत्युपमंद्यारः किं वा देदेन्द्रिय-पद्मराध्यचे जीवे दित । तत्र श्रुतेरनिश्च द्याव्यवादित्येवं प्राप्त प्राणस्य तेजस्येव मन्पत्तिः स्थात् श्रश्रुतकस्पनाया श्रन्याय्यवादित्येवं प्राप्ते प्रतिपद्यते, मेऽध्यच दित । म प्रकृतः प्राणोऽध्यचेऽविद्याकर्म-पूर्वप्रज्ञोपाधिके विज्ञानात्मन्यवितष्ठते तत्प्रधाना प्राणद्यत्ति-भवित द्रत्यर्थः । स्तृतः तदुपगमादिभ्यः । एवमेवेममात्मान-मन्तवाले पर्वे प्राणा श्रभिममायिन यचैतदूर्द्धाःच्छामो भवित दिति हि श्रुत्यन्तरमध्यचे।पगामिनः सर्वान् प्राणानविश्वेषेण दर्शयति । विश्वेषेण च तमुक्तामन्तं प्राणोऽनूक्तामितः दित पञ्च-

गसान्विनारलपचेऽपि इत्यर्थः। तसादिति प्रागस्य साचान्मनः प्रकृतिकत्वाभावान्मनः प्रद्रो दत्तिं लच्चयती वर्षः॥

सीऽध्यचे तदुपग्रमादिमः। उत्तन्यायसिद्धं प्रायस्याऽपि वृत्तिलयमुपजीय 'प्रायक्तेजसि' इति स्रुतेरपग्रमादिस्रुत्तेस्य संग्रयमुक्षा जीवे लयं
विनापि उपग्रमादिसम्भव इति पूर्वपच्चयित । स्थितिमित्यादिना । स्रव तेजःग्रब्दस्य मुख्यलं, सिद्धान्ते तु भूतोपह्निजीवलच्चकत्वमिति मलासूत्रं योजयित । स प्रक्षत इत्यादिना । ज्ञानकर्मवासनोपाधिक इत्यर्थः ।
तं जीवं प्रति प्रायानामुपग्रमनावस्थानस्रुतिभ्य इति हेल्थः ।
यथा यात्रेच्छावनां राजानं भूत्या उपगच्छन्येवमेव परले । कं जिग-

वृत्तेः प्राणस्याध्यन्ञानुगामितां दर्भयिति, तदनुवृत्तितां चेतरेषां प्राणमनूक्तामन्तं सर्वे प्राणा अनूक्तामन्ति इति। 'सविज्ञाने भवति' इति चाध्यचस्यान्तर्विज्ञानवन्तप्रदर्भनेन तस्मिन्यपीतकरणगामस्य प्राणस्यावस्थानं गमयित। ननु 'प्राणस्तेजिसि' इति अत्यते कथं प्राणोऽध्यच दत्यधिकावापः क्रियते।
नैष देषः। अध्यचप्रधानलादुक्तमणादिव्यवहारस्य अत्यन्तरगतस्यापि च विशेषस्यापेचणीयलात्। कथं तर्हि प्राणस्तेजिस
इति अतिरित्यत आहः॥

## \*भूतेष्वतः युतेः॥ ५॥

स प्राणसंयुक्तोऽध्यचः तेजः सहचरितेषु स्तेषु देहबीजस्तेषु स्विध्वविष्ठते दत्यवगन्तयं 'प्राणसेजिसि' दत्यतः श्रुतेः । ननु चेयं श्रुतिः प्राणस्य तेजिस स्थितिं दर्भयित न प्राणसंयुक्तस्या-

सिधुं जीवं सर्वे प्राणा खाभिमुखोनायानी खुपगमः श्रुतः, तमुलानि खनुगमनं श्रुतं। जीवे प्राणावस्थानश्रुतिमाइ। सविज्ञान इति। जीवस्य प्राप्तयप्रजावगमाय हि विज्ञानसाहित्यश्रुत्या मुख्यप्राणसहित-करणानां जीवे स्थितिभाती त्यर्थः। यद्यपि प्राणस्य तेजस्ययवधानेन लयः श्रुतक्तथाप्यभयश्रुत्यन् ग्रहाय प्राणा जीवे लीयते, जीवदारा च तदुपाधिषु तेजसादिभूतेषु इति श्रुत्वर्थः। स्पृटीकरणार्थसू चं ग्रह्णात। कथं तर्हि इति। न च लयं विनापि जीवं प्रत्युप्तगमादिसम्भवात् तेजःश्रुतिमुख्याऽष्त्वित वार्यं, जीवं प्रत्यागत्य प्राणस्य निर्थापार-त्वेन स्थितेरेवाच लयलादिति भावः॥

भूतेषु। जीवस्थितिः विज्ञाद्यास्थायत इत्याग्रद्धा 'सेाऽध्यच्ते' वि॰ स्र॰ । २। १ ] इति सचीदाह्यतस्रुतिबनादित्याह । निन्वत्यादिना।

<sup>\*</sup> भूतेषु तच्चुतेरिति मु॰।

धवस्य। नैष देषः। मेाऽधव दत्यध्यवस्यायन्तरात उपमङ्कातत्वात्। चोऽपि हि श्रुन्नान्तयुरां गत्वा मथुरायाः पाटिलपुन्नं व्रजित मोऽपि श्रुन्नात् पाटिलिपुन्नं चातीति शक्यते विदितं।
तस्मात् प्राणसेजिम दति प्राणमंयुक्तस्याऽध्यवस्वैवैतन्तेजः मदचिरतेषु स्तेष्ववस्थानं। कथं तेजः महचरितेषु स्तेष्वित्युच्यते।
यावतैकमेव तेजः श्रूयते प्राणसेजिम दत्यत श्राह॥

# नैकसिन् दर्भयते। हि ॥ ६ ॥

नैकसिनेव तेजिम शरीरान्तरप्रेपावेलायां जीवाऽवित-हते कार्यस्य शरीरस्थानेकात्मकलदर्शनात्। दर्शयतस्रैतमर्थं प्रस्नप्रतिवचने 'त्रापः पुरुषवचमः' इति। तद्घास्यातं 'त्रात्मक-लान्तु भ्रयस्वात्' इत्यत्र [वे॰सः॰]। स्रुतिस्थतो चैतमर्थं दर्शयतः। स्रुतिः 'पृथिवीमय त्रापामयो वायुमय त्राकाशमयस्रोजे।मयः' दत्याद्या। स्थितिर्पि-

'त्राख्या माचा विनाशिन्या दशाधानान्तु याः स्तृताः। ताभिः सार्धिमदं सर्वं सस्भवत्यनुपूर्वशः'॥[मनु०९।२७] दत्याद्या। ननु चेापसंहृतेषु वागादिषु करणेषु शरीरान्तर-

प्राणस्य जीवद्वारा भूतप्राप्ती दृष्टान्तमा ह । योऽपि हीति । स्यू वदे हा रम्भाय पञ्ची कतभूतान्याव स्थकानीति रंह विधिकरणे व्याख्यातं॥

खाखः सूचाः, मीयन्त इति मात्राः परिच्छितः, प्राङ्मीचादि नाणिनाः, दण्णधानां पञ्चानां भूतानां सूच्यभागा इति यावत्। जीवस्य भूतात्रयत्वं वर्भात्रयत्वश्रुतिविषद्धमित्याण्ड्य वर्भनिमित्त-त्वेनात्रयः, भूतानि तु देहीपादानत्वेनेत्यभयमविषद्धमित्याह। ननु चेत्यादिना। ती याच्चवक्योक्तभागी युक्जीवाधारमूच्युक्तत्वर्भति

प्रेमावेलायां 'कायन्तदा पुरुषा भवति' द्र त्युपक्रम्य श्रुत्यन्तरं कर्माश्रयतां निरूपयित 'ता ह यदूचतुः कर्म हैव तदूचतुः श्रय ह यत् प्रश्रशंमतुः कर्म हैव तत् प्रश्रशंमतुः 'दित । तचाच्यते । तृत्र कर्मप्रयुक्तस्य यहातियहमं ज्ञकस्थेन्द्रियविषयात्मकस्य बन्धनस्य प्रवृक्तिरित कर्माश्रयताक्षा, द्रह पुनर्भतापादानाहे हान्तरोत्पित्ति भूताश्रयत्मम् । प्रशंमाश्रब्दाद्रिप तच प्रान्धान्यमाचं कर्मणः प्रदर्शितं नलाश्रयान्तरं निवारितं तस्यादन्विरोधः॥

# समाना चास्युपक्रमाद्ग्टतत्वचानुपाष्य।। ७।।

सेयमुलान्तिः किं विद्वद्विद्वेः समाना किं वा विशेष-वित दिति। विश्वयानानां विशेषवित दित तावत् शाप्तं। स्ताअयविश्विष्टा ह्येषा पुनर्भवाय च स्तान्याश्रीयन्ते, न च विद्वः पुनर्भवः सस्भवित, 'श्रम्टतलं हि विद्वानस्थअते' दिति श्रुतिः। तस्मादिवद्ष एवेषात्मान्तिः। ननु विद्याप्रकर्णे समान्तानात् विदुष एवेषा भवेत्। न, खापादिवत् यथा-

श्रुतेर्वचनं, रवं बाह्येन्त्रियायां मनित प्रथमं रित्तवयनाभाव तते। मनारक्तेः प्रायो नयः प्रायवृत्तेर्भूते।पहितजीवे नयः हत्युत्त्रान्तियव-स्थाता॥

सा च सर्वप्राणिषु तुल्येखाच । समाना चानुपेष्य । पुरुषस्य प्रयः तो बाङ्मन्सि इत्यविशेषश्रुतेर्विद्ययाऽस्तमश्रुत इति श्रुतेख संश्य-साच । सेयमिति । विश्वपानानां सन्दिचानातिस्वर्थः । पूर्वपचे सगुग्रवस्विदिस्वनिव्यमूत्ज्ञान्तेर्विशेषः साध्यते । ततेऽनुत्कान्त

प्राप्तानकीर्तनात्। यथाचि 'यत्रीतत्प्रवः खिपिति नाम अपि-शिषति नाम पिपासति नाम' दति च सर्वप्राणिसाधार्णा एव खापादचाऽन्कीर्ल्यन्ते, विद्याप्रकर्णेऽपि प्रतिपिपाद-चिषितवस्तुप्रतिपादनानुग्छोन, न तु विद्षो विशेषवन्ती विधित्यन्ते, एविमयमपुकान्तिर्महाजनगतैवानुकीर्व्यते, यखां परस्थां देवतायां पुरुषस्य प्रयतस्तेजः सम्यस्ते स त्रात्मा तत्त्वमिस इति प्रतिपादियतुं, प्रतिषिद्धा चैषा विदुषः। तसादविदुष एवैषेत्येवं प्राप्ते ब्रूमः। समाना चैषेत्कान्तिः वाङ्मनिष द्रत्याचा विदद्विद्षे। राष्ट्रत्युपक्रमात् भवितु सर्चति, त्रविशेषत्रवणात्। त्रविदान् देचबीजस्तानि स्तसस्याणा-श्रित्य कर्मप्रयुक्ती दे इयहणमनुभवितुं संसर्ति, विदांख ज्ञान-प्रकाशितं मोचं नाडीदारमाश्रयते तदेतदासृत्युपक्रमादित्यु-क्रम्। नन्वस्टतलं विद्वा प्राप्तयं न च तद्गान्तरायत्तं तच कुता सताअयलं सत्यपक्रमा वेति। अवाचाते, अनुणेख चेदम्, श्रदग्धाऽत्यन्तमविद्यादीन् क्षेत्रानऽपरविद्यामामर्थादापेचिक-

उपासको मृक्तिमञ्जत इति पालं, सिद्धान्ते तूत्कान्ते। ब्रह्मलेकमागीति पालमेदः। पूर्वपद्ममाद्यिष्य समाधत्ते। ननु विद्येत्यादिना। विद्ययाऽस्टतमिति श्रुतिनिगुंणविषया परा न तस्य प्राणा उत्कामन्तीति प्रतिविधोऽपि तद्विषयः। चतः संगुणविदोऽष्यच्चस्येवात्कान्तिरिति सिद्धान्तयति। स्वमिति। स्वतिभीर्यास्त्रस्थापक्रमोऽर्चिःप्राप्तिस्ततः प्राक्तना
उत्कान्तिस्त्रस्या तत उपासको मूर्जन्यनाडीद्वाराऽर्चिरादिमागं प्राप्रोति नान्य इति विश्रोधः। यत्तं दहरोपासकस्यास्तत्वं श्रुतं 'तथोर्द्धमायद्मस्तत्वमेति' इति तदापेद्यक्रमेव न मुख्यं 'यं कामं कामयते सोऽस्य

मस्तलं प्रेखते, समावति तत्र सृत्युपक्रमे। स्तात्रयलञ्च । न हि निरात्रयाणां प्राणानां गतिरूपपद्यते । तस्ताददीषः ॥

### तदापीतेः संसारव्यपदेशात्।। ८॥

'तेजः परस्वां देवतायाम्' दत्यच प्रकरणमामर्थात्,'तद्यथा प्रकृतं तेजः माध्यचं मप्राणं मकरणग्रामं भूतान्तरमहितं प्रयतः पुंमः परस्वां देवतायां मन्पद्यतः' दत्येतदुक्तं भवति । की दृशी पुनिरयं मन्पत्तिः स्वादिति चिन्यते । तचात्यन्तिक एव तावत् स्वरूपप्रविजय दति प्राप्तं, तत्प्रकृतिलोपपत्तेः। मर्वस्य हि जनिमतो वस्तुजातस्य प्रकृतिः परा देवतेति प्रतिष्ठापितं, तस्तादात्यन्तिकोयमविभागापत्तिरित्येवं प्राप्ते ब्रूमः। तत्तेज-श्रादि भ्रतस्त्वां श्रोचादिकरणाश्रयभूतमापीतेरामंमार्माचार् मस्यग्ज्ञानिमित्ताद्वितष्ठते।

'योनिमन्ये प्रपद्यनो ग्रारीत्वाय देहिनः।

खाणुमन्येऽनुमंयन्ति यथाकर्म तथाश्रुतं'॥ [भग॰] द्रत्यादि मंमार्यपदेशात्। श्रन्यथा हि मर्वः प्रायणममय एवेा-पाधिप्रत्यसमयादत्यन्तं ब्रह्म मन्यदेत, तत्र विधिशास्तं चान-

सङ्क्लादेव समुत्तिष्ठति' इति भागश्रवणादित्या इ। अनुपोष्य चेद-मिति। उषदा इ इति धातारिदं रूपम्॥

तदापीतेः। पूर्वेदाह्नते त्नु नियाक्य प्रेषं याखाय लिङ्गा स्रयपश्चभूतानां निमात्य निको ब्रह्मणि लयः उतानात्य नित इति, लयस्थाभयथा दर्भनात् संभ्रयमाद्य। नीटभी पुनरियमिति। पूर्व नापे चिनं
चम्तत्विमित्युक्तं तदयुक्तं हत्या चोपात् सङ्गतिः, पूर्वपचे उम्तनमा त्रस्थ

र्थकं सात्, विद्याभास्तञ्च । सिय्याज्ञाननिमित्तञ्च बन्धे न सम्यग्ज्ञानादृते विस्नंसितुमईति । तसात् तत्प्रकृतिलेऽपि सुषु-त्रिप्रस्वयवत् बीजभावावभेषेवैषा सत्सम्यत्तिः ॥

#### स्ट्सं \*प्रमाणतञ्च तथापन्छेः ॥ ८ ॥

तचेतरभूतमहितं तेजो जीवस्यास्माच्छरीरात् प्रवसत श्राश्रयभूतं खरूपतः परिमाणतश्च सृद्धां भवितुमर्हति। तथा हि नाडीनिष्क्रमणश्रवणादिभ्ये।ऽस्य सै। द्व्यमुपलभ्यते। तत्र तनुलात् सञ्चारोपपत्तिः खच्चलाचाप्रतीघातोपपत्तिः। श्रत एव च देहान्त्रिगच्छन् पार्श्वस्थैनीपलभ्यते॥

### नापमर्देनातः॥ १०॥

त्रत एव च सुद्धाला नास्य स्यूजगरीर स्थापमर्देन दाहादि-निमित्तेनेतरत् सुद्धागरीरमुपस्यते॥

# ऋखैव चापपत्तरेष उसा ॥ ११॥

त्रस्वेव च स्रवागरीरसेष उमा यमेतसिन् जीवच्छरीरे मंस्पर्भेनोष्णिमानं विजानन्ति । तथाहि स्तावस्वायामवस्थि-

मृतिसिद्धिः, सिद्धान्ते तु कर्मविद्याशास्त्रवलात् सावश्रेषणयसिद्धिः रिति विवेकः॥

नन् चिङ्गात्मकस्य तेजसः कथं स्वत्यातमनाडोदारा गतिः कुतो वा केनचिन्मूर्त्तन प्रतिघाते। नास्ति कुतो वा न दश्यत इत्यत चाइ। स्वामिति।

प्रमाणसीद्माद्गतिरनुद्भृतस्पर्शरूपवन्तात्थसारय्यलादप्रतिघातानुप-लिखरित्यर्थः॥

<sup>\*</sup> प्रमाणतस्त्रधित वर्धः।

तेऽपि देचे विद्यमाने स्विप च रूपादिषु देच गुणेषु ने स्थापल भाते ज , बदवस्था या मेव द्वपल भाते दत्यत जपपद्यते प्रसिद्ध प्रशिर्य निरिक्त त्यपा स्थाप प्रवेष जभेति । तथा च श्रुति: 'जणा एव जी-विश्व ज्योते। मिर्यम्' दति ॥

#### प्रतिषेधादिति चेन्न शारीरात्॥ १२॥

'श्रम्दतलञ्चानुपोख्य' दत्यतो विशेषणादात्य निके अम्तले गत्युत्कान्यो र भावा अभ्यपगतः, तचा अपि केन चित्का र णेने त्का निकास नाश्रञ्च प्रतिषेधित 'श्रयाका स्वयसानो चा अका सिन ब्रह्मीव सन्
श्रका स्वास्तानो न तस्य प्राणा ज्ञासनित ब्रह्मीव सन्
ब्रह्मा प्यति' दति । श्रतः परविद्याविषयात् प्रतिषेधात् न परब्रह्मा विदे । दे हात् प्राणाना सुत्का नित्र दितः चे केत्युच्यते ।
यतः शारी रादात्सन एष ज्ञानित्र प्राणानां न
श्रिरात्, क्यसवगस्यते 'न तस्मात् प्राणा ज्ञासनित'
दिति, शाखान्तरे पञ्च सी प्रयोगात् । सम्बन्ध सामान्य विषयाः हि
पष्ठी शाखान्तर गत्या पञ्च स्था सस्यन्थ विशेषे व्यवस्था प्रते। तस्मान

लिक्नसद्भावे चेषालिक्नलानुमानमाह । अस्वैव चेति ॥
प्रतिर्घेधादिति चेन्न शारीरात्। पूर्वमनुपेष्यितिपदेन दग्धाश्चक्षेत्रस्य निर्गुणचानिन उल्लान्याद्यभावः स्वचितक्तस्याचाच्चियं समाधानाद्यविह्नतेनास्य सक्नतिरित्याह । अस्तत्वं चेति । सकामस्य संसारेष्मानन्तरं निष्कामस्य मृतिप्रकरणार्थे। उपशब्दः, आत्मकामत्वात् ।
पूर्णानन्दात्मविन्वादाप्तकामः प्राप्तपरमानन्दः अते। निष्कामः चनभियक्तान्तरवासनात्मकत्रामश्चलस्मादकामः यक्तविह्न्कामरिहतः

दिति च प्राधान्यादम्यदयनिः श्रेयक्षाधिकते। दे ही यन्वध्यते न दे हः । 'न तस्तादु चित्रिक्षिष्ठोजीवात् प्राणा जल्तामन्ति यहैव तेन भवन्ति' दत्यर्थः । यप्राणस्य च प्रवसता भवत्युल्तान्तिरैं-हादित्येवं प्राप्ते प्रत्युच्यते ॥

#### सष्टा खेकेवां ॥ १३॥

नैतदिस्त यदुक्तं परत्रह्मविदाऽपि देहादस्युक्तान्तिः प्रति-षेधस्य देह्मपादानलादिति। यता देहापादान एवाक्तान्ति-प्रतिषेध एक्तेषां समास्नादृणां स्पष्ट उपलभ्यते। तथा ह्यार्त-भागप्रश्ने 'यत्रायं पुरुषो स्रियते तदस्मात् प्राणाः उक्तामन्या-होस्विनेति' दत्यत्र 'नेति होवाच याज्ञवल्कः' दत्युक्तान्तिपचं परिग्रह्म न तर्ह्ययमनुक्तान्तेषु प्राणेषु स्त दत्यस्थामाण्ञङ्काया-सत्तेत्र समवलीयन्त दति प्रविलयं प्राणानां प्रतिज्ञाय तिस्व-द्वये 'स उच्छ्यत्याभायत्याभातो स्तः श्रेते' दति सणब्दपरा-स्रष्टस्य प्रक्रतस्थात्नान्यवधेरुष्क्रयनादीनि समामनन्ति। देहस्य

र्रदेशो योऽकामयमानक्तस्थेत्यन्वयः। ज्ञानिन उल्लान्तिरिक्ता न वेति पद्मीयछी स्रुतिभ्यां सन्दे हे सिद्धान्ति प्रङ्वानिरास पूर्वकं पूर्व पत्त-यति। नेत्यादिना॥

कारवश्रुती तावत् तस्येति सर्वनामा प्रज्ञतं ज्ञानिनं पराम्ध्य सम्बन्धसामान्यमृतां तत्र माध्यन्दिनशाखायां तस्मादित्यपादानत्वरूपवि-शेष उत्तो ग्राह्यस्त्या च जीवात् प्रायोत्त्रान्तिप्रतिषेधो भाति न दे हात् तक्कव्देन दे हस्यानृत्तेस्तसात् ज्ञानिनेऽप्युत्त्रान्तिरस्ति इति ज्ञान-वैय्यर्थमिति पूर्वपत्तपानं, सिद्धान्ते तत्सार्थक्यमा ह । स्पर्धा होति । स्वत्र प्रविश्वव्दवाचे दे ह रवासादित्युत्त्रान्त्यविधरच्यते । सम्बद्ध-परास्यस्य प्रक्रतस्य पुरुषस्योक्त्ययनादिधर्मकस्य जीवलायोगादि-

चैतानि सुर्न देहिनः, तत्सामान्यात् 'न तस्मात् प्राणा उल्लान्यनैव समवलीयन्ते' द्रत्यचाप्यभेदोपचारेण देहापादानस्थैवेात्त्रमणस्य प्रतिषेधो यद्यपि प्राधान्यं देहिन देति व्याख्येयं
येषां पञ्चमीपाठः। येषान्तु षष्ठीपाठस्तेषां विदत्सम्बन्धिन्युत्त्रान्तिः प्रतिषिध्यत दति प्राप्तोत्त्रान्तिप्रतिषेधार्थत्वादस्थ
वाच्यस्य देहापादानेव सा प्रतिषिद्धा भवति देहादुत्त्रान्तिः
प्राप्ता न देहिनः। श्रिप च 'चचुष्टा वा मूर्ट्या वाद्यस्थेगे
वा प्ररीरदेशेभ्यस्ममुल्लामन्तं प्राणोऽनूत्त्रामित प्राणमनूत्त्रामन्तं
सर्वे प्राणा श्रनूत्त्रामन्ति' दत्येवमविदिद्वषयेषु सप्रपञ्चमुत्त्रमणं संसार्गमनञ्च दर्शयत्वा 'दति नु कामयमानः' दत्युपसंहत्याऽविद्यत्वयां 'श्रयाकामयमानः' दति व्यपदिश्य विदांसं
यदि तद्विषयेऽपुत्कान्तिमेव प्रापयेदसमञ्चस एव व्यवदेशः
स्थात्। तस्मादविद्वद्विषये प्राप्तयोगित्युत्कान्त्ये।विद्वद्विषये प्रति-

त्यर्थः। उच्छयति बाह्यवायुपूरणादर्जते, खाध्मायति चार्डभेरीवच्छव्दं करोतीत्यर्थः। येघां पच्चमीपाठलेषां यद्यपि देहिनः प्राधान्यं तथापि देहदहिनोरभेदात् तस्मादिति देहं पराम्यय्य तदपादान एवोल्पान्यतिष्ठेध इति व्याख्येयं। तत्मामान्यादुक्तश्रुव्यास्य पाठस्येकार्थला-दिति योजना। इदानीं काण्वपाठस्थानुगुण्यमाद्य। येघान्तु षष्ठीपाठ इति सम्बन्धविग्रेषाकाङ्कायां भाक्ता प्राणानां भागोपकरणावविग्रेषाऽ-चैव प्राणमया मनोमयः इति पूर्वश्रुव्यक्तो याद्यः न ग्राखान्तरस्थ-मपादानवं ग्राह्यं जीवादुत्वान्तरपाप्तयाः प्रतिष्ठधायागादते। विद्वत्सम्बन्धिप्राणानां उत्वान्त्यपादानापेद्यायाद्यद्येश या मूर्की वेखकादे- हप्रदेशा एव ग्राह्याः तथाचायमर्थः तस्य विद्धेश भागोपकरणात्मकाः प्राणाः देहप्रदेशेभ्ये। नेत्नामन्ति इति, एवच्च प्राप्ताल्वानिग्धेधार्थलं

षेध दत्येवमेव व्याख्येयं व्यपदेशार्थवन्ताय। न च ब्रह्मविदः धर्वगतब्रह्मात्मभूतस्य प्रचीणकामकर्मण उल्लान्तिर्गतिर्वापपद्यते निमित्ताभावात्। 'श्रच ब्रह्म समञ्जते' दति चैवंजातीयकाः श्रुतयो गत्युत्कान्योरभावं स्रचयन्ति॥

#### सार्यते च॥१४॥

सार्थतेऽपि च महाभारते गलुक्तान्यारभावः।

'सर्वस्तात्मस्तस्य सम्यग्स्तानि पश्चतः।

देवा त्रपि मार्गे मुद्धन्यपदस्य पदैषिणः'॥ इति।

ननु गतिरपि ब्रह्मविदः सार्थते 'शुकः किल वैयासिकर्मुमुचुरादित्यमण्डलमभिप्रतस्ये पिचा चानुगम्याद्भतो भा इति
प्रतिश्च्याव' इति। न, सशरीरस्थैवायं योगवलेन विशिष्टदेशप्राप्रिपूर्वकः शरीरोत्सर्ग इति द्रष्ट्यं, सर्वस्तदृश्यलाद्युपन्यासात्,
न द्यारीरं गच्छन्तं सर्वस्तानि द्रष्टुं शक्नुयुः। तथा च तचैवे।पसंद्यम्।

'श्रुकस्त मास्ताच्छीवां गतिं कलाउन्तरिचगः। दर्शयिला प्रभावं स्वं सर्वस्तरगताऽभवत्'॥ दति।

वाक्यस्थिति सर्वं चतुरसं। अपि चेति स्पष्टार्थं। सम्यगात्मभावेन भूतानि प्रस्थतः अपदस्य प्राप्यपदरिहतस्य पदैषिणा देवा अपि मार्गे मुद्धान्त मार्गे न जानन्ति तदभावादिति स्मृतियोजना। स्मृत्यन्तर-विरोधं प्रकृते। ननु गतिरपीति। सगुणविद्यावनेनेषा गतिरिति परिचरित । सग्ररीरस्थेति। ननु तिर्द्धं भायन्नस्तत्वमेतिः, 'स रवेनान् ब्रह्म गमयितः' इत्यादिश्रतीनां का गतिस्ति ॥

तस्रादभावंः परत्रह्मविदो गत्युत्त्रान्योः। गतिश्रुतीनान्तु वि-षयमुपरिष्टाद्वाख्यास्यामः॥

#### तानि परे तथा च्या ह्या है।। १५॥

तानि पुनः प्राणमञ्दोदितानीन्द्रियाणि भूतानि च परब्रह्मविदस्तिसिन्नेव परिस्निन्नात्मिनि प्रलीयन्ते। कस्मात्, तथा
ह्या इ श्रुतिः, 'एवमेवास्य परिद्रष्टुरिमाः घोडम कलाः पुरुवायणाः पुरुषं प्राप्याऽस्तं गच्छिन्ति' दति। ननु 'गताः कलाः
पञ्चदम प्रतिष्ठाः' दति विद्वद्विषयेवापरा श्रुतिः परसादात्मने।ऽन्यचाऽपि कलानां प्रलयमा इसा। न, मा खलु व्यवहारापेचा पार्थिवाद्याः कलाः पृथिव्यादीरेव स्वप्रक्रतीरपियन्ति दति। दतरा तु विदत्प्रतिपत्यपेचा क्रत्नं कलाजातं
परत्रह्मविदे। ब्रह्मव सम्पद्यत दति। तस्माददे। षः॥

तानि परे तथा ह्याह । पूर्वच ग्रातिनिधेधेन विद्यल्लानां व्राणादीनामचेव लय उक्तः तमुपजीय स किं तत्तल्लाप्रक्रतिषु एथियादिषु स्यादुत परमात्मनीति श्रुतिदयदर्भनात् संभ्रयः कार्यः । तच
साच्चात् प्रकृतो विकारलय इति न्यायानुग्रहीतया 'ग्रताः कालाः'
इति श्रुवा पूर्वपच्चमये वदद्वादी सिद्धान्तमाह । तानीति । यथा
नद्यः समुद्रं प्राप्य लीयन्ते रवमेवास्य परितः सर्वच ब्रह्मद्रयुरिमाः
प्राणाश्रद्धाद्याः पुरुषायणाः पुरुषे किल्पताः पुरुषमेव च्चेयं प्राप्य लयं
गच्छिन्त इत्यर्थः । मनःप्राणायोरेकीकरणेन कालानां पञ्चद्रभ्रतः ।
प्रतिष्ठा इति दितीयाबज्जवचनं । खस्य प्रकृतीः एथियाद्याः इत्यर्थः ।
वन्तग्रत्था विद्वतृहस्त्रा परमात्मनि कलालयेऽपि लोकहस्त्रा प्रतिष्ठासु
लयोक्तिरविरुद्धा, तथा च कलाखप्रकृतिषु विलाप्य ताभिः सह
पुरुषे लीयन्ते इति श्रुतिदयतात्पर्ये ॥

### अविभागा वचनात् ॥ १६॥

म पुनर्विदुषः कलाप्रलयः किमितरेषामिव मावशेषो भवत्याद्देषित्वरवशेष दति । तत्र प्रलयमामान्याच्छत्त्यव-शेषताप्रमत्तौ ब्रवीति त्रविभागापित्तरेवेति । कुतः, वचनात् । तथा दि कलाप्रलयमुक्ता वित्त 'भिद्येते तामां नामरूपे पुरुष दत्येवं प्राच्यते म एषे। दक्ते लो। स्वति' दति । श्रविद्या-निमित्तानाञ्च कलानां न विद्यानिमित्ते प्रलये मावशेषते। पप-त्तिः । तस्माद्विभाग एवेति ॥

# तदोक्रीऽयञ्चलनं तत्प्रकाशितदारे। विद्यासामर्थ्यात् तच्छेषगत्यनुस्मृतियोगाच हार्दानुगृहीतः प्रताधिकया॥ १०॥

समाप्ता प्रासिक्षको परिविद्यागता चिन्ता, सम्प्रति त्वपरिविध्याविषयासेव चिन्तामनुवर्तयति । समाना चास्त्युपक्रमादि-ददविदुषे एत्क्रान्तिरित्युक्तं तिमदानीं सत्युपक्रमं दर्भयति ।

खिमागो वचनात्। उत्तालयमुपजीय लयस्य देधादर्शनात् संश्य-माइ। स पुनरिति। मृत्यसिद्धिस्तिसिद्धिखेत्यभयच पलं, खबशेषे। मूलकार्यो श्रात्यात्मना स्थितिः पुनर्जन्मयोग्यतेति यावत्। विमतः कला-लयः सावशेषः कलालयत्वात्र सपुप्तिवदिति पूर्वपद्यः। विमते। निरव-शेषः विद्याद्यतत्वात् रच्चां विद्यया सर्पलयवदिति युत्रयपेतश्रवा सि-द्धान्तयति। ब्रवीतीति। नामरूपे श्रात्यात्मके खिप भिद्येते इत्यर्थः॥

तदोकोऽग्रज्वलनं। स्तेर्मार्गस्थोपन्नमे नाडीप्रवेशनियमस्तं वर्त्तुं स्त्रभागवास्थादारा चिवरगविषयमात्रः। तस्येति। स मुमूर्धः-

'तस्यापसं हतवागादिक लापस्याचिक्रमिषती विज्ञानातान त्रे।क त्रायतनं हृदयं म एता सेजामात्राः ममभाददाना हृदयमेवा-न्ववक्रामिति' [की १९७०] इति शुते। तद्यञ्चलनं, तत्पूर्विका चचु-रादिखानापादाना चेालान्तिः श्रूयते 'तस हैतस हृदयसाग्रं प्रद्यातते तेन प्रद्यातेनेष त्रात्मा निष्कामित चचुष्टा वा मूर्द्वा वाऽन्येभ्या वा श्ररीरदेशभ्यः' इति। सा किमनियमेनैव विद-द्विदुषोर्भवति श्रयास्ति कश्चिदिदुषे। विशेषनियम दति विचिकित्सायां श्रुत्यविशेषादनियमप्राप्तावाच्छे। समानेऽपि हि विदद्विद्वे । ईद्यायप्रद्यातने तत्प्रकाशितदारले च मूई-खानादेव विदान् निक्रामित खानान्तरेभ्यस्वितरे। कुतः विद्यासामर्थात्। यदि विदानपीतरवद्यतः कुति श्रिदे इदेशा-द्कामेनेवालाष्टं लोकं लभेत तचानिर्धिकैव विद्या स्थात्, तच्छेषगत्यनुस्रितियागाच। विद्याशेषभ्रता च मूर्द्धन्यनाडी-मम्बद्धा गतिरन्शीलयितया विद्याविशेषेषु विहिता तामभ्य-संस्थिव प्रतिष्ठते द्रित युक्तम्। तसाद्ध्रयास्थेन ब्रह्मणा

स्तेजोमात्रा इन्त्रियाणि तस्य हृदयस्थायं नाडीमुखं तस्य ज्वननं भाविपानस्प्राणं प्रद्योतनास्यञ्च हृष्टे। वेय्यनिमयञ्जतेस्तयोर्द्धमायित्रिति विशेषञ्जतेस्य संशयः, निम्पासकोऽप्यन्पासकवत् येन केनिच ह्यारेण निर्माच्छिति उत मूर्द्धन्यनाद्येवेति, श्वत्र पूर्वपच्चे विद्याक्षतातिश्चया-सिद्धः, सिद्धान्ते तिसिद्धिरिति विवेकः। वचनादिवभागावदिनयम इति प्राप्ते सिद्धान्तयित। स्वाचय इति। येन केनिचनार्भेण निर्मितस्थाऽपि ब्रह्मनोक्षप्राप्ते। विद्याश्चयने मार्गानुस्मृतिविधः केवनाद्यार्थलं स्थादते।ऽन्वहं स्मृतेनेव मार्गाण गमनं युक्तामिति भावः। हाईं ब्रह्म विश्वष्ट् नानाविधा स्वन्या नाद्यो स्थान्येषासिव्यर्थः। स्रष्टुमान

ममुपामितेनानुगृहोतसङ्गावमापन्ना विदान् मूर्द्धन्ययैव ग्रता-धिकया ग्रतादितिरिक्तया एकग्रततमया नाखा निष्कामित दतराभिरितरे। तथा हि हार्दविद्यां प्रक्रत्य ममामनिन्न, 'ग्रतच्चैका च हृदयस्य नाखास्तामां मूर्द्धानमभिनिः स्रतेका। तथार्द्धमायन्नऽस्तलमेति विष्यङ्कन्या उल्क्रमणे भवन्ति'॥ दति।

#### रक्सानुसारी॥ १८॥

त्रस्ति \*'दहरोऽसिन्नन्तराकाश' द्रित हार्दविद्या 'त्रथ यदि-दमसिन् ब्रह्मपुरे दहरं पुण्डरीकं वेश्व' द्रष्टुपक्रम्य विहिता। तत्प्रक्रियायां 'त्रथ या एता हृदयस्य नाद्यः' द्रष्टुपक्रम्य पप्रपञ्चं नाडीरिश्वसम्बन्धमुक्कोक्तं 'त्रथ यनैतदस्वाच्छरीरादुल्लाम-त्यथैतैरेव रिश्वभिरूर्द्धमाक्रमते' द्रित। पुनश्चोक्तं 'तयोर्द्ध-मायन्तऽस्तत्वमेति' द्रित। तस्वात् श्वताधिकया नाद्या निष्ठा-मन् रस्वानुपारी निष्ठामतीति गम्यते, तत् किमविश्वषेणवाह-नि रान्ता वा प्रिथमाणस्य रस्वानुपारित्वमाहोखिदहन्येवेति

खा नाडी इदयात् निर्मता दिस्मातालुकाण्डाधक्तननासिकामध्यभि-क्तिदारा व्रस्नरम् प्राप्ता सूर्यरिक्सिमिरेकीकता व्रस्नलेकिमार्ग उपा-सकस्येति स्थितम्॥

रप्रस्मनुसारी । प्रकरणप्रोधनपूर्वकम्पासकस्य रप्रस्मनुसारितं वि-षयमाइ । स्रक्तीत्यादिना । स्रय प्रारब्धान्ते एतदुत्क्रमणं यथा स्याद्य तदा एतेरेव नाडीसम्बन्धेर्रास्मिक्त्क्रामतीत्यर्थः । स्रच सम्बन्धस्य कालविश्रेषास्रवणादाची रप्रस्थभावाच संग्रयमाइ । तत्तिमिति ॥ पूर्वे ाक्तनाडीसम्बद्धरभीनामचे।पजीयत्वात् सङ्गतिः । पूर्वपद्ये राची

<sup>\*</sup> दहरोऽसिन्ननराकाशे द्ति वर्ध० नासि।

मंश्रये मत्यविशेषश्रवणाद्विशेषेणैव तावद्रशायनुमारीति प्रति-ज्ञायते॥

### निशि नेति चेन्न सम्बन्धस्य यावद्देसभावित्वात् दर्भयति च॥१८॥

त्रस्य इनि नाडीरिक्सिमस्त्र द्या इनि म्हतस्य साद्रक्षानुन् सारितं राची तु प्रेतस्य न स्थात्, नाडीरिक्सिमस्त्रश्विच्छेदा-दिति चेत्, न, नाडीरिक्सिमस्त्रश्य यावहे इभावित्रात्, याव-दे इभावी हि पिराकिरणमर्ग्यकः। दर्भयति चैतमर्थं श्रुतिः 'त्रमुक्सादादित्यात् प्रतायन्ते ता त्रासु नाडीषु स्नप्ता श्रास्था नाडीभ्यः प्रतायन्ते ता त्रमुक्सिनादित्ये स्नप्ताः' दिति। निदाघ-समये च निशास्त्रपि किरणानु वृत्तिस्पचभ्यते, प्रतापादिकार्य-दर्भनात्। स्तानानु वृत्ते स्तु दुर्णच्यात्रस्त नत्रनीषु श्रेषिरे-च्याव दुर्दिनेषु। 'त्रहरेवैतद्राची विद्याति' दित चैतदेव दर्भयति। यदि च राची प्रेती विनेव रक्षानुसारेणेर्ड्य श्रा-

म्तस्य रिमाप्रायधं सूर्येदयप्रतीचाऽिक, सिद्धानी नाक्तीित मला सिद्धानां प्रतिजानीते। खिविश्रेषेयेति॥

पूर्वपद्मबीजमुपन्यस्य दूषयति। निश्नोत्यादिना। शिरा नाषः प्रजायन्ते विकृता भवन्ति छप्ताः सम्बद्धः। श्रुतसम्बन्धस्य रात्रो सन्ते युक्तिमाह। निदाधित। तर्हि हमन्तादिरात्रियोष्टिस्प्रोपकिष्यः स्थादित्यत द्याह। क्लोकित। सविता रात्रावप्यहर्दधातीति धार-गामिधानं क्लोकरश्म्यनृदन्यभिष्रायमेवेत्यर्थः। किञ्च यदि रात्रो स्तत्स्य रिश्मयोगं विनैवीर्द्धगतिः स्थात् तदा रिश्मश्रुतिर्देवास्त-विषयतया सङ्गोचः स्थादूर्द्धगत्यभावे च विद्यायामप्रदन्तिः स्थात्।

क्रमेत रक्षान् सारानर्थकां भवेत्। नह्येतदिशिष्याधीयते यो दिवा प्रैति म रक्षीनपेच्छे।ईमाक्रमते यस्तु राचै। मेाऽनपेच्छै वेति। त्रय तु विदानपि राचिप्रायणाऽपराधमाचेण नेार्ड श्राक्रमेत पाचिकफला विद्येति श्रप्रवृत्तिरेव तस्यां स्थात्, सत्य-कालानियमात्। श्रथापि रात्रावुपरते।ऽहरागममुदीचेत। श्रहरागमेऽ एख कदाचिदरिक्षमम्बन्धा हैं ग्ररीरं खात्, पाव-कादिसम्पर्कात्। 'स यावत् चिष्येन्मनस्तावदादित्यं गच्छति' दित च श्रुतिरनुदीचां दर्भयति। तसादविशेषेणैवेदं राचि-न्दिवं रभायनुमारिलं॥

#### त्रतश्वायनेऽपि दित्तणे।। २०।।

\*त्रत एवेदीचानुपपत्तेः, त्रपाचिकपललाच विद्याया श्रनियतकालवाच मृत्योर्दिचणायनेऽपि मियमाणा वि-दान् प्राप्नोत्थेव विद्याफलम्। उत्तरायणमर्णप्राणस्यप्रिम-द्वेभीयस्य च प्रतीचादर्भनात् 'त्रापूर्यमाणपचाद्यान् षडुदङ्ग-तिमामानान्' दति च श्रुतेरपेचितव्यम्तरायणमितीमामा-

न च प्रतीच्रयोर्द्धगतिरिति वाचं, रक्ष्युदयात् प्राग्दे हदा हे प्रतीचा-वैयर्णापातादप्रतीचा अतिविरोधाच। तसात् यदा कदाचित् स्तस्य राभिपाया भटिति ब्रह्मले त्रापिरिति सिद्धम्॥

एवं दिचाणायणे सतो विदान् विदापानमाप्रोति न वेति विद्याया नित्यवत्पालस्रुतेरुत्तरायणपाशस्यशास्त्राच सन्दे हे पूर्वे ति-हेतृनतिदिश्ति। खतसायनेऽपि दिल्यो। पूर्वपत्तमाश्रङ्घापनुदति।

<sup>\*</sup> चत एव चापेचानुपेति वर्भ० का०।

शक्कामनेन स्वेणापनुद्रति। प्राशक्षप्रिसिद्धर्वदिषया। भीषास्य त्वत्तरायणप्रतिपालनमाचारपरिपालनाधं पिलप्रसा-दलस्यस्य च्छन्दम्हलुताख्यापनाधं च। श्रुतेस्वधं वद्यति 'श्राति-वाहिकास्तविङ्गात्' द्रति। ननु च-

'यत्र काले लनाटित्तिमाटित्तिच्चैव यागिनः।

प्रयाता यान्ति तं कालं वच्छामि भरतर्षभ'॥ इति-प्राधान्येनापक्रम्याऽहरादिकालविशेषः स्तावनावृत्त्तये निय-तः, कथं रान्ता दिचणायने वा प्रयाताऽनावृत्तिं याया-दिति। श्रेनीच्यते॥

योगिनः प्रति च सार्यते सार्ते चैते ॥ २१ ॥

योगिनः प्रति चायमहरादिकालविनियोगेऽनाष्ट्रत्ये सार्यते। सार्ते चैते योगमाञ्चे न श्रोते। श्रतो विषयभेदात् प्रमाव्विश्रेषाच नास्य सार्तस्य कालविनियोगस्य श्रोतेषु वि-ज्ञानेस्ववतारः। ननु-

उत्तराय ग्रेक्षा विना । अज्ञानामुत्तराय ग्रे देवान्मर ग्रेष्ट्रित् प्रश्क्तिमिय भि-ज्ञाभिवन्द न रूपाचार परिपाल नार्यं भीषास्य प्रतीच्यान् षण्मासानिति श्रुतिस्तू त्तराय ग्रेवितापरेति वच्यते । तथा च देवतायाः सदा सत्त्वात् विद्यया दिच्याय नकाले ऽपि तत्या तिरिविष द्वेति भावः । स्मृतिबलात् काल प्राधान्यं शङ्कते । ननु चेति ॥

श्रीतदहराद्यपासकस्यासाभिः कालानपेद्योक्ता, सार्त्तयोगिनान्तु कालापेद्या स्मृता बुध्यत इत्यविरोधमाह । योगिन इति । योगी दहराद्यपासक एव स्मृत्यक्तः किं न स्थादित्यत चाह । सार्ते चेति । भगवदाराधनबुद्याऽनुष्ठितं कर्म योगः 'चनाश्रितः कर्मणलं कार्यं कर्म करोति यः। स सन्धासी च योगी च' इति स्मृतिधारणापूर्वकोऽकर्द-

'त्रग्निर्ज्ञातिरहः ग्रुक्तः षएमाषा उत्तरायनं।

धूमो राचिक्तथा कृष्णः षण्मामा द्विणायनं । [मनु॰] द्रति च श्रीतावेव देवयानिष्टयाणा प्रत्यभिज्ञायेते स्तृतावपीति। उच्यते। 'तं कालं वच्छामि' द्रति स्तृतो कालप्रतिज्ञानात् विरोधमाण्रद्धायं परिहार उक्तः। यदा पुनः स्नृताविष श्रम्याद्या देवता एवातिवाहिक्ये। ग्रह्मन्ते तदा न कश्चिदिरोध दिति॥

दति श्रीमच्छारीरकमीमांगामाखे श्रीमच्छद्धरभगवत्-पादक्ती चतुर्घाध्यायस्य दितीयः पादः॥

इति श्रीमत्यरमहंसपरित्राजकाचार्य श्रोगोविन्दानन्दक्ते। श्रीम-क्रारीरकमीमांसाथाखायां भाष्यरत्रप्रभायां चतुर्धाध्यायस्य दितीयः पादः॥०॥

लानुभवः साह्यं, 'इन्द्रियाणीन्द्रियार्थेषु वर्तन्त इति धारयन्' इति स्नृतेः।
नन् श्रुतिस्नृत्योभिद्रार्थेलमयुक्तं प्रत्यभिद्याविरोधादिति प्रङ्गते।
नन्दिमिरित। कालाग्रहिणं प्रति भिद्रार्थेलमुक्तं। यदि तु श्रीतार्थप्रत्यभिद्यया कालग्रव्दे। देवतापरक्तर्त्येकार्थ्यमेवेति समाध्यर्थः। तस्मात्
विद्यासामर्थ्यात् सर्वदेव दिष्टंगतस्य उपासकस्य पालपापिरिति
सिद्धम्॥ \*॥

#### श्राम् परमात्मने नमः।

--

### ऋर्चिरादिना तत्प्रधितेः ॥ १ ॥

त्रास्त्युपक्रमात् समाने ाल्का निति त्युक्तं। स्ति खु श्रुत्य न्तरेस्वनेकधा श्रूयते। नाडी रिम्मसम्बेनेका 'श्रयतेरेव रिम्मिस्द्र्वं
श्राक्रमते' इति। श्रिचिरादिकेका \*'तेऽचिषमिसस्मवन्यर्चिषाऽद्य:' इति। 'स एतं देवयानं पन्यानमापद्याग्निकोकमागच्छिति'
दत्यन्या। 'यदा वै पुरुषोऽसँ बोकात् प्रैति स वायुमागच्छिति'
दत्यपरा। 'सर्यदारेण ते विर्जाः प्रयान्ति' इति चापरा। तत्र संग्रयः, किं परस्परं भिन्ना एताः स्तयः किंवेकैवानेकिविश्रेषणेति।
तत्र प्राप्तं ताविद्वना एवताः स्तयः दति, भिन्नप्रकरणस्थित-

#### अ ब्रह्मणे नमः।

रवं उत्कानिं निरूप तसाधं मार्गं गन्तयञ्च निरूपेयितुं पाद-मारभते। अचिरादिना तस्रियतेः। रुत्तानुवादपूर्वकमाद्याधिकरणस्य विषयं मार्गमाद्य। आस्तीति। विरजा विरजसः निष्पापा इत्यर्थः। अतिविप्रतिपत्या संग्रयः। पूर्वे यदा कदाचिन्मृतस्याऽपि फालप्राप्तिकत्ता तद्दत् येन केनिचनार्गेण गतिरिति पूर्वपत्तपणं विकल्पः, सिद्धान्ते मार्गेक्यमिति विवेकः। उपासनाभेदात् तच्छेषत्वेन ध्येयानां मार्गाणां भेदः, स्वकाराच । किञ्च मार्गभेदे सत्यस्नादयं मार्गस्वरया प्रापक

<sup>\*</sup> तेऽचिरभौति वर्ध० का०।

लाज्ञिनापासनशेषलाच। ऋपिच 'त्रयैतेरेव रिक्सिंभः' द्त्यवधा-रणमर्चिराद्यपेचायाम्पर्धित, लरावचनच्च पौद्येत 'स यावत् चिष्येनानसावदादिताङ्ग च्हति । तसादन्यान्यभिना एवते पन्यान दत्येवं प्राप्तेऽभिद्धाहे। श्रिचिरादिनेति। पर्वे। ब्रह्म प्रेम्रिर्चिरादिनैवाध्वना रंहतीति प्रतिजानीमहे। कुतः, तत्-प्रियते:। प्रथितो ह्येष मार्गः सर्वेषां विदुषां। तथाहि पञ्चामि-विद्याप्रकरणे 'ये चामी अरणे अद्भां मत्यम्पामते'दति विद्यान्तर-शीलिनामयर्चिरादिका स्रतिः श्रायते। सादेतत् यासु विद्यासु न काचिद्गतिर्चते ताखेवेयमर्चिरादिकोपतिष्टतां, यासु ल-न्यान्या त्राचते तासु किमर्चिराद्यात्रयणिमति। त्रवे चते, भवेदेतदेवं यदायानाभिना एवताः स्तयः स्ः, एकीव लेषा स्ति-रनेकविशेषणा ब्रह्मलोकप्रतिपादनो कचित् केनचिदिशे-षणेनोपलचितिति वदामः, सर्वचैकदेशप्रत्यभिज्ञानादितरे-तर्विशेषणविशेष्यभावीपपत्ते:। प्रकर्णभेदेऽपि तु विद्यैकलें भवतीतरेतर्विशेषणापसं हा रवद्गतिविशेषणानामण्यमं हारः।

इति युक्तं न मार्गिका इत्यर्थः । उपासनाभेदेऽप्यपास्य ब्रह्मिका नार्गिः क्यं अविरुद्धिमिति सिद्धान्तयित । एवमिति । तस्य मार्गस्य प्रसिद्धला-दिति हेलर्थः । ये चेत्यविश्वेष्ठश्रुतिर श्रुतग्रतिविद्याविषयेति मार्गभेदं श्रुह्मते । स्थादेतदिति । एकस्येव मार्गस्यानेकान्यग्न्यादीनि विश्वेषणानी- खुक्ते लाघवात् न मार्गभेदः प्रत्यभिद्धानाचेति समाध्यर्थः । गन्तयेक्यं विद्योति । तथाहीति । परावते दोर्घायुषे हिरण्यगर्भस्य, परा दोर्घाः समाः संवत्यरा वसन्ति कार्ये ब्रह्मणे या जितिः सर्वत्र जयः व्यस्-र्थातिः तां जभत इत्यर्थः । एवं गन्तयेक्यवत् प्रत्यभिद्धाया मार्गिक्य-

विद्याभेदेऽपि गत्येकदेशप्रत्यभिज्ञानाद्गन्तवाभेदाच गत्यभेद एव। तथा हि 'ते तेषु ब्रह्म ले । केषु पराः परावता वसन्ति तसिन् वयति शायतीः समाः, सा या ब्रह्मणा जितिया व्यष्टिसां जितिं जयित तां यिष्टं यक्षते, तद्य एवतं ब्रह्मकोकं ब्रह्मचर्थणानुविन्द-ति'इति [की 'उ॰] च तच तद वैकं फलं ब्रह्म ले कि प्राप्तिल-चणं प्रदर्शते। चच्चेतेरेवेत्यवधार्णमर्चिराद्यात्रयणेन स्वादिति। नैव दोष:, रिक्षप्राप्तिपरलादस्य। न ख्रोक एव प्रब्दो रभीं श्र प्रापिशतुमर्रित, श्रिचिरादीं ख व्यावर्त्ति । तसाद्रिमामन्थ एवायमवधार्यते इति द्रष्टयं। लरावचनं लर्चिराद्यपेचाया-मपि चैष्णार्थलान्नापर्थाते यथा निमिषमाचेणाचागस्यत इति। श्रिष 'श्रथैतयोः पथार्न कतरेण च नेति सार्गदयभ्रष्टानां कष्टं हतीयं खानमाचचाणा पिहचाणचितिरिक्तमेकमेव देव-यानमर्चिरादिपर्वाणं पन्धानं प्रथयति। भ्रयांसि चार्चिरा-दिश्रुता मार्गपर्वाणि, श्रन्यीयांसि लन्यन, भ्रयसाञ्चानगृष्ये-ना ल्पीयसाञ्च नयनं न्याय्यसित्यते। प्रिचिरादिना तत्-प्रियतिरिख्नां॥

निश्चयात् प्रकरणभेदे। प्रयोजक इत्युक्तं सम्यत्येवकारे त्यावचनयोगीतिमाइ। यन्त्रित्यादिना। राजी स्पष्टरप्रम्यभावात् विदुष्ठी रप्रम्ययोगप्राप्ती तिन्नरासार्थं रवकारी नान्यवारुन्यर्थः। यथा लीकिकमार्गे
विलम्बन्तथा अर्चिरादी नेति त्यरावचनीपपत्तिरित्यर्थः। मार्गेको
लिङ्गमाइ। यपि चेति। सभार्गबाङ्कल्ये त्तियस्थानोक्तिनं स्थादिति भावः। उत्तरमार्गेकोऽप्यर्चिरादिनेति विश्रेष्ठणे की हेत्रित्यत
स्थाइ। भूयांसी त॥

### वाय मब्दादविशेषविशेषाभ्यां ॥ २॥

केन पुनः मिन्नवेशविशेषेण गितिविशेषाणामितरेतरिवशेपणिवशेष्यभाव दित तदेतत् सुद्धद्भलाऽऽचार्या ग्रथयित। 'स
एतं देवयानं पत्थानमापद्याग्निकोकमागच्छिति स वायुकोकं स
वक्षकोकं स दन्द्रकोकं स प्रजापितिकोकं स ब्रह्मकोकं' दति
[१।३] कौषितिकिनां देवयानः पत्थाः पयते। तचार्चिरग्निकोक्षण्यदे तावदेकार्था ज्यकनवचनलादिति नाच मिन्नवेशक्रमः
किथ्यदन्वेष्ट्यः, वायुक्किचिरादिवर्द्यान्यश्रुतः कतमस्मिन् स्थाने
पन्नवेशयितय दित। उच्यते, 'तेऽचिषमिभस्तविन श्रिचिषे।
ऽद्दरक्ष श्रापूर्यमाणपचमापूर्यमाणपचाद्यान् षडुदङ्केति मासांसान् मासेभ्यः संवत्सरं संवत्सरादादित्यम्'[कौ। उ॰]द्रत्यच संवतसरात् पराच्चमादित्याद्वीचं वायुमिससम्भवन्ति, कस्मात् श्रविग्रेषविशेषाभ्यां। तथाद्दि 'स वायुकोकम्'दत्यचाविशेषोपदिष्टस्य
वायोः श्रयन्तरे विशेषोपदेशे। दृश्यते 'यदा वै पुरुषोऽस्भाकोः

उत्तं मार्गस्थैक्यम्पजीय पूर्वक्रममाइ। वायुमब्दात्। अर्विरादिस्वस्मादयमनन्तर इति क्रमेण विश्रेष्यभाव उच्यते इत्यधिकरणस्य
तात्पर्यमुक्ता विश्रेष्यणमाइ। स एतिमिति। अनाग्न्यनन्तरं पठिता वायुविषयः। स किं चर्विरात्मकामरगन्तर उत संवत्सरात् पर इति
पाठादच्यमाणविश्रेषश्रतेच संश्ये सिद्धान्तमेवीपक्रमते। उच्यत इति।
पुरुषः उपासकीऽस्मां स्नीकादे हात् प्रैति निर्माच्चिति तसी प्राप्ताय पुरुषाय स वायुक्तन खात्मनि विजिन्दीते किनं करोति, तेन वायुद्त्तेन
रचनकच्चित्रतुत्थेन दारेणोर्द्धमादित्यं गच्चिति इति श्रुत्थर्थः। इदानी

कात् प्रैति स वायुमागच्छिति तसी स तच विजिहीते यथा रथ-चक्रस खाडेन म ऊद्धे श्राक्रमते म श्रादित्यमागच्छति' इति [की॰ च॰]। एतसादादित्यादायोः पूर्वलदर्भनादिशेषादब्दादि-त्यनयारन्तराले वायुर्निवेशयितयः। कस्नात् पुनरग्नेः परलदर्श-नादिशेषाद चिषाऽनन्तरं वायुर्न निवेश्यते। नैषाऽस्ति विशेष दति वदामः। ननूदाह्नता अतिः 'स एतं देवयानं पन्थानमापद्या-ग्रिलोकमागच्छति स वाय्लोकम्' दति। उच्यते, केवलोऽच पाठः पार्वापर्यणावस्थिता नात्र क्रमवचनः कञ्चिच्छव्दाऽस्ति। पदार्थीपदर्भनमाचं हाच क्रियते 'एत हीत हा स गच्छ ति' इति। दतरच पुनर्वायुप्रत्तेन रथचक्रमाचेण हिट्रेणोर्ड आक्रम्यादि-त्यमागच्छतीत्यवगम्यते क्रमः। तस्रात् स्क्रमविशेषविशेषाभ्या-मिति। वाजसनेयिनसु 'मासेभी देवलोकं देवलोकादादित्यं' इति समामनन्ति, तत्रादित्यानन्तर्याय देवलाकादायुमिन-मस्यवेयः। वायुमब्दादिति तु कान्दे। यशुत्यपेचयात्रं। का-न्दाग्यवाजमनेयकचा स्लेकच देवलाका न विद्यते परच संवत्सरः,

पूर्वपद्माह। कसात् पुनिरिति। पाठवलादि चिषेऽनन्तरो वायुरित्यर्थः। काषीतिकनां पाठमानं, न क्रमिविशेषवाची कि चिक्रिव्देऽित्ति। कार्या-नान्तु तेनेत्यूर्द्धे इति च शब्दाभ्यां क्रमिनिच्चयात् पाठवाध इति सिद्धा-नार्यः। श्वस्त्विचरादिमार्शे छान्दे। यस्ये संवत्सरपाठयोरब्दात् परतं, वाजिश्रुतिस्थे तु संवत्सरस्याश्रुतेः क्षयमद्धात् परे। वायुरित्यत चाह । वाजेति। तिर्हं देवले। काद्याय्यमिति सूत्रं स्वादित्यत चाह । वायुम-ब्दादिति त्यिति। संवत्सरस्य मासावयित्वात् मासानन्तयं संवत्सरात् परे। देवले। कात्ततः परे। वायुर्वायोः पर चादित्य इति श्रुतिदये क्रमे।-

तत्र श्रुतिद्यप्रत्ययादुभावषुभयत्र ग्रित्यो, तत्रापि मासस्य-न्धात् संवत्सरः पूर्वः पश्चिमा देवलोक इति विवेक्तव्यं॥

#### तिडिते। धिवरूणः सम्बन्धात् ॥ ३॥

'श्रादित्याचन्द्रममं चन्द्रममे। विद्युतं' इत्यसा विद्युत उपरि-ष्टात् वर्णलेकिमित्ययं वर्णः सम्बधते। श्रस्ति हि सम्बन्धा विद्युदर्णयोः। 'यदा हि विशाला विद्युतस्तीत्रस्तनितनिर्धाषाः जीमूतादरेषु प्रनृत्यन्ति त्रथापः प्रपतन्ति विद्यातते स्तन-यित वर्षियति वा' इति च ब्राह्मणं। श्रपाञ्चाधिपतिर्वरण दति श्रुतिसः तिप्रसिद्धिः। वर्षाचाधीन्द्रप्रजापती स्थानान्त-राभावात् पाठसामर्थाचागन्तकलादपि वर्षादीनामन्त एव निवेगः। वैशेषिकस्थानाभावात् विद्यचान्याऽर्चिरादी वर्तान॥

निष्पनः। तेनेति हतीयाश्रुत्वा वायारादित्यपूर्वत्वावगमादिति, सूचे तु वायुपदं देवलाकपूर्वकवायुपरमिति स्थितं ॥

एवं की घीत कि भिरान्य नन्तरं पठितस्य वायोः स्थानमुक्ता वायन-न्तरं पठितस्य वरणस्यार्चिरादिमार्गे स्थानमाच् । तडितोऽधिवरणः सम्बन्धात्। पठिते वरुणादिमार्गपर्वलेन सम्बध्यते न वेति सन्दे हेऽर्चि-षाऽचरित्यादि पञ्चम्याऽर्चिरादीनां जमेगा मार्गपर्वतया विरुद्धत्वादा-ये।रिव स्थानविश्रेषश्रवभावादल अस्थाने। वर्णादिनं सम्बधात इति सिद्धानतमा इ। आदिवादिति। अपां विद्युत्कार्यत्वेन सम्बन्धे मान-माइ। विद्यातत इति । वरणसान्दारा विद्यत्सम्बन्धादागन्तकाना-मन्ते निवेश इति न्यायाच विद्युदानन्तर्थे सति यथापाठिमन्द्रप्रजा-पत्थाः जम इत्यर्थः॥

#### त्रातिवाचिकस्तिक्वात्॥ ४॥

तेष्वेवार्चिरादिषु मंश्रयः, किमेतानि मार्गचिक्वान्युत भागस्मिचाऽथवा नेतारे। गन्नूणामिति। तत्र मार्गजचणस्ता
श्रिचिरादय इति तावत् प्राप्तं, तत्षक्षपलादुपदेशस्य। यथा
हि किश्विक्षोको ग्रामं नगरं वा प्रतिष्ठायमानोऽनुशिक्यते गच्छेतस्लममं गिरिं ततो न्यगेधं तते। नदीं तते। ग्रामं ततो नगरं
वा प्रास्थिष इति। एविमहाय्यर्चिवोऽहरक्त त्रापूर्णमाणपचमित्याह। श्रय वा भागस्मय एता इति प्राप्तं। तथा हि
लोकशब्देवान्यादीनुपवधाति 'श्रिश्चलोकमागच्छिति' इत्यादि।
लोकशब्दय प्राणिनां भागायतनेषु भाष्यते 'मनुष्यलोकः पिद्रलोको देवलोकः' इति च तथा च ब्राह्मणं 'श्रहोराचेषु तेषु
लोकषु स्व्यन्ते' इत्यादि। तस्मान्नातिवाहिका श्रिचरादयः। श्रचेतनलादिष एतेषामातिवाहिकलानुपपत्तिः। चेतना हि लोको राजनियुक्ताः पुरुषाः दुर्गेषु मार्गेष्यतिवाह्यानतिवाहयन्ति इत्येवं प्राप्ते ब्रूमः। श्रातिवाहिका एवैते भिव-

एवमर्चिरादीनां क्रमं निरूप स्टूषं निरूपयित। स्रातिवाद्यिक्तः सिङ्गात्। चिङ्गिनिर्भसाम्यात् लेश्कप्रव्यद्मित्वलिङ्गास् संभयः। स्राय-पच्चदयं पूर्वपद्मः स्रचिरादया विद्युदन्तास्तिना नेतारस्थामानवपुरुषे स्राय-नेता सद्य पठितत्वादिति सिद्धान्तयित। एविमत्यादिना। यथा-स्रव्यमानवस्यास्तु नेद्वतं नार्चिरादीनामिति भ्रञ्जते। तदचनमिति। प्रवस्थामानवस्यं नेद्वत्वस्थ्यभयपरत्वे वाक्यभेदः स्थादतोऽर्चिरादिपदै-नेतार एव मानवाः प्रकृताः प्रकृरणव्यात् विद्युदनन्तरं मानवस्य नेतुः

तुमईन्ति। कुतः ति सङ्गात्। तथा हि 'चन्द्रममे। विद्युतं तत् पुरुषे। उमानवः म एतान् ब्रह्म गमयितः दिति सिद्धवद्गमियद्वलं दर्भयित। \*यावद्वचनं वाचिनिकमिति न्यायात्, तद्वचनं तदि-षयमेते। पचीणमिति चेत्, न, प्राप्तमानवलिद्यत्तिमाचपरत्ना-दिभेषणस्य। यद्यर्चिरादिषु पुरुषा गमयितारः प्राप्तास्ते च मानवास्तते। युक्तं तिन्द्वस्यर्थं पुरुषिविभेषणममानव दित। ननु लिङ्गमाचमगमकं न्यायाभावात्। नैष देषः॥

#### उभयव्यामोत्तात् तिसद्धेः॥ ५॥

ये तावदिचिरादिमार्गगास्ते देइितयोगात् मंपिण्डितक-रणग्रामा दत्यस्वतन्त्राः ऋचिरादीनामप्यचेतनत्रादस्वातत्र्यं दत्यतोऽचिराद्यभिमानिनश्चेतनादेवताविवेषा ऋतियात्रायां नियुक्ता दित गम्यते। लोकेऽपि हि मत्तमूर्च्छितादयः मंपि-ण्डितकरणग्रामाः परप्रयुक्तवर्त्ताना भवन्ति। श्रनवस्थित-लादप्यचिरादीनां न मार्गलच्णलोपपित्तः। न हि रात्री प्रेतस्थाद्यः स्वरूपाभिमक्षत्र उपपद्यते। न च प्रतिपालनमस्ति दत्युक्तमधस्तात्। भ्रवत्वात् देवतात्मनां नायं दोषा भवति।

यद्यनेताराऽचेतना रवार्चिरादयः तर्ष्टि मार्गतद्गन्तोरभयारिष यामाचादज्ञलादूर्द्धगतिर्ने स्थादतः स्वयं प्रलयस्र्वस्थेतनान्तरेण नेय

पाप्ती प्रकरणप्राप्तने हलानुवादेनामानवलमने कमेव प्रतिपाद्यत इति वक्तव्यमित्याच्च। नेति। ने हप्रकरणान क्षीकारे मानवः पुरुषे। ग्रमय-तीति वाक्यं भिद्येत स्त्रमानवलं ने हलस्याप्यप्राप्तरिति भावः। ने हला-नुवादि लक्षस्यानुग्रा इकन्यायपरं सूत्रं ग्रह्णाति। निन्वति॥

<sup>\*</sup> यार्वाद्त्यादि न्यायादित्यनं वर्धः पुः नासि ।

श्रिचिरादिशब्दता चैषामर्चिराद्यभिमानाद्पपदाते। 'श्रिचिषो-ऽहः ' इत्यादिनिर्देशस्वातिवाहिकलेऽपि न विरुध्यते । ऋर्षिषा हेतुनाऽहर्भिषमावन्ति श्रक्षा हेतुनाऽऽपूर्यमाणपचिमिति। तथा च लोकप्रसिद्धे खणातियाचिके खेवंजातीयक उपदेशो दृश्यते गच्छ लिमिता ब जवमीणं तता जयसिं इंततः कृष्णगृतं इति। श्रिप चापक्रमें 'तेऽचिषमभिसमावन्ति' दति सम्बन्धमात्रम्तां न सम्बन्धविशेषः कञ्चित्। उपसं हारे तु 'स एतान् ब्रह्म गमयति' द्ति सम्बन्धविशेषोऽतिवाञ्चातिवाञ्चल जलाः, तेन स एवापक्रमेऽपीति निर्धार्यते। मंपिण्डितकरणयामलादेव च गन्तणां न तच भागसस्रवः। लीकणब्दस्त त्रन्पसुद्धानेव्यपि गन्तृषु गमयितुं शकाते श्रन्येषां तस्नाकवासिनां भागभूमि-लात्। ऋतोऽशिखामिकं लोकं प्राप्तोऽशिनाऽतिवाद्यते वाय-खामिकं लोकं प्राप्ती वायुनेति योजयितयं। कथं पुनराति-वाहिकलपचे वरुणादिषु तत्मस्रवः, विद्युता ह्यधिवरुणादय उपचित्राः । विद्युतञ्चानन्तर्मात्रद्याप्राप्तर्मानवस्थैव पुरुषस्थ गमियल्लं श्रुतिमत्यत उत्तरं पठित ॥

द्रित की किन्यायान् ग्रहान् सिद्धेने ढल सिद्धे यक्त किन्न न्यायो पेति मिति स्त्रार्थः। पूर्वपद्यदयं दूषयित। अनवां स्वतलादि व्यादिना। अर्चिर- हरादीनामि स्टिन्लादात्यादी स्तस्य प्रतीद्या नास्ती खक्त लाचन मार्ग- चिक्न लं भाग्यलं वा, देवताले लिस्थर लदी घे। नास्ती व्यर्थः। यत्तू प- देशसारस्याचिक्न लं भातीति तचाह। अर्चिषे । चिक्न लन्दे लस्थर चिक्त । स्वात्त्र स्वात्त्र स्वाद्धा चिक्न लेढल संश्याच वाक्य शेषाद्विष्यं द्याह। अपि चेति। यदुक्तं के का- प्रव्याद्धी ग्यलमिति तक्ने व्याह। संपि खितिति। स्वान्तरं ग्रहाति। क्षयं पुनरिति॥

# वैद्युतेनैव ततस्तुच्छुतेः ॥ ६ ॥

तता विद्युदिभिषम्भवनादृद्धं, विद्युदनन्तरवर्तिनैवामानवेन पुरुषेण वरूणले। कादिस्वितवाद्यमाना ब्रह्मले। कं गच्छिन्ति दत्यवगन्तव्यं, 'तान् वैद्युतान् पुरुषे। ऽमानवः' 'स एतान् ब्रह्मले। कं गमयित' दित तस्वैव गमियत्वस्त्रुतेः। वरूणादयस्त तस्वै-वाप्रतिबन्धकर्णेन साहास्यानुष्ठानेन वा केनिचदनुग्राह्मकाः दत्यवगन्तव्यम्। तस्नात् स्नमातिवाहिका देवतात्मानोऽर्चि-रादयः दिति॥

# कार्यं वादरिरस्य गत्युपपत्तेः॥ ७॥

'म एतान् ब्रह्म गमयित' इत्यच विचिकित्यते, किं कार्य-मपरं ब्रह्म गमयित त्राहोखित् परमेवाविद्यतं मुख्यं ब्रह्मोति। कुतः मंग्रयः, ब्रह्मग्रब्दप्रयोगात् गितिश्रुतेश्च। तच कार्यमेव मगुणमपरं ब्रह्म नयत्येतानमानवः पुरुषः इति वादिर्रा-चार्या मन्यते। कुतः ऋस्य गत्युपपत्तेः। ऋस्य हि कार्यब्रह्मणे। गन्तव्यवमुपपद्यते प्रदेशवात्, न तु परस्मिन् ब्रह्मणि गन्तृवं

च्यमानवेर विद्युद्धोत्रमाग्रतेर वैद्युतस्तेने वर्षः। श्रुतेर तु वैद्युताह्योः-कादिवर्षः। श्रुव्या वर्षणादीनां ने द्वलाभावेऽप्यनुग्राह्य त्वेन मार्गान्त-भाव इति भावः॥

रवं मार्री निरूप गन्तयं चिन्तयित । कार्यं वादिरिस्य गत्युपपत्तेः। परत्रद्धा गन्तयमिति पूर्वपद्धो मार्गस्य मुक्तयर्थता कार्यव्रद्धीति सिद्धान्ते भागार्थतेति मला प्रथमं सिद्धान्तमा इ। तत्र कार्यमेवेति। सर्वगत-

गन्तयतं गतिर्वाऽवकत्यते मर्वगततात् प्रत्यगात्मताच ग-नृणां॥

#### विशेषितत्वाच ॥ ८॥

'ब्रह्मलोकान् गमयित ते तेषु ब्रह्मलोकेषु पराः परावते। वमन्ति' दित श्रुत्यन्तरे विभेषितलात् कार्यब्रह्मविषयैव गतिरित्यवगम्यते। न हि बद्धवचनेन विभेषणं परिस्मन् ब्रह्मण्यवकल्पते। कार्ये लवस्थाभेदे।पपत्तेः सम्भवित बद्धवचनं। लोकश्रुतिरिप विकारगाचरायामेव सित्नवेभविभिष्टायां भागभ्रमावाद्मपी, गाणी लन्यच 'ब्रह्मीव लोक एष सम्राट्' दत्यादिषु।
श्रिधकरणाधिकर्तव्यनिर्देभोऽपि परिस्मन् ब्रह्मणि नाद्मसः
स्थात्, तस्मात् कार्यविषयमेवेदं नयनम्। नन् कार्यविषयेऽपि
ब्रह्मभव्दो ने।पपद्यते समस्तस्य हि जगता जन्मादिकारणं ब्रह्मित
प्रतिष्ठापितिमित्यवे।च्यते॥

### \* सामीप्यानु तह्यपदेशः ॥ ८ ॥

स्थापि प्रदेशान्तरविशिष्ठलेनाकाशस्य गन्तयलं दसं, ब्रह्मयस्तु प्रय-क्वान क्यमपि गन्तयतेयर्थः॥

वद्यानीके खिति बज्जवचनने न प्रव्यास्त्रमा स्रामी स्रिति सर्गन्त यस्य परसाद्या रत्ताच न परं गन्तय मिया ह । विशेषित लाचे ति । पर्व वद्या साम्य ने प्रवाद न प्रवाद न परं गन्तय मिया ह । विशेषित लाचे ति । पर्व वद्या साम्य ने प्रवाद न प्रवाद ने प्याद ने प्रवाद ने प्रवाद ने प्रवाद ने प्रवाद ने प्रवाद ने प्रवाद न

[\* सामीप्यादिति, कार्यात्यय इति च स्चद्रयं स्पष्टतात्र वाखातं॥]

तुशब्द श्राश्रङ्घाव्यावृत्यर्थः। परब्रह्मशामीयादपरस्थ ब्रह्मणस्त्रिक्षिप ब्रह्मश्रब्दप्रयोगा न विरुध्यते। परमेव हि ब्रह्म विश्चद्धोपाधिसम्बन्धात् क्षचित् कैस्यिदिकारधर्ममंनोमय-लादिभिरुपासनायापदिश्यमानमपरमिति स्थितिः। ननु का-र्यप्राप्तावनावृत्तिश्रवणं लभ्यते। न हि परस्नात् ब्रह्मणोऽन्यच काचित् नित्यता सम्भवति। दर्भयति च देवयानेन पया प्रस्थि-तानामनावृत्तिं 'एतेन प्रतिपद्यमाना दमं मानवमावतें नाव-तंन्ते' दति। 'तेषामिह न पुनरावृत्तिरस्ति तथोर्द्धमायन्नस्तत-लमेतीति' चेति। श्रच ब्रूमः॥

### कार्यात्यये तदध्यचेण सचातः परमभि-धानात् ॥ १० ॥

कार्यब्रह्मा लोकप्रस्था याप्त प्रश्वा स्वाप्त प्रमास्य प्रमाः प्रमास्य प्रमाः प्रमास्य प्रमासः प्रमास

### स्मृतेश्व॥ ११॥

स्रतिर्धेतमर्थमनुजानाति-

प्रतिसञ्चरो महाप्रलयः, तिसान् प्राप्ते परस्य हिरखार्भस्यान्ते स-मिर्छिलेङ्गण्ररीररूपविवारावसाने ब्रह्मले।वानिवासिनः छतात्मानः 'ब्रह्मणा मह ते मर्वे मंप्राप्ते प्रतिमञ्चरे।

परस्थान्ते कतात्मानः प्रविम्नान्ति परं पदं'॥ इति।

तस्मात् कार्यब्रह्मविषया गतिः श्रूयत इति मिद्धान्तः। कः
पुनः पूर्वपचमामञ्चायं मिद्धान्तः प्रतिष्ठापितः 'कार्यं वादिरः'

द्रत्यादिनेति, स द्रानीं स्वैरेवापप्रदर्श्वते।

# परं जैमिनिमुंख्यलात्।। १२।।

जैमिनिर्द्धाचार्यः 'म एतान् ब्रह्म गमयति' दत्यच परमेव ब्रह्म प्रापयति दति मन्यते। क्रुतः मुख्यलात्। परं हि ब्रह्म ब्रह्मणब्दस्य मुख्यमालम्बनं गाणमपरं। मुख्यगाणयास्य मुख्ये संप्रत्ययो भवति॥

# दर्शनाच॥ १३॥

'तयोर्ड्डमायन्तऽस्तत्वमेति' दति च गतिपूर्वकं श्रस्तत्वं दर्शयति। श्रस्तत्वञ्च परिसान् ब्रह्माणुपपद्यते न कार्यं, विना-शिलात् कार्यस्य। 'श्रय यचान्यत् पस्यति तदन्यं तन्मर्त्यम्' दति वचनात्। परविषयेव चैषा गतिः कठवन्नीषु पद्यते, न हि

श्रुद्धियक्तचे।त्यद्मसम्यिग्धियः सर्वे ब्रह्मणा मुच्यमानेन सद्घ परं पदं प्रविश्वनीति योजना। एवं सिद्धान्तमुक्षा तेन निरुक्तपूर्वपद्ममाद्य। कः पुनरित्यादिना॥

दहरविद्यायां कठवल्लोषु परब्रह्मप्रकरणे च तयोर्द्धमायज्ञिति गतिर्दर्भिता॥

एवं ब्रह्मश्रुव्यस्तलिङ्गाभ्यां प्रकरणाच परविषया गतिरित्युत्तं,

तच विद्यान्तरप्रक्रमोऽस्ति 'श्रन्यच धर्मादन्यचाधर्मात्' इति परस्वैव ब्रह्मणः प्रक्रान्तवात्॥

### न च कार्ये प्रतिपत्त्यभिस्निः॥ १४॥

श्रिप च 'प्रजापतेः सभां वेश्व प्रपद्ये' इति, नायं कार्यविषयः प्रतिपत्त्वभिमित्यः । 'नामरूपयोर्निविहिता ते यदन्तरा तद्व्रह्या' इति कार्यविज्ञचणस्य परस्थैव ब्रह्मणः प्रकृतलात् 'यग्रोऽहं भवामि ब्राह्मणानाम्' इति च सर्वात्मलेनोपक्रमात् 'न तस्य प्रतिमास्ति यस्य नाम महद्यगः' इति च परस्थैव ब्रह्मणा यग्रो-नामलप्रसिद्धेः । मा चेयं वेश्वप्रतिपत्तिर्गतिपूर्विका या हार्दवि-द्यायामुदिता 'तदपराजिता पूर्वह्मणः प्रभुविमितं हिरण्मयम्' इत्यच । पदेरपि च गत्यर्थलान्मार्गापेचताऽवसीयते । तस्मात् परब्रह्मविषया गतिश्रुतय इति पचान्तरं । तावेता दी पचा-वार्येण स्विती । गत्युपपत्यादिभिरेकः, मुख्यलादिभिर्-परः । तच गत्युपपत्थादयः प्रभवन्ति मुख्यलादीनाभाष्टितुं

संप्रति प्रजापतेः सभां वेश्व प्राप्त्रयामिति उपासकस्य मरणकाले कार्यप्राप्तिसङ्काल्यश्रुतेने परं गन्तयमिति शङ्कां निरस्राति। न च कार्य रति। परस्य प्रकृतत्वात् यशःपरस्य परमात्मनामत्वप्रसिद्धाः यशःपरेनात्मोक्तिर्यश खात्मा ब्राह्मणानामहं भवामि, तथा राज्ञां यशो विशां यश इति सार्वात्यिलङ्काच परप्राप्तिसङ्कल्य स्वाय-मित्यर्थः। चलु वेश्वप्रतिपत्तीच्हा परब्रह्मविषया तथापि सा कथं गतिपूर्विका स्थादित्यत खाह। सा चेति। तज ब्रह्मलोके विद्याविद्योनेव पराजिता पूरस्ति ब्रह्मणो हिरस्थगर्भस्य तेनेव प्रभुना विमितं निर्मितं हिरस्थयं वेश्वास्ति तत् प्रतिपद्यते।

न तु मुख्यवादया गृष्णुपपत्थादीन् द्रत्याद्य एव पिद्धान्ता याख्यातः, दितीयस्तु पूर्वः पद्यः । नह्यमत्यपि सभावे मुख्यस्थै-वार्यस्य ग्रहणिति कश्चिदाज्ञापियता विद्यते । परविद्याप्रक-रणेऽपि च तत्स्तुत्यर्थं विद्यान्तराश्रयगत्यनुकोर्तनमुपपद्यते 'वि-व्यद्धःन्या जल्ममणे भवन्ति' दतिवत् । 'प्रजापतेः सभां वेश्व प्रतिपद्ये' दति तु पूर्ववाक्यविच्छे देन कार्थेऽपि प्रतिपत्त्यभिमन्धिनं विद्यते । सगुणेऽपि ब्रह्मणि च सर्वात्मलकीर्तनं 'सर्वकर्मा सर्वकामः' दत्यादिवत् कल्यते । तस्मादपरविषया एव गतिश्रुतयः । केचित् पुनः पूर्वाणि पूर्वपचस्चाणि भवन्ति जत्तराणि सि-द्धान्तस्चाणीत्येतां व्यवस्थामनुद्धमानाः परविषया एव गतिश्रुतीः प्रतिष्ठापयन्ति । तदनुपपन्नं, गन्तव्यवानुपपत्तेत्रह्मणः, 'यत् सर्वगतं सर्वान्तरं सर्वात्मकञ्च परं ब्रह्मः' 'श्राकाणवत् सर्व-

विद्वानिति दहरविद्यायां गितपूर्विका वेश्मप्राप्तिकता तेन परब्रह्मण्यपि वेश्मप्रतिपत्तिश्रव्यसामान्याद्गतिपूर्वकत्वं तस्याः सिध्यतीव्यथः। किञ्च पर गताविति धातुपाठात् वेश्म प्रपद्ये द्रव्यत्र मार्गाःपेद्या भातीत्याह । परेरपीति । पूर्वपत्तमुपसंहरति । तस्मादिति ।
खाद्य एव सिद्धान्तपत्त द्रति द्रष्ठीकर्त्तुमुपक्रमते । ताविति । ब्रह्मश्रव्यमुख्यतादिहेत्नामाभासत्वं स्पुटयित । न हीति । गन्तव्यत्वस्य ब्रह्मलोकेष्यिति वज्जवचनादेः सङ्गल्यादेव गन्धादिद्वभोगाश्रतेश्च परब्रह्मण्यसम्भवान्मुख्यार्थत्याग द्रव्यथः । यद्यत्येतदे सत्यकाम परञ्चाः
परश्च ब्रह्मत्यादिश्रुतिषु प्रयोगसान्याद् ब्रह्मश्रव्य उभयत्र रूष्ठतया
मुख्य एव तथापि पृर्णे परिस्मन्नवयवार्थनिरित्श्यमहत्त्वस्य लाभादपरब्रह्मण्यमुख्य द्रव्यङ्गीद्यतिमिति मन्तर्थं। यद्तां कठवन्नीषु प्रकर्मावन्तादिति परविषयिति तन्नाह। परिति। यथा विद्यासंबद्धसुम्ना

गतस नित्यः' 'यसाचादपरोचाद्रह्म' 'यत्रात्मा सर्वान्तरः' 'त्रात्मैवेदं भवं ब्रह्मैवेदं विश्वं वरिष्ठम्' द्रत्यादि श्रुतिनिर्धारित-विश्वेषं, तस्य गन्तव्यता न कदाचिद्ध्पपद्यते। न हि गतमेव गस्येत, श्रन्या ह्यन्यद्गच्छित इति प्रसिद्धं लोके। ननु लोके गतसाऽपि गन्तवाता देशान्तर्विशिष्टस दृष्टा, यथा पृथिवीस एव पृथिवीं देशान्तरदारेण गच्छति तथाऽनन्यलेऽपि बा-लस्य कालान्तरविशिष्टं वार्द्धकां स्वात्मस्तमेव गन्तयं दृष्टं, तदत् ब्रह्मणे।ऽपि मर्वश्रात्यपेतलात् कथि चत् गन्तयता स्था-दिति। न, प्रतिषिद्ध मर्वविशेषला द्वाणः। 'निष्कालं निष्क्रियं ग्रान्तं निर्वदं निरञ्जनम्' 'त्रस्यूलमनखद्रस्यमजमदीघं' 'मं बाह्याभ्यन्तरे। ह्यजः' 'म वा एष महानज श्रात्माऽजरे।ऽ-मरोऽस्तोऽभयो ब्रह्म' 'म एष नेति नेति' इत्यादि श्रुतिस्ति-न्यायेभी न देशकालादिविशेषयोगः परमात्मनः कल्पयितुं शकाते, येन भूप्रदेशवयोऽवस्थान्यायेनास्य गन्तयता स्थात्। भ्रवयसासु प्रदेशावस्वादि विशेषयागाद्पपयते देशकास-

स्तुत्वर्थं तदसम्बन्धनाद्यन्तरकीर्ततं। तथा परिवद्यास्तुत्वर्थं तत्यकर-ग्रेऽप्यपरिवद्यात्रय इति कीर्तनं युच्यते, ग्रतिं विनापि हि परिवद्याः निरित्तप्रयपाला तस्यान्वपरिवद्यापालग्रातिसाध्यमन्तर्भवित इति स्तृति-लाभादित्वर्थः। यदप्यक्तं प्राप्तिसङ्ख्योऽपि प्रवत्तपरिवधय इति तन्नेत्वाह। प्रजापतेरिति। प्रजापतिसभावेश्मश्रुतिभिस्तत्सङ्घातक-वाक्येन च प्रकर्णं बाध्यं, यशोऽहमिति सार्वात्यं तृपासनार्थमपर-ब्रह्माण्यपि युच्यत इत्यर्थः। स्वपद्ममुक्ता परमतं दृष्यति। केचिदि-त्यादिना। सर्वग्रतस्य स्नात्मभूतस्यापि ब्रह्मणः संसारदेशात् देशा-

विशिष्टा गन्नवाता। जगदुत्पित्तिस्वितिप्रलयहेतुलयुतेर्नेक
श्रित्तं ब्रह्मण दित चेत्। न, विशेषिनराकरणयुतीनामनन्यार्थलात्। उत्पत्त्यादियुतीनामिप समानमनन्यार्थलिमित चेत्। न,
तासामेकलप्रतिपादनपरलात्। स्टादिदृष्टान्तैर्हि सता ब्रह्मण
एकस्य सव्यलं विकारस्य चानृतलं प्रतिपादयच्छास्तं नेत्यत्यादिपरं भवितुमर्हति। कसात् पुनक्त्यत्यादियुतीनां विशेषिनराकरणयुतिशेषलं न पुनिरतरशेषलिमतरामामिति।
उच्यते, विशेषिनराकरणयुतीनां निराकाङ्गार्थलात्। न ह्यात्यान एकलित्यलग्रुद्धलाद्यवगता सत्यां भ्रयः कचिदाकाङ्वीपजायते पुरुषार्थसमाप्तिबुद्युत्यन्तेः। 'तच को मोहः कः
शोक एकलमनुपश्यतः' 'श्रभयं वै जनक प्राप्ते।ऽसि' 'विद्वान् न
विभेति कुतञ्च न' 'एतं ह वाव न तपित किमहं साधु नाकरवं

न्तरेण तलानात् कानान्तरेण विशिष्ठतया गन्नयं स्वादिति एथिवीवयोदछान्ताभां प्रक्षते। नन्नित। यतं विनैव प्राप्तत्वमनन्थतं, खवस्वातद्वते रमेदात् स्वात्मभूतत्वं। नन् युक्तं भूवयसोः प्राप्तयोरिष
देशान्तरकानान्तरविशिष्ठत्वेन गन्तयं तयोगंन्तृभिन्नत्वात्, ब्रह्मणन्तु
गन्निभन्नस्य कथं गन्तयत्वं तन्नाह्न। सर्वभक्ति इति। या प्राप्ता भूः
सा गन्तया यच गन्तयं देशान्तरं तन्त्वप्राप्तं इति कुतः प्राप्तस्य
गन्तया वयसे।ऽपि कानान्तरेऽभियिक्तिमानं नागन्तयत्वमिति वन्तुगतिः, खङ्गीह्मय विशिष्ठभूवयसे।गंन्तयतां परब्रह्मणे। देशकानविशिछ्याभावात् कथि दृष्यि गन्तयत्वाह्न। नेत्यादिना। अनादिमत् परं
ब्रह्म हत्याद्या स्मृतिर्द्रस्यविशेषस्य दृश्चि कल्पितत्वाद् दृगात्मने। निर्विशेषन्तु
नास्येवेति प्रक्षते। नगद्त्यत्तीति। किं निर्विशेषस्य।सन्तं माना-

किमइं पापमकर्वम्' द्रत्यादिश्रुतिभ्यः। तथैव च विद्षां तुष्य-नुभवादिदर्भनात् विकारानृताभिषन्ध्यपवादाच 'स्त्योः म्ख्यमाप्नाति य इच नानेव पश्यति' इति। त्रते। न विशेष-निराकरण अतीनामन्य शेषलमवगन्तुं शक्यं। नैवमुत्यन्यादिशु-तीनां निराकाङ्गार्थतप्रतिपादनमामर्थमिल, प्रत्यचन्त तामा-मन्यार्थतं समन्गस्यते। तथा हि 'तत्रैतच्छुङ्गमुत्पतितं साम्य विजानी हि नेदममूलं भविष्यति' इत्युपन्यस्थाद के सत एव एकस जगन्मू जस्य विज्ञेयलं दर्भयति। 'यता वा दमानि स्तानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति यत् प्रयन्यभिमंविशन्ति तदि-जिज्ञायस्व तद्भन्ना' दति च। एवम्त्यत्त्यादिश्रुतीनामैकात्याव-गमपरतात् नानेकप्रक्तियोगे। ब्रह्मणः, श्रतस्य गन्तव्यतानुप-पत्तिः। 'न तस्य प्राणा उत्कामन्ति ब्रह्मीव सन् ब्रह्माप्येति' इति च परिसान् ब्रह्मणि गतिं निवारयति। तञ्चाख्यातं 'स्पष्टा ह्येकेषाम्' द्रत्य व । गतिक ल्पना याञ्च गन्ता जीवा गन्त-व्यस्य ब्रह्मणे। उवस्वी विकारे। उन्हों वा ततः स्वात् श्रत्यन्ततादा-तये गमनानुपपत्तेः। यद्येवं ततः किं स्थात्। उच्यते यद्येक-देशसेनैकदेशिना नित्यप्राप्तलात् न पुनर्बह्मगमनमुपपद्यते।

भावात् सिविशेषश्रुतिविरोधादा नाद्य द्रत्या है। नेति। दितीयं शक्कते। उत्पत्त्यादोति। सिविशेषश्रुतीनां निर्विशेषश्रुतिशेषलात् न विरोध द्रत्या है। नेति। निर्विशेषश्रुतीनामेव सिवशेषलं किं न स्यादित्या है। कस्मादिति। तासां खार्भे पालवन्त्वेन निराकाङ्कलात् शेषिता विशेष-श्रुतीनां लपालतात् निष्धेय विशेषसमर्पणादिद्वारेण शेषलं पालवत् सिव्धावपालं तदक्कमिति न्यायादित्या है। उच्यत द्रत्यादिना। न

एकदेशैकदेशिलक ल्पना च ब्रह्म खनुपपन्ना, निर्वयवलप्र-सिद्धेः। विकारपचेऽप्येतत्तुच्यं, विकारेणापि विकारिणा नि-त्यप्राप्तलात्। न हि घटो महदात्मतां परित्यच्यावतिष्ठते, परि-त्यागेऽभावप्राप्तेः । विकारावयवपचयाञ्च तद्वतः खिरलात् ब्रह्मणः संसारगमनमयनवङ्गृप्तं । श्रयान्य एव जीवा ब्रह्मणः माऽणुर्खापी मध्यमपरिमाणा वा भवितुमईति। व्यापिले गम-नानुपपत्तिः। मध्यमपरिमाणले चानित्यलप्रसङ्गः। त्रणुलेऽपि कत्त्र भरीरवेद नानुपपत्तिः । प्रतिषिद्धे चाणुलमध्यमपरिमा-णले विस्तरेण पुरस्तात्। परसाचान्यले जीवस्य 'तत्वमिध' द्रत्यादिशास्त्रवाधप्रमङ्गः। विकारावयवपचयोरपि समाना दोषः। विकारावयवयास्तदते। जन्यत्वाददोष इति चेत्। न, मुखीकलानुपपत्तेः। सर्वेषु चैतेषु पत्तेव्यनिमीचप्रमङ्गः संसा-र्थातालानिवृत्तेः। निवृत्ती वा खरूपनाग्रप्रमङ्गः ब्रह्माता-लानभ्यपगमात्। यत्तु कैश्विच्चल्यते नित्यनैमित्तिकानि कर्मा खनुष्ठीयन्ते प्रत्यवायानुत्यत्तये, काम्यानि प्रतिषिद्धानि च परिच्चिन्ते खर्गनरकानवाप्तये, मांप्रतदे है। पभाग्यानि च

किवलं न्यायात् शेषता किन्तु श्रुषाऽपीषा ह । प्रयच्चिति । तत्र मूल-कारणे ब्रह्मण्येतत् श्रुद्धं जगदात्मकं कार्यमुत्पद्मिष्यप्रक्रम्य तेन श्रुद्धेन सन्मृलमन्विच्छे त्यपसं हारे सत एव द्धेयत्मम् कान्दे। ग्ये तथा तैत्ति-रीयकेऽपि जगज्जन्मा यनुवादेन ब्रह्मण एव द्धेयत्वं दिर्शितमतः स्टि-श्रुतीनां श्रुत्येव निर्विशेषधी श्रेषता भाती त्यर्थः । एवं ब्रह्मणे निर्वि-शेषतात् न गन्तव्यमिति प्रतितमा ह । एवमिति । स्पर्यनिषेधा च परस्य न गन्तव्यतत्या ह । न तस्रोति । एवं गन्तव्या ले। चन्या गतिं निरस्य

कर्माणुपभागेनैव चयन्ते इति, त्रता वर्तमानदे हपाता दूर्द्ध दे-इान्तरप्रतिसन्धानकारणाभावात् खरूपावस्थानलचणं कैवल्धं विनापि ब्रह्मात्मतयैवं वृत्तस्य मेत्यति इति। तद्मत्, प्रमा-णाभावात्। नद्योतत् शास्तेण केनचित् प्रतिपादितं, मोचार्थी इत्यं ममाचरेत् इति। खमनीषया लेतत् तर्कितं यसात् कर्मनिमित्तः संसार् सात् निमित्ताभावात् न भवियति इति। न चैतत् तर्कयितुं शकाते निमित्ताभावस्य दुर्ज्ञान-लात्। बह्ननि कमाणि जाह्यन्तरमिञ्चतानि दृष्टानिष्टविपा-कान्येकैकस्य जन्तोः समायन्ते तेषां विरुद्धफलानां यगप-दुपभागामभावात् कानिचि स्थावसराणीदं जन्म निर्मिमते कानिचित्त देशकालनिमित्तप्रतीचा खासत दत्यत सोषामव-शिष्टानां सांप्रतेनीपभीगेन चपणासमावात् न यथावर्णित-चरितखापि वर्तमानदेइपाते देहान्तर्निमित्ताभावः शकाते निश्चेतुं कर्मग्रेषमङ्गाविमिद्धिश्च। 'तद्य द्रह रमणीयचरणाः ततः ग्रेषेण' दत्यादिश्रुतिस्मृतिभ्यः। स्वादेतत् नित्यनैमित्तिकानि

गन्तालो चनयापि निरस्यति। गतिकस्पनायां चेत्यादिना। भेदाभेदेन दे कस्पावत्यन्तभेदस्तृतीयः कस्पः। नन्वत्यन्ताभेदकस्पः किमिति ने क्ति स्वाहः। खत्यन्ति। कस्पचये किं दूषणमिति एक्कि। यद्येवमिति। कस्पदयेऽपि दे ाधान्तरमाद्यः। विकारावयवपद्यये स्वितः। विकारावयवस्त्रपत्रीवविधिष्यस्य ब्रह्मणः स्थिरत्वात् जीवानां गत्यागती न स्थातां। नह्यचलातिस्पूलपाषाणस्यये पर्मेष्ट्रकपाषाणावयवये स्वलनमित्तं इत्यर्थः। स्वस्थाकन्वद्यानात् कस्पिते।पाधिभिर्मत्यागतिविभम इति भावः। हः तीयकस्पमनूद्य विकल्य दूषयित। खयेत्यादिना। द्वभेदस्रुतिविरोध-

तेषां चेपकाणि भविष्यन्ति इति। तन्न, विरोधाभावात्। यति हि विरोधे चेयाचेपकभावे। भवति न च जन्मान्तरमञ्चि-तानां सुकतानां नित्यनैमित्तकौरिस विरोधः, ग्रुद्धिरूपला-विशेषात्। दुरितानां लग्नुद्धिक्षपत्नात् सति हि विरोधे भवतु चेपणं। न तु तावता दे हान्तर्निमित्ताभावसिद्धिः। सुक्रतनिमित्तले।पपत्तेः दुश्चरितस्थायभेषचपणानवगमात्। न च नित्यनैमित्तिकानुष्ठानात् प्रत्यवायानुत्यत्तिमात्रं न पुनः फलान्तरात्पत्तिरिति प्रमाणमस्ति फलान्तरखायनु-निष्पादिनः समावात्। सार्ति ह्यापस्तमः। तद्यथा 'त्राम्रे फलार्थे निर्मिते कायागन्धावनुत्पद्येते एवं धर्मञ्च चर्यमाण-मर्था अनुत्पद्यन्ते दित । नचामित मम्यग्दर्शने मर्वात्मना काम्य-प्रतिषिद्धवर्जनं जनाप्रायणान्तराले केनचित् प्रतिज्ञातुं प्रकां, सुनिपुणानामपि सुन्नापराधदर्भनात्। संग्रयितयं तु भवति तथापि निमित्ताभावस्य दुर्ज्ञानलमेव । न चानस्प्रगम्यमाने ज्ञानगम्ये ब्रह्मात्मले कर्दलभानृलखभावस्यात्मनः कैवल्यमा-काङ्कितुं प्रकां त्रान्याण्यवत् खभावसापिर हार्यवात्। सा-

क्पा देखि। मम नास्ति इति भेदवाद्याः । विकारावयवये। रिति। भि-व्योरभेदी मुखो न युक्तो विरोधादिति परिइरित । नेति। किञ्च पद्मचयमप्ययुक्तं संसारित्यस्य ताक्तिजीवभावस्य नागः जीवस्रक्प-नाग्रप्रसङ्गात् । नचास्माभिरिव त्यया ब्रह्मात्मात्वं जीवस्य ताक्तिकरूप-मङ्गीक्षतं यदस्य संसारनाग्रोऽपि न स्थादित्याः । सर्वे स्विति । नन् किं ब्रह्मत्वेन संसाराभावः किल मेद्याः स च कमाभावमात्रेण सेत्यति इति कमंजडानां मतमुद्भात्य निरस्यति । यक्तियादिना । तदिति

देतत्, कार्दलभाकुलं कार्यमनर्था न तच्छिकाः तेन प्रत्यवस्थाने-ऽपि कार्यपरिहाराद्पपन्ना माच दति। तच न प्रक्तिः, \*तङ्गावे कार्यप्रमवस्य द्रिवारलात्। तथापि स्वात् न केवला प्रकिः कार्यमार्भतेऽनपेच्यान्यानि निमित्तान्यत एकाकिनी सा स्थि-तापि नापराध्यति इति। तच न, निमित्तानामपि प्रति-लचणेन समस्थेन नित्यसमद्भवात्। तस्मात् अर्दवभानृवख-भावे मत्यात्मन्यमत्यां विद्यागम्यायां ब्रह्मात्मतायां न कथञ्चन मोचप्रत्यागाऽस्ति। श्रुतिश्च 'नान्यः पन्या विद्यतेऽयनाय' इति ज्ञानादन्यं माचमागं वार्यति। पर्सादनन्यलेऽपि जीवस्य मर्वयवद्वार लापप्रमङ्गः, प्रत्यचादिप्रमाणाप्रवृत्ते रिति चेत्। न, प्राक्प्रवीधात् खप्नयवहारवत् तदुपपत्तेः। शास्त्रञ्च 'यव हि द्वैतिमव भवति तदितर इतरं पश्चिति द्वादिनाऽप्रबुद्धविषये प्रत्यचादिखवद्यारम्का पुनः प्रवृद्धविषये 'यच लख सर्वमात्मै-वास्तत् तत् केन कं पायेत्' द्रत्यादिना तदभावं दर्भयति। तदेवं परब्रह्मविदो गन्तयादिविज्ञानस्य बाधितलात् न कथञ्चन गतिरूपपादचितुं शक्या। किंविषयाः पुनर्गतिश्रुतय दति।

एवं रत्तं, मोचि हेतुरिष्यस्मिन् खर्षे मानाभावादिष्यर्थः। तर्क एव मानमिष्यत् खाइ। न चैतत् तर्कियतुमिति। नन् तवाप्येतत् तर्क-माचमेकस्मिन् जन्मन्यनेकविषद्धफ्लानां कर्मणां भागायागादस्वव-प्रिष्टं कर्म जन्मान्तरस्य निमित्तमिष्याप्रद्ध्य तन्मानमाइ। कर्मप्रेष-सद्भावसिद्धिचेति। सन्वनारस्य फलानि पृष्यपापानि तेषां निष्या-यनुष्ठानेन च्यात् न जन्मान्तरमिति प्रद्वते। स्थादेतदिति। पृष्येन पृष्यस्य न नाग्रः खविरोधादन्यथाऽतिप्रसङ्गात् पापस्यापि सर्वतमना

<sup>\*</sup> सद्घावे इति वर्धः।

उच्यते। सगुणविद्याविषया भविष्यन्ति। तथा हि कचित् पञ्चामिविद्यां प्रक्रत्य गतिर्च्यते कचित् पर्यक्षविद्यां कचित् वैयानर्वद्यां। यत्रापि ब्रह्म प्रक्रत्य गतिर्च्यते 'यथा प्राणे। ब्रह्म कं ब्रह्म खं ब्रह्म' दति 'श्रय यदिदमस्मिन् ब्रह्मपुरे दहरं पुण्डरीकं वेश्म' दति तत्रापि च वामनीलादिभिः सत्यकामा-दिभिञ्च गुणेः सगुणखेवापास्यलात् सम्भवति गतिः, न कचित् परब्रह्मविषया गतिः श्रायते। तद्यथा गतिप्रतिषेधः श्रावितः 'न तस्य प्राणा उत्कामन्ति' दति 'ब्रह्मविदाप्नोति परम्' दत्या-दिषु तु सत्यप्याप्नोतेर्गत्यर्थले वर्णिते न न्यादेन देशान्तरप्राष्ट्य सम्भवात् स्वरूपप्रतिपत्तिरेवेयमविद्याध्यारोपितनामरूपप्रपञ्च-प्रविख्यापेच्याऽभिधीयते। 'ब्रह्मव सन् ब्रह्माप्येति' दत्या-दि च द्रष्ट्यम्। श्रपि च परविषया गतिर्थास्त्यायमाना प्ररोचनाय वा स्थादन्चिन्तनाय वा, तत्र प्ररोचनं तावत् ब्रह्म-

पुण्यनाश्चले मानं नास्तीति सिच्चतपुण्यपापाभ्यां जन्मान्तरं दुर्वारिमित्याच्च। तम्नेत्यादिना। जियमाणिमित्यादिनापि जन्म स्यात्, कर्मणा पिटलोक द्रत्यविश्वेषश्चतेः, स्मृतेच्चेत्याच। न च नित्येति। प्रत्यवायनिरासार्थे नित्याद्याचारे सत्यन् पञ्चात् फलान्तरं निष्यद्यत द्रत्यच दृष्टान्तः। तत् यथिति निमित्ते च्यारेपिते सति दृष्ट्यथः। तथापि काम्यादिकर्मसत्ताः निच्चयो नास्त्वतं च्याच्च। संश्रयतव्यन्विति। ज्ञानं विना देच्चपाते मोच्च एवति निच्चयालाभात् तत्यचे च्यतिरिति भावः। ब्रह्मभिन्नस्य जीवस्य कार्वति निच्चयालाभात् त्याचे च्यतिरिति भावः। ब्रह्मभिन्नस्य जीवस्य कार्वत्यादिस्तभावस्य मोच्चस्यापि न युक्तेत्याच्च। न चेति। कर्वताः दिस्तपं कार्यं न स्वभावः किन्तु तच्चितिरित शङ्कते। स्यादेतदिति। कार्यगम्यायाः शक्तेः कार्यस्यासत्यतानुत्यादे सत्यमयक्तं च्यतः शक्तिसत्ते ति विवयस्य कार्यस्यादस्यदेशकालादिनिमित्तानाञ्चात्मनां शक्तिदारा नि-

विदे न गत्युत्वा क्रियते खसंवेद्येनैवाव्यविहतेन विद्यासम-र्णितेन खास्थ्येन तिसाद्धेः। न च नित्यसिद्धनिःश्रेयसनिवेदन-स्वासाध्यमलस्य विज्ञानस्य गत्यन् चिन्नने काचिद्यपेचीपपद्यते, तसादपरविषयैव गति:। तच परापरब्रह्मविवेकानवधार्णे-नापरिसान् ब्रह्मणि प्रवर्तमाना गतिश्रुतयः परिसानधारोष्यन्ते। किं दे ब्रह्मणी पर्मपर्चेति। वाढं दे। 'एतदै सत्यकाम पर-ञ्चापरञ्च ब्रह्म यदो द्वारः देत्यादिदर्भनात्। किं पुनः परं ब्रह्म किमपरं इति। उचाते। यचाविद्याञ्चतनामक्पादिविश्वेष-प्रतिषेधेनास्यू जादिशब्दैर्ब ह्या व्यपदि खते तत्परं। तदेव यत्र ना-मरूपादिविशेषेण केनचित् विशिष्टमुपासनाथापदि याते 'मना-मयः प्राणप्ररीरा भारूपः 'द्रत्यादि प्रब्दै स्तदपरं। नन्वेवं सत्यदि-तीय श्रुतिरूपर्धेत। न, श्रविद्याञ्जतनामरूपापाधिकतया परि-इतलात्। तस्य लपरब्रह्मोपामनस्य तत्सिची अयमाणं 'म यदि पित्रलोककामे। भवति' दत्यादिजगदै श्वर्यलचणं मंगार-गाचरमेव फलं भवति, ऋनिवर्तितलाद्विद्यायाः। तस्य च देश-

त्यसम्बन्धतानी हो। न स्वादिति परिइर्ति। तचे व्यादिना। मे। द्यसिद्यार्थं जीवस्य ब्रह्मताङ्गीकारे संसारान् पपत्तिमाण् ङ्याचाना दुपपतिमसक दुत्तां स्मार्यित। परस्मादि व्यादिना। प्रासिङ्गकं परिह्व व्याप्तमं प्रकृतम् पसंहरित। तदेविमिति। ननु परिवद्यायामप्याप्नोतिपदेन गतिः श्रुते व्यत चाह। ब्रह्मविदाप्नोतीति। वेषा त्याच गतेर्ने
परिवषयत्विमित्याह। च्यपि चेति। च्यु चित्तनपद्यं प्रव्याह। न च
निव्यसिद्धेति। कथं तिई के चित् परिवषयत्वं गतेरुत्तिमित्याण् ङ्या
मान्ये व्याह। तत्र परापरेति। प्रश्रपूर्वकं \*निवेदन स्यासाध्य प्रवस्य

<sup>\*</sup> निवंद नस्येत्यादिः चनवधारणेनेत्यनः पाठः वर्वे० प्० नास्ति।

विशेषावबद्धलात् तत्प्राष्ट्राधं गमनमविष्द्धम्। मर्वगतलेऽपि चा-त्सन श्राकाशस्थेव घटादिगमने बुद्धासुपाधिगमने गमनप्रमि-द्धिरित्यवादिश्व 'तद्गुणमारलात्'(ब्र॰स्र॰) दत्यच। तस्मात् 'कार्धं वादरिः' दत्येष एव पचः स्थितः। 'परं जैमिनिः'(ब्र॰स्र॰) दति च पचान्तर\*प्रतिपादनमाचप्रदर्शनं प्रज्ञाविकाशनायेति द्रष्ट्यम्॥

#### अप्रतीकालम्बनान्नयतीति वादरायण उभय-याऽदोषात् तत्क्रतु थ ॥ १५ ॥

स्थितमेतत् कार्यविषया गतिर्न परविषयेति। ददमिदानीं मन्दिस्रते, किं पर्वान् विकाराज्यनानऽविषेशेणैवामानवः पुरुषः प्रापयति ब्रह्मजोकमुत कांस्थिदेवेति। किं तावत् प्राप्तं पर्वेषामेवैषां विदुषामन्यत्र परस्नात् ब्रह्मणो गतिः स्थात्। तथा हि 'त्रनियमः पर्वापाम्' दत्यत्राविशेषेणैवैषा विद्यान्तरे- स्वतारितेत्येवं प्राप्ते प्रत्याह। श्रप्ततीकाज्यनानिति। प्रती-

ग्रात्यनुचिन्तने काचिदपेचो। पप्येत तसादपरविषया गतिः। तत्र परापरत्रस्नविवेकानवधारणे परापरत्रस्नविभागं वदनपरत्रस्नणि गतेरर्थवन्त्वमाह। किंदे हत्यादिना। व्यापिना जोवस्य कथं गति-स्तत्राह। सर्वगतत्वेऽपीति॥

रवं गन्तवं निरूप गन्तृ विधारयित। अप्रतिकेति॥ 'स रवेनान् ब्रह्म गमयित' इत्यिविशेषश्रुतेः तत्कतुन्यायाच संणयमाइ। इद्मिति। अनियमाधिकरणे तत्त्वविदे । उत्तः सर्वे। पासकानां मार्गापसंद्यार उत्तः, इदानीमप्रतीको पासकानामेव मार्गाः
न सर्वषां विकारे। पासकानामित्यभयथा भावे। क्रीः पूर्वे। क्रांतिरे। धः
स्यात्, तसादुपासकमा चर्योत्तरमार्गसिद्धिरित पूर्वे पच्च पखं, सि-

<sup>\*</sup> प्रतिभागेति वर्धः काः।

कालम्बनान् वर्जयिला सर्वानन्यान् विकारालम्बनान्नयितं व्रह्मलोकिमिति वादरायणाचार्या मन्यते। न ह्येवमुभयथा-भावाम्यपमे किथ्यत् देषि।ऽस्ति। श्रनियमन्यायस्य प्रतोकय-तिरिक्तेव्यस्पासनेषूपपत्तेः। तत्कृतुश्चास्थोभयथाभावस्य समर्थको हेतुर्द्रष्ट्यः। यो हि ब्रह्मकृतुः स ब्राह्ममैश्वर्यमासीदे-दिति स्थियते 'तं यथा यथापासते तदेव भवन्ति' दति श्रुतेः। न तु प्रतीकेषु ब्रह्मकृतुलमस्ति प्रतीकप्रधानलादुपासनस्य। नन्बब्रह्मकृतुमानपि ब्रह्म गच्छतीति श्रूयते, यथा पञ्चामिनविद्यायां 'स एनान् ब्रह्म गमयित' दति। भवतु यचैवमाहत्य-वाद उपलभ्यते तदभावे लेतसर्गिकेन तत्कृतन्यायेन ब्रह्म-क्रह्ममिव तत्प्राप्तिनैतरेषाभिति सन्यते॥

## विश्रेषच दर्शयति॥ १६॥

नामादिषु प्रतीकोपासनेषु पूर्वसात् पूर्वसात् फलविशेषमु-त्तरसानुत्तरसिनुपासने दर्शयति 'यावन्नाको गतं तचास्य यथा-

द्वान्ते तूभयथाभावसिद्धः। खदीषादिति सूचे पदच्चेदः, खिन्देशिदित्यर्थः। खिनयमः सर्वेषामिति सूचे सर्वभ्रव्यस्य प्रतीकोपास-कान्यपरत्वादिति भावः। यद्यपि प्रतीकथायिनां पित्याण्यतीय-खानयोरप्रवेभादिचिरादिमार्भे। वाचक्तथापि तेषां विद्युत्पर्यन्तमेव गमनमक्त न ब्रह्मप्राप्तिर्बह्मकतुत्वाभावात्। यो यत् थ्यायति स तत्या-प्रेति इति हि तत्कतुन्यायः श्रुतिमू लः, प्रतीकेषु च नामादिषु ध्येयेषु ब्रह्मणा गुणत्वात्, न ब्रह्मथायित्वमिक्तः। अस्य च न्यायस्य पश्चापिवद्यायामाह्त्यवादात् प्रत्यच्चवचनाद्वाध द्रष्ट इति सूच-भाष्यार्थः॥

कामचारो भवित वाम्वाव नाम्ने भूयमी यावदाचे गतं तत्राख यथाकामचारो भवित मने वाव वाचे भूयः' द्रत्यादिना। म चायं फलविशेषः प्रतीकतन्त्रत्वादुपामनानामुपपयते, ब्रह्म तन्त्रत्वे तु ब्रह्मणेऽविशिष्टत्वात् कथं फलविशेषः खात्। तसान प्रतीकालम्बनानामितरे सुल्यफलत्मिति॥

दति श्रीमच्छारीरकमीमांसाभाखे श्रोमच्छ द्वरभगवत्या-दक्ती चतुर्थाध्यायस्य हतीयः पादः॥ ॥

किञ्च प्रतोकतारतम्येन पालतारतम्यश्रुतेन प्रतोकथ्यायिनां ब्रह्म-प्राप्तिरित्याच । विशेषञ्चेति । तस्मादसति वचने ब्रह्मध्यायिन एव ब्रह्म-गन्तार इति सिद्धम्॥

इति श्रीमत्यरमचंसपरिवाजकाचार्य श्रीगोविन्दानन्दभगवत्याद-कृती भाष्यरत्वप्रभायां चतुर्घाध्यायस्य हृतीयः पादः॥ 💥 ॥

#### ॐ पर्मात्मने नमः।

**一** 

## सम्पाद्याविभावः खेनग्रब्दात् ॥ १ ॥

'एवमेवेष मंप्रवादोऽसाच्छरीरात् वमुत्याय परं ज्यातिरपमण्य स्त्रेन रूपेणाभिनिष्यद्यते' दित श्रूयते। तत्र मंग्रयः,
किं देवलेकाद्यपभागस्याने स्विवागन्तुकेन केनचिद्विश्रेषेणाभिनिष्यते श्राद्यास्विदात्ममात्रेणेति। किन्तावत् प्राप्तं
स्थानान्तरेस्विवागन्तुकेन केनचिद्रूपेणाभिनिष्यत्तिः स्थात्,
मोचस्यापि फललप्रविद्धेः, श्रभिनिष्यत्त दित चेत्यित्तपर्यायत्नात्। स्र्रूपमात्रेण चेदभिनिष्यत्तिः पूर्वास्ववस्थास् स्र्रूप्तः
पानपायादिभायेत। तस्मादिश्रेषेण केनचिद्धिनिष्यदत
दिखेवं प्राप्ते ब्रूमः, केवलेनैवात्मनाविभविति न धर्मान्तरेणेति।

#### ॐ ब्रह्मणे नमः।

पूर्वपादे ब्रह्मोपासकानां कार्यब्रह्मप्राप्तिकता, सम्मित तेवामैश्वर्यविशेषं ब्राह्मका किकं पादस्थात्तरार्द्धेन प्रपञ्चियध्वत्रादावभ्यक्तिपरविद्या-प्राप्तं निर्विशेषब्रह्मभावमाह । सम्पद्याविभावः खेनशब्दात्। निर्मुण-विद्यापालवाक्यमुदाहृत्य खशब्दस्य खीयागन्तुकरूपखात्मरूपवाचिता-भ्यां संश्रयमाह । एविमिति । पूर्वपद्ये मोद्यस्य खर्गादविश्रेषः, सि-द्रान्ते विश्रेष इति प्रवं, तत्र मोद्यं खागन्तुकः प्रवत्यात् खर्गवदिति

कुतः खेन रूपेणाभिनिष्यद्यते दति, खप्रब्दात्, श्रन्यद्या हि खप्रब्देन विशेषणमनवक्षृप्तं स्वात्। नन्वात्मीयाभिप्रायः ख-प्रब्दे। भविष्यति। न, तस्वावचनीयलात्। थेनैव हि केन-चिद्रूपेणाभिनिष्यद्यते तस्वैवात्मीयलापन्तेः स्वेनेति विशे-षणमनर्थकं स्वात्। श्रात्मवचनतायान्तु श्रर्थवत् केवले-नैवात्मरूपेणाभिनिष्यद्यते नागन्तुकेनापररूपेणापीति। कः पुनर्विशेषः पूर्वास्ववस्वास्विद् च स्वरूपानपायमाम्ये सति दत्यतः श्राह्म॥

#### मुक्तः प्रतिज्ञानात् ॥ २॥

योऽचाभिनिष्यद्यत द्र त्युक्तः स पूर्ववस्थिविन मुक्तः ग्राह्नेनैवात्मनाऽवितष्ठते पूर्व्वचास्थे भवत्यि रेादितीव विनाममेवापीता भवतीति च ऋवस्थाचयक लु वितेनात्मना द्रत्ययं
विभेषः, कथं पुनरवगस्यते मुक्तोऽयिमदानीं भवतीति।
प्रतिज्ञानादित्यादः। तथाद्वि 'एतन्त्वेव ते स्वयोऽनुव्यास्थासामि'
दत्यवस्थाचयदेषिविद्दीन मात्मानं व्यास्थियलेन प्रतिज्ञाय 'श्र-

जागरिते ह्यान्थादिदे इधर्मवान् भवति खप्ने तु हत इव केन चित्। चिप च पुत्रादिनाशादे दितीव भवति, सुषुप्ती तु विशेषा ज्ञानादि-

न्यायोपितयाऽभिनिष्यत्तिश्रवा पूर्वपच्चमा ह । विभिव्यादिना । खण्ड्श्रुतिबाधिता न्यायः चभिनिष्यत्तिश्च साचात्वार वच्चभिषायो बन्धधंस जन्मन्योपचारिकोवेति मला सिद्धान्तयति । रवमिति। मोच्चस्य पाललेन प्राप्तागन्तुकत्वनिरासार्थः सण्ड्य इति युक्तं खीयवाचित्वेऽन-र्यकानुवादः स्थादित्वर्थः । सूत्रान्तरं ग्रह्णाति । कः पुनरिति ॥ जागरिते चान्यादिरे च्यम्नेवान भवति स्रोते च चत्र इत केन चित्र ।

शरीरं वाव मन्तं न प्रियाप्रिये स्पृश्तः' दित चे।पर्यस्य 'स्वेन रूपेणाभिनिषद्यते म उत्तमः पुरुषः' दित चे।पर्यहरता। तथाऽऽख्यायिकोपक्रमेऽपि 'य श्रात्माऽपहतपाश्वा' दत्यादिमु-कात्मविषयमेव प्रतिज्ञानं। फललिसिद्धिरपि मोचस्य बन्धन-निवृत्तिमाचापेचा नापूर्वीपजनापेचा। यदप्यभिनिष्यद्यत दित उत्पत्तिपर्यायलं तदपि पूर्ववस्थापेचं, यथा रोगनिवृत्ताव-रोगोऽभिनिषद्यत दित तदत्। तस्माददेषः॥

#### त्रात्मा प्रकरणात्॥ ३॥

कयं पुनर्मृत दृत्युच्यते 'यावता परं च्योतिरूपसम्पद्य' दृति कार्यगोचर्मवैनं श्रावयित । च्योतिः शब्दस्य भातिकच्योति-षि रूढलात् । न चानितद्यत्तो विकारिवषयात् कश्चिद्विमृत्तो भवितुमर्द्दति विकारस्थातिलप्रसिद्धेरिति । नैष देषः । यत श्रात्मैवाच च्योतिः शब्देनावेद्यते प्रकरणात् । 'य श्रात्माऽपद्यत-पामा विर्जो विस्तृत्युः' दृति प्रकृते परस्मित्नात्मनि नाकस्मात् भीतिकं च्योतिः शब्यं यद्दीतं, प्रकृत परस्मित्नात्मनि नाकस्मात् च्योतिः शब्यं यद्दीतं, प्रकृत द्वात्मप्रकृतप्रकृत् । च्योतिः शब्दस्वात्मच्यपि दृश्यते 'तद्देवा च्योतिषां च्योतिः' दृति । प्रपञ्चितञ्चेतत् 'च्योतिर्दर्शनात्' (ब०स्व०) दृत्यच ॥

नय इवेति, बन्धदशायां कलुघितात्मना तिस्ति, मोचे तु विग्नालिताः खिलदुःखः परितः प्रद्योतमानपूर्णानन्दात्मनावतिस्तत इति महान् विश्रेष इत्यर्थः। कार्यगोचरमिति कार्यपाप्तमित्यर्थः॥

कार्ये प्राप्तोऽपि मुक्तः किंन स्थादित्यत स्थाइ। न चानति-टत्त इति॥

## अविभागेन दष्टलात्॥ ४॥

परं ज्यातिरूपसम्पद्य खेन रूपेणाभिनिष्यते यः स किं परसादात्मनः पृथगेव भवति उताविभागेनैवावितष्ठत इति वीचायां 'स तत्र पर्येति' दत्यधिकरणाधिकर्तव्यनिर्देशात् 'च्या-तिर्पषम्पद्य इति च कर्वकर्मनिर्देशाङ्गदेनैवावस्थानिमिति यस मतिसं खुत्पादयति । श्रविभक्त एव परेणाताना मुक्ती-ऽवितष्ठते। कुतः दृष्टलात्। तथा हि 'तत्वमिष' 'श्रहं ब्रह्मास्मि' 'यच नान्यत् पर्याति' 'न तु तत् दितीयमस्ति' 'तते। उन्यदिभक्तं यत् पर्यते द्रायेवमादीनि वाक्यान्यविभागेनैव परमातानं दर्भयन्ति । यथादर्भनमेव च फलं युक्तं तत्क्रतुन्यायात्। 'यथोदकं गुद्धे गुद्धमाधिकं तादृगेव भवति' 'एवं मुनेर्वि-जानतः 'श्रात्मा भवति गैतिम' इति चैवमादीनि \* मृतस्बरूप-निरूपणपराणि वाक्यान्यविभागमेव दर्भयन्ति नदीसम्ट्रा-दिनिदर्शनानि च। भेदनिर्देशस्वभेदेऽष्ण्पचर्यते। 'स भगवः कस्मिन् प्रतिष्ठितः' इति 'स्वे महिन्नि' इति 'त्रात्मर्तिरात्म-क्रीड़:' इति चैवमादिदर्भनात्॥

चिमाग्रेन द्रखात्। खरूपस्थितमृत्तमुपजीय वादिविवादात् ब्रह्मभेदाभेदसंग्रये सखबन्तभेदं पूर्वपच्चमृत्ता सिद्धान्तमाह। य-स्येति॥

<sup>\*</sup> मुत्तिखक्षेति वर्धः काः।

## ब्राह्मेण जैमिनिहपन्यासा-दिभ्यः॥ ५॥

स्थितमेतत् 'स्थेन रूपेण' दत्यचात्ममाचस्रू पेणाभिनिष्यद्यते नागन्तुकेनापर रूपेणित । अधुना तु तिद्यग्रेष बुभुत्सायाम-भिधीयते । स्थमस्य रूपं ब्राह्मभपद्यतपाप्मवादि मत्यमङ्कल्प-वावमानं तथा 'मर्वज्ञलं मर्वेश्वरत्वञ्च तेन स्थेन रूपेणाभिनि-व्यद्यत दति जैमिनिराचार्था मन्यते । कुतः, उपन्यामादिभ्य-स्वयात्वावगमात् । तथा द्वि 'एष श्वात्वापद्यतपाधा' दत्यादिना 'मत्यकामः मत्यमङ्कल्पः' दत्येवमन्तेनोपन्यामेनेवमात्मकतामा-त्यानो बोधयति । तथा 'मत्व पर्यति जचन् क्रीडन् रममाणः' दत्येश्वर्यरूपमावेदयति । 'तस्य मर्वेषु लोकेषु कामचारा भवति' दति च 'मर्वज्ञः मर्वेश्वरः' दत्यादिव्यपदेशास्वैवस्रपपन्ना भवि-व्यन्ति इति ॥

वास्तेण जैमिनिः। उत्तां व्रस्थरूपमुपजीय स तिं सत्येन सर्वज्ञतादिधमेण युक्तास्तिरुति उत धमेस्य प्रप्राप्टङ्गवदत्यन्तासन्तात् चिन्माचात्मना तिरुति किं वा वस्तृतिश्चन्माचाऽपि जीवान्तरयवहारदृष्णा किल्यतसर्वज्ञतादिमानिति मुनिविप्रतिपत्तेः संप्रये सत्याद्यं पूर्वपच्चमाह। अधनेत्यादिना। तत्तत्पच्चसिद्धिरेव पत्तं द्रष्ट्यं। सोऽन्वेष्ट्यः इति विध्ययं उद्गः, य आत्मेत्यादिरुपन्यासप्पन्दार्थः। आदिपदात् विध्यपदेष्प्रयहः। तचाज्ञातज्ञापको विधिस्तमाह। तथा स तचेति। सर्वज्ञ इत्यादिस्तु व्यपदेष्रोऽयं हि नोद्देषः विध्यभावाद्यापि विधिः सिद्धविद्वर्षेष्ठादित्यर्थः॥

# चिति तन्माचेण तदात्मकत्वादित्यी-दुलेमिः॥ ६।

यद्यप्रदित्रपामलाद्यो भेदेनैव धर्मा निर्दिश्वने तथापि मञ्दित्रकाण एवेते, पामादिनिद्यत्तिमानं हि तन गम्यते, नैतन्यमेव लखात्मनः खळ्पिमिति तन्मानेण खळ्पेणाभिनि-व्यत्तिष्ठा । तथा च श्रुतिः 'एवं वा श्ररेऽयमात्माऽनन्तरे।ऽ-वाद्यः क्रत्यः प्रज्ञानघनः' दृत्येवंजातीयकानुग्रहोता भविष्यति । मत्यकामलादचस्त यद्यपि वस्त्रखळ्पेणैव धर्मा उच्चन्ते मत्याः कामा श्रुखेति तथाणुपाधिमबन्धाधीनलात् तेषां न चैतन्य-वत् खळ्पलमभवः श्रुनेकाकारलप्रतिषेधात् । प्रतिषिद्धं हि ब्रह्मणेऽनेकाकारलं न स्थानते।ऽपि परस्थोभयिकङ्गम्' [त्र॰स॰] दत्यच । श्रुत एव च जचणादिसङ्कोर्तनमिप दुःखाभावमान्नाभिन्त्रायं स्वत्यर्थमात्मरितित्यादिवत् । न हि मुख्यान्येव रित्नी-डामिश्रुनान्यात्मनिमत्तानि भक्ताने वर्णयतुं, दितीयविषय-लात् तेषां । तस्मात् निरस्ताभेषप्रपञ्चेन प्रसन्नेनाव्यपदेश्वेन वेषात्मनाऽभिनिष्यद्यते दत्यौडुकोमिराचार्था मन्यते ॥

सत्यत्वादिधमीणां सत्यतं दूषयद्यत्वासत्यपद्ममाइ। चिति तन्मानेणेति। चितिस्वेतन्यं, प्रव्यचागात् या विकल्पे। सन्प्रत्ययस्त्रज्ञाः छत्यन्तमसन्त इति यावत्। अस्त्यभावधमीणामसन्तं भावधमीणान्तु सन्त्वमित्याप्रद्या तेषामप्यापाधिकत्वात् असन्त्वमित्याद्य। सत्यका मेति। चिन्माने मुन्ने जद्यणादिश्रुतिः क्यं तन्नाद्य। खत एव चेति। सर्वधमीनिषधादेवेत्यर्थः॥

## एवमप्युपन्यासात् पूर्वभावादविरोधं वादरायणः ॥ ७॥

एवमिप पार्भार्थिकचैतन्यमाचखह्नपाम्युपगमेऽपि व्यव-हारापेचया पूर्वस्थाष्युपन्यासादिभ्याऽवगतस्य ब्राह्मसैश्वर्यह्नप-स्वाप्रत्यास्थानादविरोधं वादरायण श्वाचार्या मन्यते॥

# सङ्ख्यादेव तु तच्छुतेः॥ ८॥

हार्दविद्यायां श्रूयते 'स यदि पित्र लोक का मे। भवति सङ्क ल्यादेवास्य पितरः समुन्तिष्ठन्ति' दत्यादि। तत्र संश्रयः किं सङ्क ल्य एव केवलः पित्रादिसमुत्यान हेतु हत निमित्ता-

धर्माणां सव्यवमन्यन्तासव्यवच्चित-पच्च दयमुक्तम्। च्यद्वैत श्रुतीनां सर्वच्चलादिश्रुतिव्यवच्चारये। च्यच्च किचित् मृद्यन्ति च्यख्यानिति विद्यान्तयि। यनमपीति। च्यच्च केचित् मृद्यन्ति च्यख्याचिन्माच- च्यानात् मृक्तस्याच्चानाभावात् कृत च्याचानिकधर्मयोग इति, ते इत्यं वोधनीयाः, ये ईश्वरधर्मात्त एव चिदात्मनि मृक्तो जीवान्तरेर्थविद्य- यन्ते इति। गच मूलाविद्येक्यात् तद्माग्ने कृतो जीवान्तरिमिति वाच्यं, गवयं तद्माग्ने जीवान्तरे व्यवच्चारं ब्रूमः किन्तु तदंश्यनाश्चेनांश्चारब्यात्मिकश्चरीरद्वयाभिमानिना मृक्तावंशांतरोपाधिका जीवा व्यवच्चतीर इति वदामः। तिर्चं नानाविद्यापच्च एव कृतो नाद्मीयते जीवभे- दस्यावस्यकलादिति चेत्, न। प्रक्रतिनानात्वं प्रतिजीवं प्रपच्चभेद इत्या- च्यामाणिकानेकार्थगौरवादिति सर्वयद्वसम्मत एकविद्यापच्च एव श्रेयान्, स्रंश्मेदेन च बन्धमुक्तिर्थवस्थितित सङ्क्षिपः॥

एवं परिवद्याण लमुक्ति सिदानीं चपरिवद्याण लं प्रपच्चयति। सङ्ग-लपादेव तु तच्छुतेः। एवकारस्य विद्याग्य वच्छेदसाधारण्यात् 7 D 2 न्तरमहित इति। तच मत्यपि मङ्गल्पादेवेति अवणे ले।कवत् निमित्तान्तरापेचा युका। यथा ले। केऽसादादीनां सङ्ख्यात् गमनादिभय हेतुभाः पित्रादिसम्पत्तिभवलीवं मुक्तसाऽपि स्थात् एवं दृष्टविपरीतं न किल्पितं भविस्थिति। सङ्कल्पा-देवेति तु राज्ञ दव सङ्काल्यितार्थिसिद्धिकरीं साधनान्तरसा-मग्रीं सुलभामपेच्छे। चते । न च सङ्कल्पमा चसम्त्यानाः पि-चादया मनोर्थविजृिक्षतवचच्चललात् पुष्कलं भागं समर्प-यितुं पर्याप्तुयुरित्येवं प्राप्ते ब्रूमः। मङ्गल्यादेव तु केवलात् पिदादिसमुत्यानमिति । कुतः, तच्छुतेः । 'सङ्गल्यादेवास्य पि-तरः सम्तिष्ठनि दत्यादिका हि श्रुतिर्निमत्तान्तरापेचायां पी छोत। निमित्तान्तरमणि तु यदि सङ्कल्यान् विधाय्येव स्थात्, भवतु, न तु प्रयत्नान्तरमणाद्यं निमित्तान्तरमियते। प्राक् तत्ममत्तेर्वम्ध्यमङ्गल्यलप्रमङ्गात्। न च श्रुतिगम्धेऽर्थे लोकविदिति मामान्यता दृष्टं क्रमते। सङ्कत्यवलादेव चैषां यावत् प्रयाजनं खैर्थापपत्तिः प्राक्तमञ्जलविनचणनाम् तमञ्जलस्य ॥

संग्रयः, ब्रह्मलेकं गतस्थे।पासकस्य सङ्कल्णी यत्नान्तरसापेन्नः, भे।गसामग्रीसङ्कल्पत्नादस्मदादिसङ्कल्पवत्। न चेवकारिवरे।धः सङ्कल्पेन सामग्राद्यये।ग्रयवक्तेदेन सेलिभ्यार्थत्वात्, यत्नानङ्गीकारे भे।गपुष्ठ्यसिद्धिसेति पूर्वपत्तार्थः। स्वच लेकिटत्तानुसरणं पालं, सिद्धान्ते तु
विद्यावलेन सङ्कल्पस्येव भे।गपृष्टिकरत्वसिद्धिरिति भेदः। किञ्च यदि
भे।गसङ्कल्पानन्तरमिष यत्नान्तरसाध्यनिमित्तापेन्ना स्थात् तर्हि निमित्तप्राप्तेः प्राक् जातसङ्कल्पस्य बन्धतं स्थात् भे।गविलम्बात् ततः
सत्यसङ्कल्पश्चतेर्ने यत्नान्तरापेन्नेत्याः । निमित्तान्तरमिष त्विति ॥

#### त्रत एव चानन्याधिपतिः ॥ ८॥

त्रत एव चावन्ध्यसङ्कल्पलादनन्याधिपतिर्विद्वान् भवति, नास्यान्ये।ऽधिपतिर्भवति दत्यर्थः। न हि प्राक्तते।ऽपि सङ्कल्प-यन्नन्यस्वाभिकलमात्मनः सत्यां गते। सङ्कल्पयति। श्रुतिस्वै-तत् दर्भयति 'त्रय य दह त्रात्मानमनुविद्य त्रजन्येतां स्र सत्यान् कामान् तेषां सर्वेषु लोकेषु कामचारो। भवति 'दति॥

#### अभावं वादिरराच च्लोवं ॥ १०॥

'सङ्कल्पादेवास्य पितरः समुक्तिष्ठिन्ति' द्रत्यतः श्रुतेर्मनस्ता-वत् सङ्कल्पसाधनं सिद्धं, श्रुतेरिन्द्रयाणि पुनः प्राप्तेश्वर्यस्य विदुषः सन्ति न सन्तीति समीत्व्यते । तत्र वादिरस्तावदाचार्यः श्रुतेरस्थेन्द्रियाणाञ्चाभावं महीयमानस्य विदुषे मन्यते । कस्मात्, एवं द्याद्यासायः 'मनसैतान् कामान् पश्चन् रमते ब्रह्मलोके' दति । यदि मनसा श्रुत्रेरिन्द्रयेश्च विद्यरेत् मनसेति विशेषणं न स्थात् । तस्नादभावः श्रुत्रेरिन्द्रयाणां मोचे॥

## भावं जैमिनिर्विकल्पामननात्।। ११।।

जैमिनिराचार्या मनावच्छरीरसापि मेन्द्रियस भावं मुत्रां

नन्वीश्वराधीनस्य विदुषः कयं सङ्गल्यमात्रात् भागसिद्धिस्तत्राह। स्वत रवेति। ईश्वरधर्म रव विदुषाविभूत इति न सङ्गल्यभङ्ग इति भावः॥

रवकारवत् मनसेतिविशेषणेनान्यये।गयवक्केदात् देशायभाव रति पूर्वपद्मयति। अभावं वादिराह छोवं। अवापि वादिविवादात्

प्रति मन्यते, यतः 'स एकधा भवति चिधा भवति' दत्यादिना-ऽनेकधाभावविक ल्पमामनित । न ह्यनेकविधता विना प्रशेरभे-देना ह्यभी खात् । यद्यपि निर्गुणायां स्मिवद्यायामयमनेकधा-भावे विक ल्पः पद्यते तथापि विद्यमान भेवेदं सगुणाव स्थायामै य्यं स्मिवद्या स्तुत्वे सङ्गीर्वत दत्यतः सगुणविद्या फलभावेने।-पतिष्ठत दत्युच्यते ॥

## दादग्राच्चदुभयविधं वादरायणोऽतः॥ १२॥

वादरायणः पुनराचार्चाऽत एवाभय लिङ्ग श्रुतिदर्शनादु-भयविधलं माधु मन्यते, यदा मग्ररीरतां मङ्ग ल्ययति तदा मग्ररीरा भवति यदि लग्गरीरतान्तदा त्रग्गरीरः दति। मत्य-मङ्ग ल्यात् मङ्ग ल्यवैचित्र्याच। दादगा हवत्, यथा दादगा हः मत्रमहीनस्य भवति उभय लिङ्ग श्रुतिदर्शनात् एविमद-मपीति॥

## तन्वभावे सन्ध्यवदुपपद्यते ॥ १३ ॥

यदा तु मेन्द्रियस गरीरसाभावस्तदा यथा मन्धे स्थाने

संग्रयः, तत्र देहादया न सन्त्येव सदा सन्त्येवेति च पच्च दयं पूर्वपचाः, कालभेदेनेच्हया सन्ति न सन्ति चेति सिद्धान्तपची दृष्टयः, पलन्त तत्तच्छुतेर्मुख्यत्विमिति विवेकः ॥१०॥११॥

दादशाइवदिति। य एवंविदांसः एवमुपयन्ति इत्युपायिचादनाग-म्यल अतेर्दादशाइस्य सत्रतं, त आसतेति चापयन्तीति वाचादितलं

शरीरेन्द्रियविषयेव्यविद्यमानेव्ययुपलिक्षमात्रा एव पित्रादि-कामा भवन्येवं माचेऽपि खुः, एवं तदुपपद्यते॥

#### भावे जायदत्॥ १८॥

भावे पुनस्तने ार्यथा जागरिते विद्यमाना एव पित्रादिका-मा भवन्येवं मुक्तस्यापुपपद्यन्ते॥

## प्रदीपवदावेशस्तथा चि दर्शयति ॥ १५ ॥

'भावं जैमिनिर्विक ल्यामननात्' [त्र क्षि विद्या समरीर लं मुत्त खेलां तच चिधाभावादि खने कमरीरमर्गे किं निरात्मकानि मरीराणि दारु यन्त्रवत् सृज्यन्ते किंवा सात्मकानि असादादि मरीरवदिति भवति वीचा। तचात्ममन से भेंदानुपपत्तेरे केण मरीरेण थे। गादितराणि निरात्मकानी त्येवं प्राप्ते प्रतिपद्यते, प्रदीपवदावेण इति। यथा प्रदीप एके। उने कप्रदीपभावमापद्यते

सत्त्वलच्यामिति स्थितं, तथा दादशाहेन प्रजाकामं याजयेदिति यज-तिचादनादर्शनात् नियतकर्दकतावामोन दिराचादिवदहीनलचे-त्यर्थः॥ १२ ॥ १३ ॥ १४ ॥

पदीपवदावेगः। सङ्कल्पमात्रात् निर्मितदे हान्पजीय तेषु भयधाद भंग्नात् संभ्यमाह । भाविमिति । अनादि लिङ्ग भरोरे सिद्धान्ते ति भावात् निर्मिताने कदे हेषु भागासिद्धिः पूर्वपद्धाप्त , सिद्धान्ते तिस् । द्धिति मला सूत्रं याच्छे। यथे व्यादिना। स एकधा विधा पञ्चे व्यादिश्रवा विदुष एवाने कधाभाव उक्तः विद्धां ज् नादे हे। नापि विन्यात्रः लिङ्गेपहितात्मा न च तस्य लिङ्ग भेदं विना । ने कलं सम्भवति । खतः श्रुति बलादे कस्येवानादि लिङ्गस्य लोकदे हेषु प्रवेशेन भेद एए थः।

विकारणिक्योगात् एवमेकोऽपि सन् विदानैश्वर्ययोगादनेकभावमापद्य सर्वाणि ग्रिराणाविण्ञति। कुतः, तथाहि दर्णयति ग्रास्त्रमेकस्थानेकभावं, 'स एकधा भवति विधा भवति
पञ्चधा सप्तधा' दत्यादि। नैतदात्यन्ते।पमाभ्युपगमेऽवकन्यते
नापि जीवान्तरावेगे। न च निरात्मकानां ग्रिराणां प्रवृत्तिः
सभवति। यन्तात्ममनसार्भेदानुपपन्तेरनेकग्ररीरयोगामस्थव
दति। नैष देषः, एकमनेऽनुवन्तीनि समनस्कान्येवापराणि
ग्रिराणि सत्यमञ्जन्यतात् स्रन्यति, स्रष्टेषु च तेषूपाधिभेदादात्मने।ऽपि भेदेनाधिष्ठात्वलं योज्यते। एषैव च योगग्रास्तेषु योगिनामनेकग्ररीरयोगप्रक्रिया, कथं पुनर्मुकस्थानेकग्र-

यद्यपि मूलप्रदीपस्य वर्त्यन्तरेषूत्यवदीपानां चात्यन्तभेदोऽिक्त लिकुस्य तु देहभेदद्यतो भेदो न खतः, खतो लिक्जभेदेन तदुपहितजीवभेदात् अनुसन्धानानुपपत्तः, आगन्तकानेकस्र द्यावस्त्वार्यवादापाताच,
तथापि प्रदीपत्वजार्यको यिक्तियेचारोपात् दर्यान्तदार्थान्तिकयोः
साम्यं दर्ययं तथा च यथा प्रदीपाऽनेकवर्तिषु प्रविश्वति एवं विद्यायोगवलात् विद्या तु लिक्जस्य यापित्वादनेकदेहेषु युगपदावेश इति
सूचार्थः। विदुषेऽनेकधात्वं अतमन्यथा न घटते इत्याहः। नैतदिति।
इतस्य सात्मकत्वित्याहः। न च निरात्मकानामिति। यदनादि मन
एकदेहस्यं तदनुसारीिय देहान्तरस्थानि मनांसि भवन्ति तदवस्थानां तिवयम्यत्वसम्भवादित्यच योगशास्त्रसम्मितमाह। रुषेवेति।
निर्मायचित्तान्यस्मितामाचात् प्रदित्तभेदे प्रयोजकं चित्तमेकमनेकेधामिति भगवत्यतञ्जलिना स्वितं। योगिनोऽभिमानमाचाविर्मायचित्तानि निर्मायदेहेषु भवन्ति, तेषां नियामकमनादिचित्तमित्यर्थः।
उत्तरस्वयावर्त्यग्रक्कामाह। कथं पुनरिति। स्विजवत् स्विनः,
सक्क इत्यर्थः॥

रीरावेशादिलचणमैश्वर्यमध्यपगम्यते यावता 'तत् केन कं विजानीयात् न तु ति इतीयमस्ति तते। उन्यदिभक्तं यदिजानीयात् मिलिल एको द्रष्टा दैते। भवति देखेवंजातीयका श्रुतिर्विशेष-विज्ञानं वार्यतीत्यत उत्तरं पठति॥

# खाप्ययसंपत्यारन्यतरापेचमाविष्कृतं चि ॥ १६॥

खाणयः सुषुतं, 'खमपीता भवित तसादेनं खिपतीत्याच-चते' दित श्रुतेः । सम्मित्तः कैवल्यं, 'ब्रह्मीव सन् ब्रह्माप्येति' दिति श्रुतेः। तयारन्यतरामवत्यामपेच्यैतदिश्रेषसंज्ञाभाववचनं कितित् सुषुत्रावस्थामपेच्ये। चाते किचित् कैवल्यावस्थां । कथमवगम्यते, यतस्वचैव तदिधकारवश्रादाविष्कृतं, 'एतेभ्या स्वतेभ्यः समुत्यायः तान्येवानुविनश्यित न प्रत्य संज्ञास्ति चच लस्य सर्वमात्मीवास्तत् यच सुत्रा न कञ्चन कामं कामयते न कञ्चन खन्नं पश्चिति' दत्यादि श्रुतिभ्यः । सगुणविद्याविपाकस्थानन्वेतत् स्वर्गादिवद्-वस्थान्तरं यचैतदेश्वर्यमुपवर्ण्यते तस्माददेषः ॥

न तु तिह्तीयमस्तीति क्षचित् सृषुप्तिमधिकत्योक्षं 'तत् केन कम्' रत्या-दि क्षचिन्मृत्तिं प्रक्रत्योक्षं, एवं विश्वष्ठानाभाववचनं सृषुप्तिमृत्यग्यत-मापेचं सगुणे।पासकस्य भागोत्ता न विष्थते भिन्नविषयत्यादित्या ह। खाष्ययेति । तचव श्रुता, तद्धिकारवशात् सृषुत्यादिप्रकरणवन्नात्, उत्तवचनानामन्यतरापेचलमाविष्कृतं, हि यतः खताऽवगम्यत रत्यर्थः। स्वच समुत्यानादिवाक्यं मृत्तिविषयं यच सुप्त इति स्विषयमिति विभागः॥

## जगञ्चापारवर्जं प्रकरणादसनिहितत्वाच ॥ १०॥

ये मगुणब्रह्मीपासनात् सहैव सनसेश्वरसायुक्यं व्रजन्ति किन्तियां निर्वयहमेश्वयं अवत्याहोखित् सावयहिमिति संग्रयः। किन्तावत् प्राप्तं निरङ्ग्र्यसेवैषासेश्वयं भिवत्मर्हति, 'श्राप्तोति खाराक्यं' 'सर्वेऽस्पे देवा वित्तसावहिन्त' 'तेषां सर्वेषु लोकेषु कामचारा भवति' इत्यादिश्रुतिस्यः। इत्ये प्राप्ते पठित। जगद्वापारवर्जमिति। जगदुत्पत्त्यादिश्वापारं वर्जयिलाऽन्यद-णिसाद्यात्मकसेश्वयं मुक्तानास्मवितु अर्हति, जगद्वापारस्य निन्त्यसङ्खेवेश्वरस्य। कुतः, तस्य तत्र प्रकृतलादसित्तिहितलाचेत-रेषां। पर एव हीश्वरा जगद्वापारेऽधिक्वतः तसेव प्रकृत्यात्पत्त्याद्वपदिशानित्यश्रव्दिनवन्धनलाच। तदन्वेषणविजिज्ञासन-पूर्वकितिरोधानित्यश्रव्दिनवन्धनलाच। तदन्वेषणविजिज्ञासन-पूर्वकितिरोधानित्यश्रव्दिनवन्धनलाच। तदन्वेषणविजिज्ञासन-पूर्वकितिरोधानित्यश्रव्दिनवन्धनलाच। तदन्वेषणविजिज्ञासन-पूर्वकितिरोधानित्यश्रव्दिनवन्धनलाच। तदन्वेषणविजिज्ञासन-पूर्वकितिरोधानित्यश्रव्दिनवन्धनलाच। तदन्वेषणविजिज्ञासन-पूर्वकितिरोधानित्यश्रव्दिनवन्धनलाच। कस्यचित् स्थित्यभि-प्रायः कस्यचित् संहाराभिग्राय दत्येवंविरोधाऽपि कदा-

जगद्यापारवर्ने। सङ्गल्पादेवेखादिनोत्तेश्वर्यस्य जगत्स्छ्यादियितिरिक्तविषयत्नेनाचापवादात् सङ्गतिः, उभयया दर्मनात् संग्रयः।
दश्वरनानात्नं पूर्वपत्तपानं, सिद्धान्ते तु विद्यायोगिनामीश्वरिनयम्यत्वादेवस्य नित्यसिद्धस्थियरस्थेव जगत्कर्दत्वसिद्धिरिति विवेवः।
प्रजयात् सर्गसमये यस्येद्धायपूर्वं कर्दत्वं श्रुते। प्रस्ततं तस्येव नियन्तृत्वादिर्जगद्यापारः। नह्यपासकानां देहं विनेद्धायं सम्भवति। किञ्चेश्वरस्य
नित्यसिद्धत्वात् श्रव्दकसमिधाम्यत्वाच्जगत्खयृत्वं युक्तं, न तु तत्यसादण्व्यसिद्धीनां जीवानामित्याह । नित्यश्वदनिबन्धनत्वाचिति । किञ्च

चित् खात्। त्रथ कखचित् मङ्गल्यमन्वत्यस्य मङ्गल्य द्रत्यविरोधः समर्थित, ततः परमेश्वराह्रततन्त्रलमेवेतरेषामिति व्यवतिष्ठते ॥

## प्रत्यचापदेशादिति चेन्नाधिकारिकमण्ड-चस्थाक्तेः॥ १८॥

श्रय यद्तां 'श्राप्नाति खाराज्यम्' दत्यादिप्रत्यचीपदे-शानिरवग्रहमैत्रयों विद्षां न्याय्यमिति तत् परिहर्त्तयं, श्रवीचिते। नायं दीषः, श्राधिकारिकमण्डलस्थाकोः। श्राधि-कारिको यः सवित्मण्डलादिषु विश्रेषायतंनेषु व्यवस्थितः परमेश्वर खदायनीवेयं खाराज्य प्राप्तिर चते यत् कारणम-नन्तरं त्राप्ताति मनमस्पतिमित्या ह। यो हि सर्वमनमा-मातिः पूर्विसिद्ध देश्वरक्तं प्राप्ताति । एतदुक्तं भवति, तदनुसा-रेण चानन्तरं वाक्पतिश्चच्यातिः श्रोत्रपतिर्विज्ञानपति-श्व भवतीत्या ह। एवमन्य चापि यथा सभावं नित्यसिद्धे यरा-यत्तमेवेतरेषामैयर्थे याजियतयं॥

विदुषां समप्राधान्ये मिथा विरोधः, एकं प्रत्यन्येषां गुणले लेक एवे अर इयाइ। समनकातादिति॥

अधिकारे नियाजयत्यादित्यादीनित्याधिकारिकः, स चासी मण्ड-लस्य तस्य प्राप्यते ति विर्यः। मनसस्यतिः सूर्यमण्डलान्तःस्यः पर-मातमा 'तत् सवितुर्वरेखं धिया यो न प्रचादयात्' इति श्रुतेः। तथा च यदि पूर्वं निरङ्ग्भं खाराच्यमृतां स्थात् तर्हि ईश्वरस्थाग्रे प्राप्यतां न ब्रुयाद्ती भागे खाराच्यं न जगज्जनादिध्यिति भावः। वाक्-पतिलादिकमपी अराधीन मिलाइ। तदनुसारे गेति। उत्तन्यायं काम-चारादिवाको व्यतिदिश्ति। एवमिति॥

## विकाराविन च तथाचि स्थितिमाच॥ १८॥

विकारावर्त्यपि च नित्यमुक्तं पारमेश्वरं रूपं न केवलं विकारमात्रगाचरं मिवलमण्डलाद्यधिष्ठानं। तथा ह्यस्य दिरू-पां स्थितमाहास्त्रायः 'तावानस्य महिमा तता ज्यायांश्व पुरुषः। 'पादाऽस्य मर्वा भ्रतानि चिपादस्थान्दतं दिवि' दत्येवमादिः। न च तिव्विकारं रूपमितरालम्बनाः प्राप्नुवन्तीति शक्यं वक्तुं, श्वतत्कतुलान्तेषां। श्वतश्च यथैव दिरूपे परमेश्वरे निर्गुणं रू-पमनवाय मगुण एवावित्वदेते एवं मगुणेऽपि निर्वयहमेश्व-र्यमनवाय मावग्रह एवावित्वदत्त द्वि द्रष्ट्यं॥

# दर्भयतस्रवं प्रत्यचानुमाने ॥ २०॥

दर्भयतश्च विकारावर्त्तालं परस्य च्यातिषः श्रुतिस्नृती 'न तत्र सर्थ्या भाति न चन्द्रतारकं नेमा विद्युता भान्ति कुताऽयमग्निः' दति, 'न तद्वासयते सर्थ्या न प्रशाक्षा न पावकः' दति च । तदेवं विकारावर्त्तालं परस्य च्यातिषः प्रसिद्धसित्यभिप्रायः॥

जगद्यापार उपासकपायः तदुपास्यनिखलात् सङ्कल्पसिद्यादिवदित्याग्रङ्योपास्यस्यनिर्गुणस्कष्णे व्यभिचारमाच । विकारावर्त्तं चेति ॥
निर्गुणसक्ष्पे प्रमाणमाच । दर्भयतस्वेति । यथा ज्ञानाभावाद्मिर्गुणं
न प्राप्तं तथा ध्यानाभावाज्जगत्सस्यृत्वादि न प्राप्यते । ध्यानाभावस्व
विध्यभावादिति भावः ॥

#### भेागमात्रसाम्यलिङ्गाच ॥ २१ ॥

दतश्च न निरक्क्यं विकारालम्बनानामैश्वर्थं यसाद्वागमाचमेषामनादिसिद्धेनेश्वरेण समानमिति श्रूयते 'तमाद्दापा
वै खलु मीयन्ते लेकि।ऽमी।' दति, 'स यथैतां देवतां सर्वाणि
स्वतान्यवन्ति एवं दैवंविदं सर्वाणि स्वतान्यवन्ति तेने। एतस्थै देवतायै सायुञ्यं सलोकताज्ञयित' दत्यादिभेदचपदेशिलक्नेभ्यः। नन्वेवं सितं सातिशयलादन्तवत्त्वमैश्वर्यस्य स्वान्ततश्वैषामाद्यन्तिः प्रसञ्चेतियत उत्तरं भगवान् वादरायणाचार्यः पठित॥

#### अनावृत्तिः शब्दादनावृत्तिः शब्दात् ॥ ५५ ॥

नाडीरिक्सिमनिवितेनार्चिरादिपर्वणा देवयानेन पथा ये ब्रह्मलीकं प्रास्तीकविशेषणं गच्छिनि, यिसान्नऽर्य इ वै ण्यार्ण-

तम्पासकं ब्रह्मलेकात्रतमाह हिर्ण्यगर्भः 'मया खिल्वमा खापे। खम्तरूपा मीयन्ते भृज्यन्ते न चाप्यसी लेकि। प्रमितं स्वादक्ष्यः' इत्यः धः। श्रुत्यन्तरमाह। स यथेति। भीगसाम्ये स दृष्टान्ते। यथेत्रधः। तेने। इत्युप्रव्दे। प्रपर्थः। सलेकितामपीत्यन्वयः। सायुज्यं समानदेहतं क्रमेण मृत्तिर्वा। प्रास्त्रसमाप्तिं सूचयन् सूचकारं पूज्यति। भगवा- निति। भगवन्तं सर्वज्ञतं। स्वद्रारा प्रिष्याणामाचारे स्थापनात् खाचार्यतं। वादरायणपदेन वदरिकाश्रमवासीत्रा नित्यसर्वज्ञस्य परमगरोर्नारायणस्य प्रसादद्योतनात्तत्प्रणीतप्रास्तं निरवद्यतामु- ह्यात्यित॥

सगुणविद्यायाः सातिश्यम जलेऽपि तते। निर्मुणविद्ययाऽनाव्यत्तिरि-त्याह । चनाव्यत्तिः श्रव्यादनाव्यत्तिः श्रव्यात्। ये ब्रह्मले। कं मच्छन्ति ते तं

वा ब्रह्मलोक हतीयस्थामिता दिवि यसिन्देरसदीयं परी
यसिन्यत्यः मेममवनी यसिन्दपराजिता पूर्वह्मणो यसिन्य
प्रभविमितं हिरण्मयं वेग्य यसानेकधामन्त्रार्थवादादिप्रदेग्रेषु प्रपञ्चते तं ते प्राप्य न चन्द्रलोकादिवत् वियुक्तभे।गा
त्रावर्त्तन्ते। कुतः, 'तयोर्द्धमायन्तऽस्ततं' दति, 'तेषां न पुनराष्टित्तः' 'एतेन प्रतिपद्यमाना दमं मानवमावर्त्तं नावर्तन्ते'
'ब्रह्मलोकमिममणद्यते न च पुनरावर्त्तते' दत्यादिग्रब्देभ्यः।
त्रन्तवन्तेऽपि लेश्वर्यस्य ययाऽनास्टिक्तस्या वर्णितं 'कार्यात्यये
तदश्वरोण सहातःपरम्' [ब्र॰सः। दत्यन। सम्यग्दर्शनविध्यन्ततमसान्तु नित्यसिद्धनिर्वाणपरायणानां सिद्धैवानाद्यन्तः। त-

प्राप्य नावर्तने इति सम्बन्धः। लोकं विशिन्धि। यसिविति। इते।ऽसात् पृथिवी लोकात् ढतीयस्यां दिवि ये। ब्रह्म लोकत्तिसम्बर इति एय इति चार्णवतुल्या सुधाऋदावित्यर्थः। ऐरमन्नमयं, मदीयं मदनरं सरः, सामसवनः चम्हतवधीं, यद्यपि तेषामिच न पुनरावित्तिरिमं मान-विमिति च श्रुतिध्वि हेमिनिवि श्रेषणादिसिन् कस्पे ब्रह्म लेकातानां कल्यान्तरे व्याविनर्भाति, तथापीश्वरीपास्तिं विना पञ्चापिविद्याश्वमे-धद्दछन्रस्मचर्यादिसाधनेर्ये गतास्तेषां तत्त्वज्ञाननियमाभावादावृत्तिः स्थात, ये तु दहरादी श्वरोपास्था गतास्तेषां सगुणविद्यापान चयेऽपि निरवग्रहेश्वरान्य हा स्वाला सानान्म तिरिति नियम इत्यभिषेता ह। चन्तवन्वेऽपि त्विति। गन्वन सूनकता सग्यविदामेवानावित्तिक्रम उत्तो न निर्माविदां तत्र की चेतुरिखाश्चा तेषामायितशङ्काभावादिखाच। सम्यगिति। तदाश्रयणेनेति गुणविदामावृत्तिप्राप्ती सम्यद्गर्भनाश्रयणे-नैवानावृत्तिः साधिता, खतः खत एव सम्यादिर्शिनामावृत्तिग्रङ्गा नेति किम् वाचिमित्यर्थः। यत्राध्यायसमाप्तिक्तत्र पदमात्रस्थाभ्यासा दर्शितः, इ इ स्वसीवाभ्यासात् प्रास्त्रसमाप्तियात्वत हत्वा इ। खनावृत्तिः प्रन्दा-दिति। एवं समन्वयोक्त्या ब्रह्मात्मेक्यस्य वेदान्तप्रमाणकालमवधारिययतुं दाश्रवणेनैव हि सगुणग्ररणानामधना छत्ति सिद्धिरिति। श्रना-र्शतः ग्रव्दादनारुत्तिः ग्रव्दादिति सुत्राभ्यामः ग्रास्त्रपरि-समाप्तिं दर्भवति॥

इति श्रीमच्छारीरकमीमांसाभाय्ये श्रीमत्परमहंसपरिवा-जकाचार्य श्रीमद्गोविन्दभगवत्यू ज्यपादिशिष्य श्रीमच्हद्भरभग-वत्यूज्यपादकते। चतुर्थाध्यायस्य चतुर्थः पादः समाप्तः।

यमाप्तिदं ब्रह्मभीमां सामान्तं मङ्गरभाययुतम्।

वाकार्यज्ञाने स्मृतितकादिसर्वप्रकारिवरोधः परिह्नतः, साधनसम्प-त्तिच दक्षिता, तसादिवेकादिसाधनसम्पद्मस्य अवणादावृत्तिनिरस्त-समस्तप्रतिवन्धसाखणात्मसंबोधात् समूलवन्धधंसे सत्याविभूतिन-व्यालङ्कानन्तस्वप्रवाण्याचिदानन्दात्मनावस्थानमिति सिद्धं॥

नानाविधग्रञ्जातं वीच्य सम्यययामति। शारीरकस्य भाष्यस कता वाखा सतां मुदे॥ धन्तर्यामी जगत्माची सर्वकर्ता रघूददः। अते। इन दी घे। इस सारेष स्वेनि सासनात्॥ वचस्यक्तां च पार्श्वे करतलयुगले की स्तुभाभां दया च, सीतां के।दखदीचामभयवर्युतां वीच्य रामाङ्गसङ्गः। खस्याः क स्यादितीयं इदि कतमनना भाष्यरत्रप्रभाऽऽयी, स्वात्मानन्दैक लुब्धा रघुवरचरणाम्भो जयुग्धं प्रपन्ना॥

इति श्रीमत्यरम इंसपरिवाजकाचार्य श्रीमद्गीपालसरस्तीपूज्य-पादिशिष्य श्रीगोविन्दानन्दभगवलती शारीरकमीमांसावाखायां भा-ष्यरत्नप्रभायां चतुर्घाध्यायस्य चतुर्घः पादः समाप्तः ॥

समाप्तञ्चायं ग्रत्थः।

AND DESCRIPTION OF THE PERSON -----

#### व्यासाधिकर्णमाला।

भारतीतीर्थं सता।

प्रथमाध्याये प्रथमपादः - अनुक्रमणिका।

प्रणम्य परमात्मानं श्रीविद्यातीर्थक्षिणं। वैयामिकन्यायमाला स्नोकैः मंग्टह्यते स्कृटं॥१॥

#### 11 3011

वागीशाद्याः समनसः सर्वाशानाम्यक्रमे। यं नला क्षतक्रत्याः सुन्तं नमामि गजाननं॥

प्रारिष्तित्स ग्रह्मसाविद्वेन परिसमात्रये, प्रचयगमनाय प्रिष्टाचा-रपरिपालनाय च विधिष्ठदेवतातत्त्वं गुरुमूर्त्युपाधियुत्तं नमस्तृत्य ग्रह्मं प्रात्नानीते, प्रयम्येत्यादिना। व्यासेनाक्ता वैयासिकी, वेदान्तवाक्या-र्ष्यायकान्यधिकरणानि न्यायाः, तेषामनुक्रमेण ग्रयनं माला। यद्य-प्येषा स्वभाष्यकारादिभिः प्रपश्चिता तथापि स्वादोनामितप्रच-विषयत्वात् मन्दब्द्धानुग्रहाय द्वाकरेषा माला स्मुटं संग्रह्मते। अवैक-मधिकरणं पञ्चावयवं, विषयः सन्देहः सङ्गतिः पूर्वपद्यः सिद्धान्तश्चेति पञ्चावयवाः॥१॥

> एको विषयमन्देहपूर्वपचावभासकः। स्नोकोऽपरम्नु मिद्धान्तवादो, मङ्गतयः स्पुटाः॥ २॥

तेषामवयवानां संग्रहप्रकारं दर्शयति, एक इति। एक खाधिकर-ग्रास्य संग्राहको दे। क्षाका, तयारा वक्षाकस्य पूर्वार्द्धन दाववयवे। संग्र-ह्यते, उत्तरार्द्धनैकः, दितीयक्षाकेन चैकः। यद्यपि सङ्ग्लाख्य एका ऽव-यवः शिष्यते तथापि प्रत्यधिकरणं न एथक् संग्रहीतचे। भवति, सक्ष-द्युत्पन्नस्य पुरुषस्य स्वयमेवे। हितुं शकालात्॥ २॥

#### शास्त्रिधाये तथा पादे न्यायमङ्गतयस्त्रिधा। शास्त्रादिविषये ज्ञाते तत्त्तसङ्गतिरू ह्यतां॥ ३॥

सङ्गतिं विभन्य युत्पादयति, शास्त्र इति। शास्त्रप्रतिपाद्यं अध्याय-प्रतिपाद्यं पादप्रतिपाद्यञ्चार्थमवगम्य शास्त्रसङ्गतिरध्यायसङ्गतिः पाद-सङ्गतिञ्चति तिसः सङ्गतय जहितुं शकान्ते॥ ३॥

> शास्तं ब्रह्मविचाराख्यमधायाः सुञ्चतुर्विधाः । समन्वयाविरोधी देी साधनञ्च फलं तथा ॥ ४ ॥

शास्त्रप्रतिपाद्यं अध्यायप्रतिपादाञ्च दर्शयति, शास्त्रमिति । सर्वेषां वेदान्तवाकानां ब्रह्माणि तात्यर्थेण पर्यवसानं प्रथमेनाध्यायेन प्रतिपादाते, दितीयेन सम्मावितविरोधः परिक्रियते, ढतीयेन विद्यासाधननिर्णयः, चतुर्थेन विद्यापालि निर्णेय इत्थेते अध्यायानामर्था इति ॥ ४ ॥

> ममन्वये स्पष्टिनिङ्गमसाष्टलेऽघुपास्यगं । ज्ञेयगं पदमानञ्च चिन्छं पादेखनुक्रमात् ॥ ५ ॥

तत्र प्रथमाध्यायगतपादार्थान् विभजते, समन्यय इति। स्पष्ठत्रस्म विद्यान्तातं प्रथमपादे चिन्त्यं, तद्यथा 'अन्तस्तद्वमीपदेशात्' इत्यत्र सार्वच्यसार्वात्यसर्वपापच्दत्वादिनं व्रद्यायोऽसाधारणतया स्पष्ट- विद्यं। क्षस्पष्टव्रद्याविद्यं वास्यजातं दितीय- पादे चिन्त्यं, तद्यथा प्रथमाधित्रस्णविषयशाण्डिल्योपात्तिवाक्ये मना- मयत्वपाणश्रीरत्वादिनं सोपाधिनं व्रद्याणा जीवस्य च साधारणता- दस्पष्टं व्रद्याविद्यं। तद्यथा प्रथमाधित्रस्थ नुग्छन्तगतव्रद्यात्मत्ववाक्य वाक्यजातं चिन्त्यं, तद्यथा प्रथमाधित्रस्थ नुग्छनगतव्रद्यात्मत्ववाक्य द्युप्यव्यन्तरीचाद्योतत्वं स्त्रतात्मनः परव्रद्याय्य साधारणतादस्पष्टं व्रद्याविद्यं। यद्यपि दितीयपादे न्वत्रद्याप्यस्त्र साधारणतादस्पष्टं व्यव्यपि दितीयपादे न्वत्रद्यापासनवाक्यं विचारितं, तथा- प्रवान्तरसङ्गतिनाभेन तदिचारस्य प्रासङ्गित्वतात् न पादार्थयोः साङ्ग्यापत्तिः, इत्यं पादचयेण वाक्यविचारः समापितः। चतुर्थपादेनाव्यत्वापदस्वापदश्चेववमादि सन्दिग्धं पदं चिन्त्यं ॥ ५॥

# दितीये सृतितकी भ्यामविरोधोऽन्यदुष्टता । भूतभो कृ श्रुतेरिष विरुद्धता ॥ ६ ॥

दितीयाध्यायगतपादार्थान् विभजते, दितीय इति । प्रथमपादे साङ्ख्योगनायादादिस्मृतिभिः साङ्ख्यादिप्रयुक्ततने स्व विरोधो वेदान्त-समन्वयस्य परिहृतः । दितीयपादे साङ्ख्यादिमतानां दुखलं दिर्णतं । हतीयपादे पूर्वभागेय पञ्चमहाभृतश्रृतीनां परस्परविरोधः परिहृतः, उत्तरभागेय जीवश्रृतीनां । चतुर्थपादे निङ्गण्ररीरश्रृतीनां विरोध-परिहारः॥ ६॥

हतीये विरतिसत्त्वम्यदार्थपरिशोधनं । गुणापमं हतिर्ज्ञाने विहरङ्गादिमाधनं ॥ ७॥

हतीयाध्यायगतपादार्थान् विभजते, हतीय इति। प्रथमपादे जी-वस्य परलेाकगमनागमने विचार्य वैराग्यं निरूपितं। दितीयपादे पूर्वभागेण त्वंपदार्थः भ्रोधितः, उत्तरभागेण तु तत्पदार्थः। हतीयपादे सगुणविद्यास गुणे।पसंहारे। निरूपितः, निर्गुणे ब्रह्मणि अपुनरुक्त-पदे।पसंहारस। चतुर्थपादे च निर्गुणचानस्य विहरङ्गसाधनभूता-न्यात्रमयचादीनि अन्तरङ्गसाधनभूतानि भ्रमदमश्रवणमनननिदि-ध्यासनादीनि च निरूपितानि॥०॥

चतुर्थे जीवता मुक्तिरत्कान्तिर्गतिर त्तरा।
ब्रह्मप्राप्तिब्रह्मालोकाविति पादार्थमंग्रहः॥ ८॥

चतुर्घाध्यायगतपादार्धान् विभन्नते, चतुर्ध इति। प्रथमपादे श्रवणा-याद्या निर्मुणं उपासनया समुणं वा ब्रह्म सच्चात्कृत्य जीवतः पाप-पृष्णविपविनाण्यव्या मुक्तिरिभिच्चिता। दितीयपादे सियमाणस्था-त्कृान्तिप्रकारो दर्णितः। त्वतीयपादे समुणब्रह्मविदे स्तस्थात्तर-मार्गीऽभिच्चितः। चतुर्थपादे पूर्वभागेण निर्मुणब्रह्मविदे विदेच्नव-व्यमुक्तिरुक्ता, उत्तरभागेण समुणब्रह्मविदे ब्रह्मवाकस्थितिर्निक्पि-ता। एवं पादार्थः संग्रहीतः॥ ८॥

#### जिह्ना मङ्गतीसिसस्याऽवान्तरमङ्गति। जिह्नेदाचेपदृष्टान्तप्रयुदाहरणादिकां॥६॥

सन्तेवं शास्त्राध्यायपादप्रतिपाद्या अर्थाः, किं तत इत्यत आह,
जिल्लिति। तद्यया ईन्तत्यधिकरणे 'तरैन्तत' इति वाक्यं प्रधानपरं
ब्रह्मपरं वेति विचार्यते, तस्य विचारस्य ब्रह्मसम्बन्धित्वात् ब्रह्मविचारः
शास्त्रसङ्गतिः। वाक्यं ब्रह्मणि तात्पर्यवदिति निर्णयात् समन्वयाध्यायसङ्गतिः। ईन्त्रणस्य चेतनब्रह्मणोऽसाधारणत्नेन स्पष्टिलङ्गत्वात् प्रथमपादे सङ्गतिः, एवं सर्वेष्वप्यधिकरणेषु यथायाग्यं सङ्गतिचित्यं
जहनीयं। अवान्तरसङ्गतिस्तु अनेकथा विभज्यते, आन्तेपसङ्गतिः
दयान्तसङ्गतिः प्रत्यदाहरणसङ्गतिः प्रासङ्गिको सङ्गतिरित्यवमादिः।
सेयं खवान्तरसङ्गतिः युत्पद्मेनोहितुं श्रक्यते॥ ६॥

पूर्वन्यायस मिद्धान्तयुक्तिं वी च्या परे नये।
पूर्वपचस्य युक्तिञ्च तत्राचेपादि योजयेत्॥ १०॥

ताः खुत्णादयति, पूर्वन्यायस्थिति। तद्यथा प्रथमाधिकरणे ब्रह्मविचारण्णास्त्रमारम्भणीयमिति सिद्धान्तः, तत्र युक्तिः ब्रह्मणः सन्दिग्धलादिति। दितीयाधिकरणस्य जगज्जन्मादि ब्रह्मलच्यां न भवतीति पूर्वपद्यः, तत्र युक्तिः जन्मादेर्ज्यादिस्वादिति। तदुभयमवलेक्य तये। रादोपसङ्गतिं योजयेत्। सन्दिग्धलात् ब्रह्म विचार्यमित्युक्तं, जन्मादेरन्यनिखलेन ब्रह्मणे। लच्चणाभावे सति ब्रह्मीव नास्ति कुतस्त्य सन्दिग्धलं
विचार्यलक्षेत्राच्येपसङ्गतिः। दयान्तप्रयुदाहरणसङ्गती चात्र योजयितुं प्रक्येते, यथा सन्दिग्धलेन हेतुना ब्रह्मणे। विचार्यलं तथा जन्मादेरन्यन्यलेन हेतुना ब्रह्मणे। लच्चणं नास्तीति दयान्तसङ्गतिः।
यथा विचार्यले हेतुरस्ति न तथा लच्चणसङ्गति सर्वत्र सुलमे,
पूर्वाधिकरणसिद्धान्ते तद्त्तराधिकरणपूर्वपच्चहेतुमन्त्रसाम्यस्थानराधिकरणसिद्धान्ते हेतुप्रस्थलवेलच्चण्यस्य च मन्देरप्रस्रेचितुं प्रकालात्। आच्चेपसङ्गतिर्यथायोग्यमुग्नेया। प्रासङ्गिको सङ्गतिकदाङ्गि-

यते, देवताधिकरणस्याधिकारिवचारपरत्वात् समन्वयाध्याये ज्ञेय-ब्रह्मवाक्यविषये ढतीयपादे च सङ्गत्यभावेऽिष बुद्धिस्थावान्तरसङ्गति-देवािक्त, तथाि पूर्वाधिकरणे अङ्गुरुमाचवाक्यस्य ब्रह्मपरवाक्यत्वात् अङ्गुरुमाचत्वं ब्रह्मणे मनुष्यहृदयापेच् मनुष्याधिकारत्वात् प्रास्तस्य इत्युक्तं, तत्रसङ्गेन देवताधिकारे। बुद्धिस्थः, सेयं प्रासङ्गिकी सङ्गतिः। तदेवं न्यायसङ्गतिर्थुत्यादिता, इदानीं प्रत्यधिकरणमवयवचतुरुयं स्ना-काभ्यां संग्रह्मते॥१०॥

> खयाते। ब्रह्मजिज्ञासा ॥ १ ॥ ब्रह्मसूत्रं। प्रथमाध्यायस्य प्रथमपादे प्रथमाधिकरणमारचयति ।

श्रविचार्यं विचार्यं वा ब्रह्माऽध्यासानिरूपणात्?। श्रमन्देशाफललाभ्यां न विचारं तदर्शति॥ श्रधासोऽहंबुद्धिसिद्धोऽसङ्गं ब्रह्म श्रुतीरितम्। सन्देशासुक्तिभावाच विचार्यं ब्रह्म वेदतः॥१॥

जन्माद्यस्य यतः ॥ २ ॥ सूनं । प्रयमाध्यायस्य प्रथमपादे वितीयाधिकरणमारचयति ।

चचणं ब्रह्मणा नास्ति किं वास्ति? नहि विद्यते। जन्मादेरन्यनिष्ठलात्, षत्यादेश्वाप्रसिद्धितः॥ ब्रह्मनिष्ठं कारणतं स्थाइन्द्यं सग्भुजङ्गवत्। खीकिकानीव मत्यादीन्यखण्डं खचयन्ति हि॥ २॥

> शास्त्रवेशितवात्॥ ३॥ सूत्रं। प्रथमाध्यायस्य प्रथमपादे हतीयाधिकरणस्य प्रथमवर्णकमारचयित।

न कर्त ब्रह्म वेदस्य किं वा कर्तः ? न कर्तः तत्। 'विरूपनित्यया वाचे'त्येवं नित्यलकीर्त्तनात्।। कर्तः, निश्विमतात् युक्तेर्नित्यलं पूर्वसाम्यतः। सर्वावभासि वेदस्य कर्त्तलात् सर्वविद्भवेत्।। ३।।

प्रथमाध्यायस्य प्रथमपादे

हतीयाधिकरणस्य दितीयं वर्णकमाहः।

श्रम्खन्यमेयताऽष्यस्य किं वा वेदैकमेयता?। घटवत्सिद्धवस्त्रवात् ब्रह्मान्येनापि मीयते।। रूपलिङ्गादिराहित्यानास्य मान्तरयोग्यता। 'तन्वै।पनिषदे'त्यादे। प्रोक्ता वेदैकमेयता।। ३।।

> तत्तु समन्वयात् ॥ ४ ॥ सूत्रं । प्रथमाध्यायस्य प्रथमपादे चतुर्घाधिकरणस्य प्रथमवर्णकमाह ।

वेदान्ताः कर्ददेवादिपरा ब्रह्मपरा उत?। श्रनुष्टाने।पयागिलात् कर्नादिप्रतिपादिकाः।। भिन्नप्रकरणामिङ्गषट्काच ब्रह्मबे।धकाः। सति प्रयोजनेऽनर्थहानेऽन्ष्टानते।ऽत्र किं॥ ४॥

> प्रथमाध्यायस्य प्रथमपादे चतुर्थाधिकरणस्य दितीयं वर्णकमाच् ।

प्रतिपत्तिं विधित्मन्ति ब्रह्मण्यविषता उत?। प्रास्त्रवात् ते विधातारे। मननादेश्व कीर्त्तनात्॥ नाकर्ततन्त्रेऽस्ति विधिः, शास्त्रत्वं शंमनाद्याः । मननादेः पुरावाधात् ब्रह्माख्यविसतास्त्रतः ॥ ४ ॥

र्रचतेर्नाग्रब्दं ॥ ५ ॥ गोराणसेवात्मग्रब्दात् ॥ ६ ॥ तिव्रस्य मेरिचोपदे-ग्रात्॥ ७ ॥ चेयलावचनाच ॥ ८ ॥ खाष्ययात् ॥ ६ ॥ गतिसामान्यात् ॥ १० ॥ श्रुतलाच ॥ ११ ॥ सूर्च ।

> प्रथमाध्यायस्य प्रथमपारे पञ्चमाधिकरणमारचयति।

'तरैचतेति' वाक्येन प्रधानं ब्रह्म वेाक्यते?। ज्ञानिक्रयामिक्तमत्तात् प्रधानं सर्वकार्णं।। रैचणाचेतनं ब्रह्म, क्रियाज्ञाने तु मायया। श्रात्ममब्दात्मतादात्स्ये प्रधानस्य विरोधिनी ॥ ५॥

चानन्दमयोऽभ्यासात्॥१२॥विकारण्य्दान्नेति चेन्न प्राचुर्यात्॥१३॥ तद्धेतुव्यपदेणाच॥१४॥ नेतरोऽनुपपत्तेः॥१५॥ मान्त्रवर्धिकमेव च ग्रीयते॥१६॥ भेदव्यपदेणाच॥१०॥ क्रामाच नानुमानापेद्या॥१८॥ तस्मिनस्य च तद्यागं प्रास्ति॥१८॥ सूत्रं।

प्रथमाध्यायस्य प्रथमपादे विषाधिकरणमेकदेशिमतमारचयति।

मंगारी ब्रह्म वाऽऽनन्दमयः ? मंगार्थयं भवेत्। विकारार्थमयट्शब्दात्, प्रियाद्यवयवाक्तितः ॥ श्रम्यामापक्रमादिभ्या ब्रह्माऽऽनन्दमया भवेत्। प्राचुर्यार्था मयट्शब्दः, प्रियाद्याः स्वरूपाधिगाः ॥ ६॥

> प्रथमाध्यायस्य प्रथमपादे स्वमतानुसारेण षष्ठाधिकरणमारचयति।

श्रन्याङ्गं खप्रधानं वा ? 'ब्रह्मपुक्किमिति' श्रुतं। खादानन्दमयखाङ्गं, पुक्केऽङ्गलप्रसिद्धितः॥ खाङ्गृलासस्मवादच पुक्केनाधारलचणा। श्रानन्दमयजीवाऽसिन्नाश्रिताऽतः प्रधानता॥ ६॥

चनत्तद्वर्भापदेशात्॥२०॥ भेदयपदेशाचान्यः॥२१॥ सूत्रं।

प्रथमाध्यायस्य प्रथमपादे सप्तमाधिकरणमारचयति ।

हिर एतयो देवताता किं वाऽमी परमेश्वरः?।
मर्यादाधार रूपाकोर्देवतातीव, नेश्वरः ॥
मार्वात्यात् सर्वदुरितराहित्याचेश्वरा मतः।
मर्यादाद्या उपास्थर्यमोशेऽपि सुरूपाधिगाः॥ ७॥

खाकाश्कालिङ्गात्॥ २२ ॥ स्त्रं। प्रथमाध्यायस्य प्रथमपादे खरुमाधिकर्यमारचयति।

'श्राकाश द्रित होवाचे'त्यच खं ब्रह्म वा?ऽच खं। शब्दस्य तच रूढलात्, वाय्वादेः सर्ज्ञनादिप ॥ साकाश्रजगदुत्पत्तिहेतुलात् श्रीतरूढितः। एवकारादिना चाच ब्रह्मीवाकाशशब्दितं॥ ८॥

> च्यतरव प्रायाः। २३ । सूर्त्रं। प्रथमाध्यायस्य प्रथमपादे नवसाधिकरणमारचयति।

मुखस्था वायुरीशा वा प्राणः प्रसावदेवता?। वायुर्भवेत्, तत्र सुप्ती स्वतमारेन्द्रियचयात्।। मद्भाचाऽचपरले खात् मर्वभ्रतलयश्रुतेः। त्राकाश्यश्च्यवत् प्राणश्च्यस्तेनेशवाचकः॥ ८॥

च्योतिश्वरणाभिधानात्॥ २४॥ क्न्दोऽभिधानान्नेति चेन्न तथा चेते।ऽर्पणनिगदात्तथाचि दर्भनं॥ २५॥ भूतादिपादव्यपदेशोपपतेश्चवं ॥ २६॥ उपदेशभेदान्नेति चेन्नोभयस्मिन्नविरोधात्॥ २०॥ सूत्रं।

प्रथमाध्यायस्य प्रथमपादे दण्माधिकरणमारचयति।

कार्यं ज्योतिरत ब्रह्म 'ज्योतिर्दीयत' दत्यदः ?। ब्रह्मणोऽसिन्धेः कार्यं, तेजोलिङ्गबलादिप।। चतुष्यात् प्रकृतं ब्रह्म यक्कब्देनानुवर्क्तते। ज्योतिः स्थात् भासकं ब्रह्म, लिङ्गन्नूपाधियोगतः॥१०॥

पाणक्तथागमात्॥ २०॥ न वक्तरात्मे। परेणादिति चेदधात्मसम्बन्धभूमा ह्यस्मिन्॥ २८॥ णास्त्रदृष्ट्या तूपरेणो वामदेववत्॥ ३०॥ जीव-मुख्यप्राणिक्यादेति चेन्ने। पासाचैविध्यादास्त्रितत्वादिह तद्योगात्॥ ३१॥ सूचं।

इति प्रथमाध्यायस्य प्रथमपादः॥ 🎇 ॥

प्रथमाध्यायस्य प्रथमपादे रकादशाधिकरणमारचयति ।

'प्राणाऽस्मी'त्यच वाय्विन्द्रजीवब्रह्मसु संगयः। चतुर्णां लिङ्गमद्भावात् पूर्वपचस्वनिर्णयः॥ ब्रह्मणोऽनेकलिङ्गानि तानि सिद्धान्यनन्यथा। अन्येषामन्ययासिद्धेर्युत्पाद्यं ब्रह्म, नेतरत्॥ ११॥

इति प्रथमाध्यायस्य प्रथमः पादः ॥ 💥 ॥

सर्वत्र प्रसिद्धोपदेशात्॥ १॥ विविच्तित्रागोपपत्तेश्व॥ २॥ चनुप-पत्तेस्तु न शारीरः॥ ३॥ कर्मकर्ष्ट्यपदेशाच ॥ ४॥ शब्दविश्रेषात्॥ ५॥ स्मृतेश्व॥ ६॥ च्यर्भकीकस्वात्तद्यपदेशाच नेति चेन्न निचाय्यवादेवं चेा-सवच ॥ ७॥ सम्भागपाप्तिरिति चेन्न वैश्रेष्टात्॥ ८॥ सूर्वं।

> प्रथमाध्यायस्य दितीयपादे प्रथमाधिकरणमारचयति।

मनामयाऽयं प्रारीर ईप्रा वा? प्राणमानमे।

हृदयस्थित्यणीयस्वे जीवे स्तस्तेन जीवगाः।।

प्रमवाक्यगतं ब्रह्म तिह्नितादिरपेचते।

प्राणादियागिश्चन्तार्थश्चिन्यं ब्रह्म प्रसिद्धितः।।१।।

चना चराचरग्रहणात्॥ ६॥ प्रकरणाच ॥ १०॥ स्तनं।

प्रथमाध्यायस्य दितीयपारे दितीयाधिकरणमारचयति।

जीवाऽग्निशो वाऽत्ताखाद्? श्रोदने जीव द्रयतां। 'खादत्तीति' श्रुतेविह्निवीग्निरनाद दत्यदः॥ ब्रह्मचत्रादिजगता भाज्यलात् खादिहेश्वरः। द्रिशप्रश्रोत्तर्लाच संदारस्य चानृता॥ १॥

गुराम्प्रविष्ठावातमाना हि तद्रश्नात्॥ १२॥ विश्रेषणाच ॥ १२॥ स्त्रं।

गुहास्यविष्टे। धीजीवा जीवेशी वा हिस्थिता ?। छायातपाखादृष्टान्तात् धीजीवा स्ता विजचणा।। 'पिवन्ताविति' चैतन्यद्वयं जीवेश्वरै। ततः । हत्स्थानमुपल्ये स्वादेलचणमुपाधितः ॥ ३ ॥

अन्तर उपपत्तेः ॥१३॥ स्थानादिव्यपदेशाच ॥१४॥ सुखिविशि-ष्टाभिधानादेव च ॥१५॥ श्रुतोपनिघलागत्यभिधानाच ॥१६॥ च्यन-वस्थितेरसम्भवाच नेतरः ॥१०॥ सूचं।

> प्रथमाध्यायस्य दितीयपादे चतुर्थाधिकरणमारचयति।

हायाजीवा, देवतेशा वा?'ऽसा याऽचिणि दृश्यते'। श्राधारदृश्यताच्येशादन्येषु चिषु कञ्चन ॥ कं खं ब्रह्म यदुक्तं प्राक् तदेवाचिष्णुपास्यते । वामनीलादिनाऽन्येषु नास्तलादिसस्यवः ॥ ४॥

अन्तर्शाम्यधिदैवादिषु तद्धर्मयपदेशात्॥१८॥ नच सार्तमतद्ध-र्माभिनापात्॥१८॥ शारीरश्वाभयेऽपि हि भेदेननमधीयते॥२०॥ सूत्रम्।

प्रथमाध्यायस्य दितीयपादे पञ्चमाधिकरणमारचयति ।

प्रधानं जीव देशो वा कोऽन्तर्थामी जगत् प्रति?।
कारणलात् प्रधानं खाज्जीवा वा कर्मणे मुखात्।
जीवैकलाम्द्रतलादेरन्तर्थामी य देश्वरः।
द्रष्टृलादेर्न प्रधानं न जीवे।ऽपि नियम्यतः॥ ५॥

चादायात्वादिगुणको धर्मातोः ॥ २१ ॥ विशेषणभेदव्यपदेशाध्याच ने-तरी ॥ २२ ॥ रूपोपन्यासाच ॥ २३ ॥ स्त्रम्। प्रथमाध्यायस्य दितीयपादे घष्ठाधिकरणमारचयति।

भृतयोनिः प्रधानं वा जीवा वा यदि वेश्वरः ?। श्राद्या पत्तावृपादाननिमित्तावाशिधानतः ॥ दृश्वरो भृतयोनिः स्थात्, धर्वज्ञालादिकीर्तनात् ॥ दिखाद्युकोर्न जीवः स्थात्, न प्रधानं भिदोक्तितः ॥ ६॥

वैश्वानरः साधारणण्यविशेषात्॥ २४॥ सार्यमाणमनुमानं खा-दिति॥ २५॥ ण्रव्यादिभोऽन्तः प्रतिष्ठानान्नेति चेन्न तथा दृष्णुपदेणाद-सम्भवात् प्रवमिष चैनमधीयते॥ २६॥ खत एव न देवताभृतच्य॥ २०॥ साचादप्यविरोधं जीमिनिः॥ २०॥ खभियात्तेरित्याप्मरप्यः॥ २८॥ खनुस्कृतेवीदिरिः॥ ३०॥ सम्पत्तेरिति जीमिनिक्त्या हि दर्णयति॥ ३१॥ खामनन्ति चैनमिसन्॥ ३२॥ स्त्रचम्।

इति प्रथमाध्यायस्य दितीयपादः ॥ \*॥

प्रथमाध्यायस्य दितीयपादे सप्तमाधिकरणमारचयति।

वैश्वानरः की चस्त्रतदेवजी वेश्वरेषु कः?।
वैश्वानरात्मणव्दाभ्यामीश्वरान्येषु कञ्चन ॥
मूर्ज्जलादिश्रवात् ब्रह्मणव्दाचेश्वर ईस्वते।
वैश्वानरात्मणव्दी ताविश्वरस्वाऽपि वाचकी।। ।।
दति प्रथमाध्यायस्य दितीयपादः॥ %॥

दुभाद्यायतनं खग्रब्दात्॥१॥ मृत्तोपस्यययपदेशात्॥२॥ नानु-मानमतच्छ्ब्दात्॥३॥ प्राग्णभ्च॥४॥ भेदयपदेशात्॥५॥ प्रकर्णात्॥ ॥६॥ स्थियदगाभाच्य॥७॥ सूचम्।

> प्रथमाध्यायस्य त्वतीयपादे प्रथमाधिकरणमारचयति।

स्वं प्रधानं भोक्तेशे चुम्बाद्यायतनं भवेत्। श्रुतिस्प्रतिप्रसिद्धिभ्यां भोकृत्वाचेश्वरेतरः॥ नाद्या पचावात्मश्रन्दात् न भोका मुक्तगम्यतः। ब्रह्मप्रकरणादीशः सर्वज्ञत्वादितस्त्रथा॥ १॥

भूमा सम्प्रसादादथ्यपदेशात्॥ ८॥ धर्मीपपत्ते ॥ ८॥ सूत्रम्।
प्रथमाध्यायस्य हतीयपादे
दितीयाधिकरणमारचयति।

स्मा प्राणः परेशो वा? प्रस्नप्रत्युत्तिवर्जनात्। श्रनुवर्त्यातिवादिलं स्मोक्तेवीयुरेव सः ॥ विच्छिचैष लिति प्राणं सत्यस्थापक्रमात्त्रया। महोपक्रम श्रात्मोक्तेरीशोऽयं, दैतवारणात्॥ २॥

यद्यरमखरान्तधतेः॥१०॥ सा च प्रशासनात्॥११॥ यन्यभाव-यावत्तेस्व॥१२॥ स्त्रम्।

> प्रथमाध्यायस्य हतीयपादे हतीयाधिकरणमारचयति।

श्रचरं प्रणवः किं वा ब्रह्म? खोकेऽचराभिधा। वर्णे प्रमिद्धा, तेनाच प्रणवः खाद्पास्तये।। अव्याक्ताधारते।तेः सर्वधर्मनिषेधतः। शासनात् द्रष्टृतादेश्च ब्रह्मीवाचरमुखते।। ३।।

ईच्चितिकर्भव्यपदेशात् सः॥ १३ ॥ स्त्रचम्।
प्रथमाध्यायस्य टतीयपादे
चतुर्थाधिकरणमारचयति।

चिमाचप्रणवे धोयमपरं ब्रह्म वा परम्?। ब्रह्मलोकफलाष्ट्रादेरपरं ब्रह्म गम्यते।। ईचितयो जीवघनात् परस्तत्प्रत्यभिज्ञया। भवेत् थोयं परं ब्रह्म, क्रममुक्तिः फलिखिति॥ ४॥

दहर उत्तरेभाः॥१४॥ गतिशब्दाभां तथा हि टछं लिङ्गञ्च॥१५॥ धतेश्व महिसे।ऽस्थासिनुपलब्धेः॥१६॥ प्रसिद्धेश्व॥१०॥ इतरपराम-भात् स इति चेन्नासम्भवात्॥१८॥ स्त्रम्।

> प्रथमाध्यायस्य त्वतीयपादे पञ्चमाधिकरणमारचयति।

दहरः को वियक्जीवा ब्रह्म वा ?ऽऽकाश्रशब्दतः। वियत् खादयवाऽन्यत्यश्रुतेक्जीवा भविष्यति॥ वाह्याकाश्रीपमानेन युभुस्यादिममाहितेः। श्रात्माऽपहतपाभातात् मेतुत्वाच परेश्वरः॥ ५॥

उत्तराचेदाविभृतखरूपन्तु॥१८॥ अन्यार्थस परापर्शः॥२०॥ सन्य-स्रुतेरिति चेत्तदुत्तम्॥२१॥ स्रत्रम्।

प्रथमाध्यायस्य हतीयपादे वसाधिकरणमारचयति।

यः प्रजापितिविद्यायां स किं जीवीऽथवेश्वरः?।
जायत्वप्रसुषुप्ते।केस्तदान् जीव दहोचितः॥
'श्रात्मापहतपाश्रेति' प्रक्रम्यान्ते स उत्तमः।
पुमानित्युक देशोऽत्र जायदाद्यवबुद्धये॥ ६॥

ष्वनुक्ततेत्तस्य च ॥ २२ ॥ खपि च सार्यते ॥ २३ ॥ सूचम्।

प्रथमाध्यायस्य त्वतीयपादे सप्तमाधिकरणमारचयति।

'न तच स्र्ची भातीति' तेजीऽन्तरमुतापि चित्?।
तेजीऽभिभावकलेन तेजीऽन्तरमिदं महत्॥
चित् स्थात्, स्र्ची द्यभास्थलात् तादृक्तेजीऽप्रसिद्धितः।
सर्वसात् पुरते। भानात् तङ्कासा चान्यभासनात्॥ ७॥

ण्ब्दादेव प्रमितः॥२४॥ इद्यपेच्तया तु मनुष्याधिकारत्वात्॥२५॥ सूचम्।

प्रथमाध्यायस्य त्वतीयपादे स्रयमाधिकरणमारचयति ।

'त्रङ्गुष्ठमाचा' जीवः खादीशो वा?ऽल्पप्रमाणतः। देहमध्ये खितेस्वैव जीवे। भवितुमईति॥ श्वंतभधेश्वता जीवे नाख्यते।ऽसाविहेश्वरः। स्थितिप्रमाणे देशेऽपि सो हृद्यस्थापलिश्वतः॥ ८॥

तदुपर्थिप वादरायणः सम्भवात्॥ २६॥ विरोधः कर्मणीति चेन्ना-नेकप्रतिपत्तेदं प्रनात्॥ २०॥ प्रव्य इति चेन्नातः प्रभवात् प्रव्यचानु- मानाभ्यां॥२८॥ खतएव च नित्यत्वं॥२८॥ समाननामरूपत्वाचा-वृत्तावप्यविरोधो दर्भनात् स्मृतेश्व॥३०॥ मध्वादिष्यसम्भवादनधिकारं जैमिनिः॥३१॥ ज्योतिघिभावाच॥३२॥भावस्तु वादरायगोऽस्विति॥ ॥३३॥ सूत्रम्।

> प्रथमाध्यायस्य हतीयपादे नवमाधिकरणमारचयति।

नाधिक्रियन्ते विद्यायां देवाः किंवाऽधिकारिणः ?। विदेहत्वेन सामर्थ्यहानेनैषामधिक्रिया ॥ श्रविरुद्धार्थवादादिमन्त्रादेरें हसत्त्वतः । श्रिथितादेश्व साजभादेवादा श्रधिकारिणः ॥ ८ ॥

शुगस्य तदनादरश्रवणात् तदा द्रवणात् सूचिते हि ॥ ३४ ॥ च्राचि-यलगते खोत्तरत्र चैत्ररघेन लिङ्गात् ॥ ३५ ॥ संस्कारपरामर्णात् तद-भावाभिलापाच ॥ ३६ ॥ तदभावनिर्धारणे च प्रवत्तेः ॥ ३० ॥ श्रवणा-ध्ययनार्थप्रतिष्ठेधात् सृते ख ॥ ३० ॥ सूत्रम्।

> प्रथमाध्यायस्य हतीयपादे दश्माधिकरणमारचयति।

ग्रुद्रोऽधित्रियते वेदविद्यायामयवा न हि?। श्रवैवर्णिकदेवाद्या दव ग्रुद्धोऽधिकारवान् ॥ देवाः खयंभातवेदाः, ग्रुद्धोऽध्ययनवर्जनात्। नाधिकारी श्रुती, स्नार्ते लिधिकारी न वार्यते॥१०॥

> कम्पनात्॥ ३८॥ सूचम्। प्रथमाध्यायस्य त्तीयपादे रकादशाधिकरणमारचयति ।

जगत्कम्पनञ्चत् प्राणाऽप्रनिवायुर्तेश्वरः?।
श्रिश्रनिर्भयहेतुलात्, वायुर्वा देहचालनात्॥
वेदनादस्टतलाकोरीशाऽन्तर्यामिरूपतः।
भयहेतुश्वालनन्तु सर्वप्रक्तियुतलतः॥ ११॥

च्यातिर्दर्भगात्॥ ४०॥ स्वम्।

प्रथमाध्यायस्य त्वतीयपादे दादशाधिकरणमारचयति ।

परं जोतिस् सर्यस्य मण्डलं ब्रह्म वा भवेत्?।
'ममुत्यायोपमन्पद्ये'त्युक्तां स्टाट्रविमण्डलम्॥
ममुत्यानं लन्पदार्यग्रुद्धिवीकार्थवीधनम्।
सन्पत्तिरुत्तमलेकिबिह्म स्टादिसाचितः॥ १२॥

चानाशोऽर्थान्तरतादियपदेशात्॥ ४१ ॥ स्त्रम्।

प्रथमाध्यायस हतीयपादे चयादशाधिकरणमारचयति।

वियदा ब्रह्म वा'ऽऽकाभा वै नामेति' श्रुतं, वियत्। श्रवकाभप्रधानेन सर्वनिर्वाह्मकलतः॥ निर्वेद्धितं नियन्तृलं चैतन्यस्थैव तत् ततः। ब्रह्म स्वादाक्यभेषे च 'ब्रह्मात्मेत्यादि'भन्दतः॥ १३॥

सुषुत्वान्योभेदेन ॥ ४२ ॥ पत्यादिश्व्देभ्यः ॥ ४३ ॥ सूत्रम्।
इति प्रथमाध्यायस्य हतीयपादः ॥ ०॥

प्रथमाध्यायस्य त्तीयपादे चतुर्द्शाधिकरणमारचयति।

सादिज्ञानमया जीवा ब्रह्म वा? जीव द्रस्यते।
श्रादिमधावमानेषु संमारप्रतिपादनात्॥
विविच्य जोकसंसिद्धं जीवं प्राणाचुपाधितः।
ब्रह्मलमन्यताऽप्राप्तं वेष्यते ब्रह्म नेतरत्॥ ९४॥

द्ति प्रथमाध्यायस्य हतीयपादः॥ ॰॥

खानुमानिकमप्येकेषामिति चेन्न श्ररीररूपकविन्यस्तारहोतेर्द्रश्रे यति॥१॥ स्रस्तान्तु तदर्हत्वात्॥२॥ तदधीनत्वादर्धवत्॥३॥ ज्ञेय-त्वावचनाच ॥४॥ वदतीति चेन्न घाज्ञो हि प्रकरणात्॥५॥ नयाणा-मेव चैवमुपन्यासः प्रश्रस्थ॥६॥ महदच्य॥०॥ स्रनम्।

प्रथमाध्यायस्य चतुर्थपादे प्रथमाधिकरणमारचयति ।

'महतः परमयक्तं' प्रधानमथवा वपुः । प्रधानं माङ्काशास्त्रोक्ततत्वानां प्रत्यभिज्ञया॥ स्रुतार्थप्रत्यभिज्ञानात् परिशेषाच तदपुः । संच्यालात् कारणावखामयकाखां तदर्हति॥ १॥

चमसवद्विभोषात्॥ ८॥ च्योतिरूपक्रमातु तथा ह्यधीयत एके॥ ८॥ कल्पने।पदेभाच मध्यादिवद्विरोधः॥ १०॥ स्त्रम्।

प्रथमाध्यायस्य चतुर्थमादे दितीयाधिकरणमारचयति । श्रजा हि माह्यप्रकृति स्तेजो ऽबनात्मिका ऽथवा?।
रजत्रादी ले हितादि लच्छे ऽमे माह्यशास्त्रगा॥
ले हितादि प्रत्यभिचा तेजो ऽबनात्म लचणाम्।
प्रकृति गमयेत् श्रीती मजाक्षृत्ति मधुलवत्॥ २॥

न सङ्घोषसंग्रहादिष नानाभावादितिरिकाच ॥११॥ प्राणादिये। वा-काग्रेषात्॥१२॥ ज्योतिष्ठैकोषामसत्यन्ने॥१३॥ स्त्रम्।

> प्रथमाध्यायस्य चतुर्थपादे हतीयाधिकरणमारचयति।

पञ्च पञ्च जनाः षाञ्च तत्वान्या हो श्रुतीरिताः।
प्राणाद्याः? षाञ्च तत्वानि, पञ्च विंगतिभाषनात्॥
न पञ्च विंगतेभीनमात्माकामातिरेकतः।
मंज्ञा 'पञ्च जने' त्येषा प्राणाद्याः मंज्ञिनः श्रुताः॥ ३॥

कारणलेन चाकाणादिषु यथायपदिखे को ॥ १४॥ समाकर्षातः॥ १४॥ स्वम्।

प्रथमाध्यायस्य चतुर्थपादे चतुर्थाधिकरणमारचयति ।

समन्वयो जगद्योनी न युक्ती युज्यतेऽयवा?।
न युक्ती, वेदवाक्येषु परस्परिवरीधतः॥
सर्गत्रमिववादेऽपि नामी सप्टिर विद्यते।
श्रयाक्षतमसत् प्रीक्तं युक्तीऽसी कारणे ततः॥ ४॥

जगदाचित्वात् ॥ १६ ॥ जीवमुखप्राणितिङ्गान्नेति चैत्तद्याख्यातं ॥ १० ॥ खन्यार्थन्तु जैमिनिः प्रश्नव्याख्यानाभ्यामिष चैवमेके ॥ १८ ॥ स्त्रचम् ।

प्रथमाध्यायस्य चंतुर्थपादे पञ्चमाधिकरणमारचयति ।

पुरुषाणान्तु कः कर्ता प्राणजीवपरात्मसु?।
'कर्मेति' चलने प्राणा, जीवाऽपूर्वे विविचिते॥
जगदाची कर्मशब्दः पुंमाचिविनिष्टत्तये।
तत्कर्ता परमात्मैव न स्वावादिता ततः॥ ५॥

वाक्यान्वयात्॥ १६॥ प्रतिचासिद्धेर्तिङ्गमाप्सर्थः॥ २०॥ उरका-मिष्यत रवम्भावादिखाँडुलोमिः॥ २१॥ अवस्थितेरिति काण्यतस्यः ॥ २२॥ सूचम्।

प्रथमाध्यायस्य चतुर्थपादे वहाधिकरणमारचयति।

'श्रातमा द्रष्ट्य' दत्युकः संसारी वा परेश्वरः?। संसारी, पितजायादिभागप्रीत्याऽस्य स्वनात्॥ श्रम्टतलमुपक्रम्य तदन्तेऽप्युपसंहृतम्। संसारिणमनृद्यातः परेश्यलं विधीयते॥ ६॥

प्रकृतिस प्रतिचादयान्रोधात्॥ २३॥ स्रभिधोपदेशाच ॥ २४॥ साचाचोभयामानात्॥ २५॥ स्रात्मकतेः परिणामात्॥ २६॥ योनिस इ गीयते॥ २०॥ स्रम्।

प्रथमाध्यायस्य चतुर्घपादे सप्तमाधिकरणमारचयति।

निमित्तमेव ब्रह्म खादुपादानञ्च वेचणात्?। कुचाचवित्रमित्तं तत्, नेापादानं सदादिवत्॥ 'वज्ञ स्वाम्' दत्वपादानभावाऽपि अत दे चितुः। एक बुद्धा सर्वधी स तसात् ब्रह्मा भयाताकं॥ ७॥ रतेन सर्वे वाखाता वाखाताः॥ २८॥ स्वम्। इति प्रथमाय्यायस्य चतुर्घः पादः॥०॥

> प्रथमाध्यायस्य चतुर्घपादे अष्टमाधिकरणमारचयति।

श्रखादेरिप हेतुलं श्रुतं ब्रह्मण एव वा?। वटधानादि दृष्टान्ताद खादेरपि तत् श्रुतं ॥ ग्रुम्याखादिखेकबुद्धा पर्वबुद्धिनं युज्यते। खर्त्रच्चार्षिप धानाचास्तता ब्रह्मीव कार्णम्॥ ८॥

द्ति प्रथमाध्यायस चतुर्घः पादः ॥ ० ॥

सुत्यनवना प्रदेषिप्रसङ्ग इति चेन्नान्यसुत्यनवना प्रदेषिप्रसङ्गात्॥१॥ इतरेषाञ्चानुपत्रस्थेः॥२॥ सूत्रम्।

> दितीयाध्यायस्य प्रथमपादे प्रथमाधिकरणमारचयति।

माह्यस्रायाऽस्ति मङ्गोचा न वा वेद्समन्वये?। धर्मे वेदः सावकाशः सङ्कोच्चाऽनवकाशया।। प्रत्यच्रशतिमूलाभिर्मनादिस्रितिभः स्रितः। श्रमूला कापिली बाध्या न सङ्कीचाऽनया ततः ॥ १ ॥ रतेन ये। गः प्रत्युक्तः ॥ ३ ॥ सूचम्। दितीयाध्यायस्य प्रधमपादे दितीयाधिकरणमारचयति ।

चे। गस्त्याऽस्ति सङ्कोचे। न वा ? चे। गो। हि वैदिकः। तत्त्वज्ञाने। पयुक्तञ्च ततः सङ्कच्चते तथा।। प्रमाऽपि चे। गे तात्पर्यादतात्पर्यात्व सा प्रमा। श्रवैदिके प्रधानादावसङ्कोचस्त्रयाऽष्यतः।। १।।

न विलच्यालादस्य तथालञ्च ग्रब्दात्॥ ४॥ च्याभिमानिव्यपदेशस्तु विश्रेषानुगतिभ्यां॥ ५॥ दश्यते तु॥ ६॥ व्यसदिति चेन्न प्रतिषेधमान-लात्॥ ७॥ च्यपोता तद्दत् प्रसङ्गादसमञ्जसं॥ ८॥ न तु दृष्टान्तभा-वात्॥ ८॥ खपच्चदेशषाच॥ १०॥ तर्कापतिष्ठानादप्यन्यथानुमेयिनिति चेदेवमप्यविमोद्यपसङ्गः॥ १९॥ स्त्रम्।

> दितीयाध्यायस्य प्रथमपादे प्रथमाधिकरणमारचयति।

वैसच्णाख्यतर्भेण बाध्यतेऽघ न बाध्यते?। बाध्यते, साम्यनियमात् कार्यकार्णवस्तुनेः।। स्ट्घटादेः समलेऽपि दृष्टं स्टिश्चककेणयेः। स्वकार्णेन वैषम्यं तकाभासा न बाधकः॥ ३॥

रतेन शियापरियहा चपि वाखाताः॥१२॥ स्वम्।

दितीयाथ्यायस्य प्रथमपादे चतुर्थाधिकरणमारचयति।

बाधाऽस्ति परमाखादिमतैर्ज्ञा वा ? यतः पटः। न्यूनतन्तुभिरार्थ्या दृष्टे।ऽते। बाध्यते मतैः।। शिष्टेष्टाऽपि स्ति ख्यका शिष्टत्यक्तमतं किमु। नाता बाधो विवर्त्ते तु न्यूनलनियमा निहा। ४॥

भे ातु । प्रतिभागस्वेत् स्यास्नी कवत् ॥ १३ ॥ स्त्रम्।

दितीयाध्यायस्य प्रथमपादे पञ्चमाधिकरणमारचयति।

श्रदेतं बाध्यते ने। वा? भे ात्रुभे । यदि भे दतः । प्रत्यचादिप्रमासिद्धो भे दे । ऽसावन्य बाधकः ॥ तरङ्गपेणभे देऽपि समुद्रेऽभेद दय्यते । भे ात्रुभे । यदि भे देऽपि ब्रह्मादेतं तथा ऽस्तु तत् ॥ ५ ॥

तदनन्यत्नमारम्भणभ्रव्दादिभ्यः ॥ १४ ॥ भावे चोपलब्धेः ॥ १५ ॥ सत्त्वाचावरस्य ॥ १६ ॥ व्यसद्यपदेभावेति चेव धर्मान्तरेण वाक्यभेषात् ॥ १० ॥ युक्तेः भव्दान्तराच ॥ १८ ॥ पटवच ॥ १८ ॥ यथाच प्राणा-दि ॥ २० ॥ सूत्रम्।

दितीयाध्यायस्य प्रथमणादे षषाधिकरणमारचयति।

भेदाभेदी तात्तिकी स्ता यदि वा व्यवहारिकी?।

समुद्रादाविव तथार्बाधाभावेन तात्तिकी।।

बाधिती श्रुतियुक्तिभ्यां तावेती व्यवहारिकी।

कार्यस्य कारणाभेदाददेतं ब्रह्म तात्तिकं।। ६।।

इतर्यपदेशाद्धिताकरणादिदेशिषपसिताः ॥ २१ ॥ स्विधकन्तु भेद-निर्देशात् ॥ २२ ॥ स्रमादिवच तदनुपपिताः ॥ २३ ॥ स्रम्।

> दितीयाथ्यायस्य प्रथमपादे सप्तमाधिकरणमारचयति।

हिताकियादिः खान्ने। वा? जीवाभेदं प्रपश्चतः। जीवाहितिकया खार्या खादेषा नहि युज्यते॥ अवस्तुजीवसंसारस्तेन नास्ति सम चितिः। दित पश्चत देशस्य न हिताहितभागिता॥ ७॥

उपसं हारदर्भ ना नेति चेन चीरविद्ध ॥ २४ ॥ देवादिवदिप ले ने ने ॥ २५ ॥ स्त्रम्।

दितीयाध्यायस्य प्रथमप दे च्यरमाधिकरणमारचयति।

न सम्भवेत् सम्भवेदा सृष्टिरेका दितीयतः?। नानाजातीयकार्थाणां क्रमाज्यसा न सम्भवि॥ श्रदैतं तत्त्वता ब्रह्म, तत्त्वाविद्यासहायवत्। नानाकार्थकरं, कार्यक्रमोऽविद्याख्यक्तिभिः॥ ८॥

कत्सप्रसित्तिरिवयवलग्रब्दकोषो वा ॥ २६ ॥ श्रुतेस्तु ग्रब्दमूललात् ॥ २० ॥ खात्मिन चैवं विचित्राश्च हि ॥ २० ॥ खपद्यदेशिषाच ॥ २६ ॥ सूत्रम् ।

दितीयाध्यायस्य प्रथमपादे नवमाधिकरसमारचयति।

न युक्तो युक्यते वाख परिणामा ? न युक्यते । कार्त्स्याद्वस्त्वनित्यताप्तेरंश्वात् सावयवं भवेत्। मायाभिवं इरूपतं न कार्त्स्यान्तापि भागतः । युक्तोऽनवयवस्वापि परिणामोऽच मायिकः ॥ ८ ॥

सर्वापेता च तदर्भगात्॥ ३०॥ विकरणलानेति चेत्तदुतां॥३१॥ स्वम्।

दितोयाध्यायस्य प्रथमपादे दश्माधिकरणमारचयति।

नामरीरस्य मायाऽस्ति यदिवाऽस्ति? न विद्यते। ये हि मायाविना लोके ते सर्वेऽपि मरीरिणः॥ बाह्यहेतुस्तते यदन् मायया कार्यकारिता। स्टतेऽपि देहं मायैवं ब्रह्मण्यस्त प्रमाणतः॥ १०॥

न प्रयोजनवन्तात्॥ ३२ ॥ लीकावन्तु लीलाकीवल्यं॥ ३३ ॥ सूत्रं।

दितीयाध्यायस्य प्रथमपादे एकादशाधिकरणमारचयति।

हिताऽसष्टाऽथवा स्रष्टा? न स्रष्टा, फलवाञ्क्ने।
त्राहतः स्वाद्,ऽवाञ्कायामुनात्तनरतुत्वता॥
लीलाश्वासत्त्र्याचेष्टा त्रनुद्धिय फलं यतः।
त्रनुनात्तीर्वरचनो, तसात् हप्तस्वया स्रजेत्॥११॥

वैषम्यनिर्धियोन सापेचालात् तथा चि दर्भयति ॥ ३४॥ न कर्मा-विभागादिति चेद्रानादिलात् ॥ ३५॥ उपपद्यते चाप्यपन्थते च॥ ॥ ३६॥ स्त्रं।

> दितीयाथ्यायस्य प्रथमपादे दादभाधिकरणमारचयति।

वैषम्याद्यापतेन्ना वा? सुखदुः खे नृभेदतः ।

स्जन् विषम र्र्णाः स्थान् निर्घृणस्थापमं हरन् ॥

प्राष्णनुष्टितधर्मादिमपेच्छेणः प्रवर्तते ।

नातो वैषम्यनैर्घृष्णे, संसारस्त न चादिमान् ॥ ११ ॥

सर्वधर्मे। पपत्ते श्व ॥ ३० ॥ सूत्रं इति दितीयाध्यायस्य प्रथमपादः ॥ 💥 ॥

दितीयाध्यायस्य प्रथमपादे चयादशाधिकरणमारचयति ।

नास्ति प्रकृतिता यदा निर्गुणसाऽसि? नास्ति मा।
स्दादेः मगुणस्वैव प्रकृतिलापन्नमात्।।
स्माधिष्ठानताऽसाभिः प्रकृतिलमुपेयते।
निर्गुणेऽप्यस्ति जात्यादा साद्वस्त प्रकृतिस्ततः॥ १३॥

द्रित दितीयाधायस प्रथमपादः ॥ 🛞 ॥

रचृनान्पपत्ते खनान्मानं ॥१॥ प्रवृत्ते खा २॥ पयोऽम्वविचेत्रचाऽपि ॥३॥ व्यतिरेकानविस्थिते खानपे स्थलात् ॥४॥ खन्यदाभावाच
न लगादिवत्॥५॥ उभ्यपगमेऽप्यर्थाभावात्॥६॥ पुरुषाप्सविदिति
चेत्तयापि॥७॥ खिङ्कलान्पपत्ते खा ८॥ खन्ययान्मिती च जप्रितिवियोगात्॥६॥ विप्रतिषेधाचासमञ्जसं॥१०॥ सूचम्।

दितीयाध्यायस्य दितीयपादे प्रथमाधिकरणमारचयति।

प्रधानं जगताहेतुनं वा? सर्वे घटादयः । श्रान्विताः सुखदुःखाद्यैर्यता हेतुरता भवेत् ॥ न हेतुर्, चाग्यरचनाप्रदृत्यादेरसम्भवात्। सुखाद्या श्रान्तरा बाह्या घटाद्यासु, कुताऽन्वयः॥१॥ महदीर्घवदा ऋखपरिमखलाभ्यां ॥ ११ ॥ सूत्रम्।

दितीयाध्यायस्य दितीयपादे दितीयाधिकरणमारचयति।

नास्ति काणाददृष्टान्तः किं वास्यमदृशोद्भवे ?।
नास्ति, ग्रुक्कः पटः ग्रुक्कात् तन्तोरेव हि जायते॥
त्रणु ह्यणुकमृत्पन्नमनणोः परिमण्डलात्।
त्रदीर्घात् ह्यणुकाद्दीघं त्र्यणुकं तिन्नदर्शनम्॥ १॥

उभयथापि न कर्मातत्तरभावः॥ १२॥ समवायाभ्यपगमाच साम्यादनवस्थितेः॥ १३॥ नित्यमेव च भावात्॥ १४॥ रूपादिमत्त्वाच विपर्ययो दर्शनात्॥ १५॥ उभयथा च देखात्॥१६॥ खपरिग्रज्ञाचा-त्यन्तमनपेद्या॥ १७॥ सूचम्।

> हितीयाध्यायस्य हितीयपादे हतीयाधिकरणमारचयति।

जनयन्ति जगन्ने। वा संयुक्ताः परमाणवः?।
श्राद्यकर्मजसंयोगात् द्यणुकादिक्रमाज्जनिः॥
सनिमित्तानिमित्तादिविकल्पेष्वाद्यकर्मणः।
श्रमस्भवादसंयोगे जनयन्ति न ते जगत्॥ ३॥

समुदाय उभय हे तुने ऽपि तदपाप्तिः ॥ १८ ॥ इतरे तरप्रत्ययला दिति चे ने तिस्ति स्ति चिने स्ति चार्ति स्ति । १८ ॥ उत्तरे त्यादे च पूर्व निरोधात् ॥ २० ॥ चसति प्रतिचोपरोधो यागपद्यमन्यया ॥ २१ ॥ प्रतिसंख्याऽप्र-तिसंख्या निरोधापाप्तिरिवच्छेदात् ॥ २२ ॥ उभयया च दे । यात् ॥ २३ ॥ चाना शे चाविशेषात् ॥ २४ ॥ चनुस्तृते च ॥ २५ ॥ नासते । ऽद्यतात् ॥ २६ ॥ उदासी नानामिष चैवं सिद्धिः ॥ २० ॥ सूत्रम् । दितीयाथ्यायस्य दितीयपादे चतुर्थाधिकरणमारचयति।

समुदायावुमी युक्तावयुक्ती वा?ऽणुहेतुकः।
एकीऽपरः स्कन्धहेतुरित्येवं युज्यते दयं॥
स्थिरचेतनराहित्यात् खयञ्चाचेतनत्वतः।
न स्कन्धानामणूनां वा समुदायोऽच युज्यते॥ ४॥

नाभाव उपलब्धेः ॥ २८ ॥ वैधर्म्याच न खप्रादिवत् ॥ १८ ॥ न भा-वैाऽनुपलब्धेः ॥ ३० ॥ च्रियानताच ॥ ३२ ॥ सर्वथानुपपत्तेच ॥ ३२ ॥ सूचम्।

दितीयाथ्यायस्य दितीयपादे पञ्चमाधिकरणमारचयति।

विज्ञानस्त्रस्थमात्रतं युच्यते वा न युच्यते। युच्यते, खप्तदृष्टान्तात्, बुद्धीव व्यवद्दारतः॥ श्रवाधात् खप्नवैषम्यं बाह्यार्थस्त्रपन्नभ्यते। 'बद्दिर्वद्' दति तेऽप्युक्तिनाऽतो धीर्यक्रपभाक्॥॥॥

नैकसिनसम्भवात् ॥ ३३ ॥ रवश्वात्माकात्रन्यं ॥ ३४ ॥ न च पर्या-यादप्यविरोधो विकारादिम्यः ॥ ३५ ॥ अन्यावस्थितेस्वाभयनित्यत्वाद-विश्रोयः ॥ ३६ ॥ सूत्रम् ।

> दितीयाध्यायस्य दितीयपादे यस्याधिकरणमारचयति।

मिद्धिः सप्तपदार्थानां सप्तभङ्गीनयात्रवा?। साधकन्यायसङ्गावात् तेषां सिद्धी किमझुतं॥ एकस्मिन् मदमन्वादिविरुद्धप्रतिपादनात्। त्रपन्यायः सप्तभङ्गी, न च जीवस्य सांप्रता ॥ ६ ॥

पत्यरसामञ्जस्थात् ॥ ३० ॥ सम्बन्धानुपपत्ते च ॥ ३० ॥ खिष्ठाना-नुपपत्ते च ॥ ३६ ॥ करणवचे न भोगादिभ्यः ॥४०॥ खन्तवत्त्वमसर्वे जता वा ॥ ४१ ॥ सूत्रम् ।

> दितीयाध्यायस्य दितीयपादे सप्तमाधिकरणमारचयति।

तट खेश्वरवादे। यः स युक्तोऽय न युक्यते?।
युक्तः, कुलाल दृष्टान्तान् नियन्तृतस्य सभावात्।।
न युक्तो, विषमलादिदोषादैदिक ईश्वरे।
श्रभ्युपेते तट खलं त्याच्यं श्रुतिविरोधतः॥ ७॥

उत्पच्यसम्भवात्॥ ४२॥ नच कर्त्तुः करणं॥ ४३॥ विज्ञानादि-भावे वा तदप्रतिषेधः॥ ४४॥ विप्रतिषेधाच ॥ ४५॥ सूचम्।

इति दितीयाध्यायस्य दितीयपादः ॥ \* ॥

दितीयाथ्यायस्य दितीयपादे ष्यस्माधिकरणमारचयति।

जीवे त्यात्यादिकं पाञ्चराचे तां युक्त न वा?।
युक्तं, नारायणयू इतसमाराधनादिवत्।।
युक्ततामविरुद्धे । जीवे त्यित्तिर्नं युक्तते।
उत्यवस्य विनाशिले कतनाशाद्विदेषतः।। प्र।।

इति दितोयाध्यायस दितीयपादः ॥ \*॥

न वियद श्रुतेः ॥ १ ॥ चिक्ति तु ॥ २ ॥ ग्रीख्यसम्भवात् ॥ ३ ॥ ध-ब्दाच ॥ ४ ॥ स्याचैकस्य ब्रह्म शब्दवत् ॥ ५ ॥ प्रतिचा हानिरव्यति-रेका च्छब्देभ्यः ॥ ६ ॥ याविद्वकारन्तु विभागो लोकवत् ॥ ० ॥ सूत्रम् ॥

> दितीयाध्यायस्य त्तीयपादे प्रथमाधिकरणमारचयति।

खोम नित्यं जायते वा? हेतु चयविवर्जनात्। जनिश्रुते खगेएलात् नित्यं खोम, न जायते।। एक ज्ञानात् सर्वगुद्धेर्विभक्तला ज्ञानिश्रुते:। विवर्ते कारणेकलात् ब्रह्मणे। खोम जायते।। १॥

रतेन मातरिश्वा वाखातः॥ = ॥ सूत्रम्।

दितीयाध्यायस्य तृतीयपादे दितीयाधिकरणमारचयति ।

वायुर्नित्यो जायते वा? कान्देश्येऽजनाकीर्तनात्। 'मैषाऽनस्तिमता देवते'त्युक्तेर्न च जायते॥ श्रुत्यन्तरोपमंद्यारात् गैष्णिनस्तमयश्रुतिः। वियदच्चायते वायुः, खरूपं ब्रह्म कारणम्॥ २॥

ष्यसम्भवन्तु सते। उनुपपत्तेः ॥ ६ ॥ सूत्रम्।

दितीयाध्यायस्य त्रतीयपादे त्रतीयाधिकरणमारचयति।

मद्भस्य जायते ने। वा? कारणलेन जायते। यत्कारणं जायते तत् वियदाय्वादया यथा।। श्रमतोऽकारणलेन खादीनां मत जुझवात्। व्याप्तेरजादिवाकोन बाधात् मन्नैव जायते॥ ३॥ तेजोऽतक्तयाह्याद्य ॥ १० ॥ सूत्रम्। कि दितीयाध्यायस्य त्योयपादे चतुर्थाधिकरणमारचयति।

ब्रह्मणा जायते विक्किवायावी ब्रह्ममंयुतात्। 'तत्तेजोऽस्रजते'त्युक्तेब्रह्मणा जायतेऽनलः।। 'वायारियर्' दति श्रुत्या पूर्वश्रुत्येकवात्यतः। ब्रह्मणा वायुद्धपत्नमापन्नादियमभवः।। ।।।

स्त्रापः ॥ ११ ॥ सूत्रम् । दितीयाध्यायस्य त्वतीयपादे पञ्चमाधिकरणमारचयति ।

त्रह्मणे। उपां जन्म किं वा वक्रेर्? नामेर्जले। द्ववः। विरुद्धलात्, नीरजन्म ब्रह्मणः सर्वकारणात्।। 'त्रमेराप' दति श्रुत्या ब्रह्मणे। वज्रुपाधिकात्। श्रपां जनिर्विरोधस्य सन्सयोनीमिनीरयोः।। ५।।

प्रिचयिधकाररूपण्रब्दान्तरेभाः ॥ १२ ॥ सूत्रम्।

दितीयाध्यायस्य हतीयपादे घष्ठाधिकरणमारचयति।

'ता त्रवमस्वनने'ति त्रुतमनं यवादिकम्। विषयि वा? यवाद्येन, लोकेऽन्नलप्रसिद्धितः।।
स्ताधिकारात् कृष्णस्य रूपस्य त्रवणादिष ।
तथा'ऽद्धाः पृथिवो'त्युकेरनं पृथ्याऽनहेतुतः॥ ६॥

तदिभिधागदिव तु तिल्लात् सः ॥ १३॥ सूत्रम्।

दितीयाध्यायस्य हतीयपादे सप्तमाधिकरणमारचयति।

व्यामाद्याः कार्यकर्तारा ब्रह्म वा तदुपाधिकं ?।
'व्याक्ता वायुर्वायुताऽग्निर्' दत्युक्तेः खादिकर्त्ता।।
'द्रेश्वराऽन्तर्यमयती'त्युक्तेर्व्यामाद्यपाधिकं।
ब्रह्म वाव्यादिहेतुः खात् तेजश्रादीचणादिम्॥ ७॥

विषयंथे गतु क्रमोऽत उपपयते च ।। १८।। सूत्रम्। दितीयाध्यायस्य हतीयपादे स्थलमाधिकरणमारचयति।

सृष्टिक्रमा लये ज्ञेया विपरीतक्रमाऽय वा?। क्रुपं कल्पादरं तेन लये सृष्टिक्रमा भवेत्॥ हेतावसति कार्यस्य न सत्तं युज्यते ततः। 'पृथियस्विति' चेाक्रवात् विपरीतक्रमा लये॥ प्र॥

खन्तरा विचानमनसी क्रमेग तिल्लक्षादिति चेत्राविश्रेषात्।। १५।। सूचम्।

> दितीयाध्यायस्य हतीयपादे नवमाधिकरणमारचयति।

किमुक्तक्रमभङ्गोऽस्ति प्राणाचैनीस्ति वा?ऽस्ति हि।
प्राणाचमनमां ब्रह्मवियतीर्मध्य देरणात्।।
प्राणाचा भौतिका स्रतेष्यन्तर्भताः पृथक् कमं।
नेष्क्रन्यता न भङ्गोऽस्ति, प्राणादी न कमः श्रुतः॥ ८॥

चराचरव्यपात्रयस्तु स्थात्तद्यपदेशो भाक्तस्तद्भावभावित्वात् ॥ १६ ॥ सूचम्।

> दितीयाध्यायस्य त्तीयपादे दश्माधिकरणमारचयति।

जीवस्य जन्ममर्णे वपुषा वा ?ऽऽत्मने। हि ते।
'जातो मे पुत्त' दत्युक्तेर्जातकर्मादितस्तथा।।
मुख्ये ते वपुषा, भाक्ते जीवस्थैते श्रपेच्य हि।
'जातकर्म च खोकोि क्रिजीवापेतेति' शास्त्रतः।। १९।।

नाताऽश्रुतेर्नित्यताच ताभ्यः ॥ १०॥ सूत्रम्।

दितीयाध्यायस्य ढतीयपादे रकादशाधिकरणमारचयति।

कल्पादी ब्रह्मणा जीवा वियदत् जायते न वा?।

सृष्टेः प्रागदयले क्रिजीयते विष्णु लिङ्गवत्।।

ब्रह्मादयं जातबुद्धी जीवलेन विभेत् खयं।

स्रीपाधिकं जीवजन्म, नित्यलं वस्तुतः स्रुतं॥ ११।।

द्यारत एव ॥ १८ ॥ सूत्रम्।

दितीयाध्यायस्य तृतीयपादे दादणाधिकरणमारचयति ।

त्रचिद्रूपोऽय चिद्रूपो जीवा?ऽचिद्रूप द्रस्यते। चिद्रभावात् सुषुष्टादी जायचित्रानमा कता।। ब्रह्माबादेव चिद्रूपश्चित् सुषुप्तीं न लुप्यते। दैतादृष्टिर्देतचापात् 'न चिद्रषुर्' दित स्रुतेः॥ १२॥ उत्कृतिस्ति चेनेतस्यिकास्य ॥ २०॥ स्वात्मना चे तस्योः॥ २०॥ नाणुरतच्च्रतिस्ति चेनेतस्यिकास्य ॥ २०॥ स्वाय्ये च्यानाभ्यास्य ॥ २०॥ स्वित्ये स्वाय्ये च्यानाभ्यास्य ॥ २०॥ स्वित्ये स्वय्ये स्वाय्ये प्रमाद्धुदि हि ॥ २०॥ गुणादा ले तिवत् ॥ २५॥ स्वित्ये को गन्धवत् ॥ २६॥
तथा च दर्भयति ॥ २०॥ प्रयगपदे प्रात् ॥ २०॥ तद्ग्रणसारत्वात्
तु तद्यपदे प्रः प्राच्चवत् ॥ २६॥ यावदात्मभावित्याच न दे वित्ये प्रमात् ॥ ३०॥ पुंक्वादिवक्त्वस्य सते। दिश्यिक्तियोगात् ॥ ३०॥ दित्ये प्रमात् वित्ये प्रमात् ॥ ३०॥ स्वम् ॥

दितीयाध्यायस्य त्तीयपादे चयादशाधिकरणमारचयति।

जीवाऽणुः मर्वगा वा स्वाद्,? 'एषाऽणुर्' इति वाकातः। उत्कृतिनगत्यागमनश्रवणाचाणुरेव मः॥ माभामबुद्यणुलेन तदुपाधिलताऽणुता। जीवस्य मर्वगलन्तु स्वता ब्रह्मलतः श्रुतम्॥ १३॥

कर्ता शास्त्रार्थवन्वात्॥ ३३॥ विद्यारोपदेशात्॥ ३४॥ उपादा-नात्॥ ३५॥ व्यपदेशाच क्रियायां न चेन्निदश्विपर्ययः॥ ३६॥ उप-लिब्धवदिनियमः॥ ३७॥ शक्तिविपर्ययात्॥ ३८॥ समाध्यभावाच॥ ३८॥ सूत्रम्।

> दितीयाध्यायस्य त्तीयपादे चतुर्दशाधिकरणमारचयति।

जीवाऽकर्ताऽयवा कर्ता? 'धियः कर्त्तं लमस्भवात्। जीवकर्त्तया किं स्थाद्' दत्याद्धः माह्यमानिनः॥ करणलात्र धीः कर्त्री, यागश्रवणलीकिकाः। व्यापारा न विना कर्त्रा, तस्मात् जोवस्य कर्त्ता॥९४॥ यथाच तत्त्रीभयथा ॥ ४० ॥ सूत्रम्। दितीयाध्यायस्य त्रतीयपादे पञ्चदशाधिकरणमारचयति।

कर्त्तं वास्तवं किं वा कित्तिः? वास्तवं भवेत्। 'यजेते'त्यादिशास्त्रेण सिद्धस्थाबाधितत्वतः॥ 'त्रमङ्गो ही'ति तद्वाधात् स्फटिके रक्ततेव तत्। त्रथस्तं धीचनुरादिकरणापाधिमन्निधेः॥ १५॥

परात्तु तच्छ्रतेः ॥ ४१ ॥ क्रतप्रयत्नापे चास्तु विचितप्रतिषिद्धावैयर्थाः-दिभ्यः ॥ ४२ ॥ सूत्रं।

> दितीयाध्यायस्य त्तीयपादे घाडणाधिकरणमारचयति।

प्रवर्त्तकोऽस्य रागादिरीको वा? रागतः क्रषे । दृष्टा प्रवृत्तिर्, वैषम्यभीमस्य प्रेरणे भवेत्॥ मस्येषु वृष्टिवच्चीवेष्वीमस्याविषयत्तः। रागाऽन्तर्याम्यधीने । ऽत ईश्वरे। ऽस्य प्रवर्त्तकः॥ १६॥

खंशो नानाव्यपदेशादन्यथा चापि दासिततवादित्वमधीयत एके॥ ८३॥ मन्तवर्णाच ॥ ८४॥ च्यपि च स्मर्यते॥ ८५॥ प्रकाशादिवन्नवं परः॥ ८६॥ स्मर्यन्त च ॥ ४०॥ च्यनुद्धापरिद्धारा देइसम्बन्धात् न्योतिरादिवत् ॥ ४०॥ च्यसन्तते चाव्यतिकरः॥ ४६॥ च्याभास एव च ॥ ५०॥ च्यह- खानियमात्॥ ५२॥ च्यभिसन्थादिव्यपि चैवं॥ ५२॥ प्रदेशादिति चेन्नान्तर्भावात्॥ ५३॥ स्त्रचं।

इति दितीयाध्यायस्य ततीयपादः॥ \*॥

दितीयाध्यायस्य त्तीयपादे सप्तदशाधिकरणमारचयति।

किं जीवेश्वरसाङ्मयें व्यवस्था वा? श्रुतिद्वयात्। श्रभेदभेदविषयात् साङ्मयें न निवार्यते॥ 'श्रंशोऽविच्छित्र श्राभास' दत्यापाधिकक न्यनेः। जीवेश्योर्थवस्था स्थात् जीवानाञ्च परस्परं॥ ९०॥

द्ति दितीयाध्यायस हतीयपादः ॥ 🛞 ॥

तथा प्राणाः ॥१॥ ग्रीाण्यसम्भवात्॥२॥ तत्राक्श्रुतेस्य॥३॥ तत्पूर्वकत्वादाचः॥४॥ स्त्रम्।

दितीयाथ्यायस्य चतुर्थपादे प्रथमाधिकरणमारचयति।

किमिन्द्रियाखनादीनि स्ज्यने वा परात्मना?।
स्ष्टेः प्राग्टिषनामैषां सङ्गावाक्तेरनादिता॥
एकबुद्धा सर्वबुद्धे भैतिकलाज्जनिश्रुतेः।
उत्पद्यन्ते, ऽथ सङ्गावः प्रागवान्तरसृष्टितः॥ १॥

सप्तराति प्रीवितलाच ॥ ५ ॥ च स्तादयस्तु स्थिते उता नैवं ॥ ६॥ स्त्रम्।

दितीयाध्यायस्य चतुर्थपादे दितीयाधिकरसमारचयति।

मत्रेकादम वाचाणि 'मत्र प्राणा' दति श्रुतेः।
मत्र सुर्मुद्धनिष्ठेषु किद्रेषु च विभेषणात्।।

त्रभीर्ष एस इसादेरिप वेदे ममीरणात्। ज्ञेयान्येकाद भाष्यानि तत्तत्कार्यानुमारतः ॥ १ ॥

चगवस ॥ ७ ॥ सूत्रम्।

यापोन्यणूनि वाचाणि ? माङ्या यापिलमूचिरे । दिस्खदित्तमद्गागेय्वेवाचलं ममायतां । उत्कान्यादिश्रुतेसानि द्यणूनि सुरदर्शनात्॥ ३॥

श्रेष्ठः ॥ ८।। सूत्रं।

दितीयाध्यायस्य चतुर्घपादे चतुर्घाधिकरणमारचयति।

मुखाः प्राणः खादनादिर्ज्जायते वा? न जायते।
'त्रानीद्' दति प्राणचेष्टा प्राक् स्रष्टेः त्रूयते यतः॥
श्रानीदिति ब्रह्ममत्त्रं प्राक्तं वातनिषेधनात्।
'एतसाज्जायने प्राण' दत्युक्तेरेष जायते॥ ४॥

न वायुक्तिये एथगुपदेशात्॥ ६॥ चन्नुरादिवन्नु तत्सक्तृ शिष्ठ्या-दिभ्यः ॥ १०॥ अकरणताच न देषिक्तथाक्ति दर्शयति॥ ११॥ पञ्च-टिक्तिमेनेवद् व्यपदिश्यते॥ १२॥ स्त्रचम्।

> दितीयाध्यायस्य चतुर्घपादे पञ्चनाधिकरणमारचयति।

वायुर्वाऽचित्रया वाऽन्या वा प्राणः ? श्रुतिताऽनि लः । मामान्येन्द्रियद्दर्त्तिर्वा माह्यैरेवमुदीरणात्।। 'भाति प्राणे वायुने'ति भेदोक्तोरेकताश्रुतिः । वायुतत्त्वेन मामान्यवृत्तिर्वाचेष्वते। उन्यता ॥ ५ ॥

> चगुः ॥ १३ ॥ स्वम्। दितीयाथ्यायस्य चतुर्थपादे षष्ठाधिकरणमारचयति ।

प्राणाऽयं विभुरत्णे वा? विभुः स्वात्, सुख्यपक्रमे । हिरण्यगर्भपर्यन्ते सर्वदेहे समाक्तितः ॥ समष्टियष्टिकपेण विस्तैवाधिदैविकी । श्राध्यात्मिकाऽत्यः प्राणः स्वाददृश्यस्य यथेन्द्रयं ॥ ६॥

च्योतिराद्यधिष्ठानन्तु तदामननात्।। १८॥ प्राणवता शब्दात्।। १५॥ तस्य च नित्यत्वात्।। १६॥ सूर्चं।

दितीयाथ्यायस्य चतुर्घपादे सप्तमाधिकरणमारचयति।

खतन्त्रा देवतन्त्रा वा वागाद्याः खुः? खतन्त्रता । ने। चेद्वागादिजो भोगो देवानां खान्न चात्मनः ।। श्रुतमग्चादितन्त्रतं भोगोऽग्चादेख ने।चितः । देवदेहेषु पिद्धतात् जीवे। भुङ्को खकर्मणा ॥ ७ ॥

त इन्द्रियाणि तद्यपदेशादन्यच श्रेष्ठात् ॥ १७ ॥ भेदश्रुतेः ॥ १८ ॥ वैलक्तात् ॥ १६ ॥ सूर्च ।

दितीयाध्यायस्य चतुर्घपादे चयःमाधिकरणमार्चयति।

LOUGH F AND P.

प्राणस्य दत्तयोऽचाणि प्राणात् तत्त्वान्तराणि वा? ।
तद्रृपत्रश्रुतेः प्राणनामोत्तत्त्वाच दत्तयः ।।
श्रमाश्रमादिभेदोक्तोगीणे तद्रूपनामनी।
श्रालीचकत्वेनान्यानि प्राणी नेताऽचदे हयोः ॥ ५॥

संज्ञामूर्तिक्वृप्तिस्तु विख्तुक्वत उपदेशात् ॥ २० ॥ मांसादि भे। मं यथाशब्दिमतरयोख ॥ २१ ॥ विशेष्यात्तु तदादस्तदादः ॥ २२ ॥ सूचम् ।

इति दितीयाध्यायस्य चतुर्घपादः ॥ 💥 ॥

दितीयाध्यायस्य चतुर्घपादे नवमाधिकरणमारचयति।

नामरूपयाकरणे जीवः कर्ताऽयवेयरः? ॥
'त्रनेन जीवेने'त्युक्तेर्याकर्त्ता जीव द्रयते ॥
जीवान्वयः प्रवेशेन मित्रधेः मर्वमर्ज्जने ।
जीवेाऽशकः, शक्त द्रेश, उत्तमोक्तिस्ववेचितः ॥ ८ ॥

र्ति दितीयाधायस्य चतुर्घपादः ॥ % ॥

तदन्तरप्रतिपत्ती रंइति सम्परिष्वतः प्रश्निक्षणाभ्यां ॥१॥ व्यात्मकत्वात् तु भूयक्वात् ॥२॥ प्राणगतेश्व ॥३॥ व्यान्यादिगतिश्रुतेरिति चेन्न भात्तत्वात् ॥॥ प्रथमेऽश्रवणादिति चेन्न ता एव ह्यूपपत्तेः ॥५॥ व्यंशतत्त्वादिति चेन्नेस्यादिकारिणां प्रतीतेः ॥६॥ भात्तं
वाऽनात्मविन्वात् तथा हि दर्शयति ॥ ७॥ सूचम्।

त्वीयाध्यायस्य प्रथमपादे प्रथमाधिकरणमारचयति। श्रवेष्टिता वेष्टिता वा स्ततस्त्रीः पुमान् व्रजेत्?। स्तानां सुलभलेन यात्यवेष्टित एव सः।। बीजानां दुर्लभलेन निराधारेन्द्रियागतेः। पञ्चमाङ्गतियुक्तेश्व जीवस्तैर्याति वेष्टितः॥१॥

क्तात्ययेऽनुश्यवान् दयस्मृतिभ्यां यथेदमनेवश्व ॥ ८॥ चरणा-दिति चेन्नोपलच्चणार्थेति कार्षाजिनिः ॥ ८॥ चानर्थकामिति चेन्न तदपेचलात्॥ १०॥ सक्ततदुष्कृते एवेति तुवादिः॥ ११॥ स्त्रचं।

> हतीयाध्यायस्य प्रथमपादे दितीयाधिकरणमारचयति।

खर्गावरे हो चोणानु भयः मानु भयोऽ थवा?।
'यावत्ममात'वचनात् चीणानु भय द्रस्यते।।
जातमा चस्य भागिलादैक भस्ये विरोधतः।
चरण श्रुतितः मानु भयः कर्मान्तरे रयं।। २।।

च्यनिष्टादिकारिणामिष च श्रुतं॥ १२ ॥ संयमने लनुभूयेतरेषामारो हावरो है। तद्गतिदर्भनात्॥ १३ ॥ स्प्रार्टित च ॥ १४ ॥ च्यपि च
सप्त॥ १५ ॥ तचापि च तद्यापारादिवरोधः १६ ॥ विद्याकर्मणोरिति
तु प्रकृतलात्॥ १० ॥ न त्तीये तथाप जन्मेः ॥ १० ॥ स्पर्यतेऽपि च
लोके ॥ १८ ॥ दर्भनाच ॥ १० ॥ त्तीयभ्रव्दावरोधः संभ्रोकजस्य ॥
॥ ११ ॥ स्वम्।

हतीयाध्यायस्य प्रथमपादे हतीयाधिकरणमारचयति ।

चन्द्रं याति नवा पापी? 'ते सर्व' दति वाकातः।
पञ्चमाज्ञतिलाभाधं भागाभावेऽपि यात्यसा।।
भागार्थमेव गमनमाज्ञतिर्व्यभिचारिणी।
सर्वश्रुतिः सुक्षतिनां याम्ये पापिगतिः श्रुता॥ ३॥

खाभाव्यापत्तिरुपपत्तेः ॥ २२ ॥ सूत्रम्।

हतीयाध्यायस्य प्रथमपादे

चतुर्थाधिकरणमारचयति।

वियदादिखरूपलं तसाम्यं वा?ऽवरे। हिणः।
'वायुर्भले' त्यादिवाच्यात्तत्त्वावं प्रपद्यते॥
खवत् सुद्धो वायुवशे। युक्तो धूमादिभिर्भवेत्।
श्रन्थसान्यस्कर्पलं न मुख्यमुपपद्यते॥ ४॥

नातिचिरेण विशेषात्॥ २३॥ स्त्रम्।

हतीयाध्यायस्य प्रथमपादे

पञ्चमाधिकरणमारचयति।

त्री ह्यादेः प्राम्विलम्बेन लर्या वा? ऽवरे हित । तचानियम एव स्थात्, नियामक विवर्ज्जनात्।। दुः खं त्री ह्यादिनियाणि मिति तच विशेषितं। विलम्बस्तेन पूर्वच लरार्था दवसीयते।। ५ ।।

अन्याधिष्ठिते पूर्ववदिभिनापात्॥ २४॥ अश्रद्धिमिति चेन प्रब्दात्॥ २५॥ रेतःसिग्यागोऽय॥ २६॥ योनेः प्ररीरं॥ २०॥ स्नम्।

इति हतीयाध्यायस्य प्रथमः पादः ॥ 💥 ॥

हतीयाध्यायस्य प्रथमपादे षष्ठाधिकरणमारचयति।

त्री ह्यादी जन्म तेषां स्थात् मं स्थेषा वा? जनिर्भवेत्। 'जायन्त' दति मुख्यलात् पश्डि हिंगादिपापतः॥ वैधान पापमंश्लेष:, कर्मयापृत्यनुक्तितः। यविप्रादी मुख्यजनी चरणयापृतिः युती॥६॥ द्वित हतीयाधायस्य प्रथमः पादः॥ ॥

सन्धे छिराइ हि॥१॥ निर्मातारं चैके पुत्रादयश्व॥२॥ मा-यामात्रन्तु कात्सेनानिभयतस्कपत्वात्॥३॥ स्रचकश्च हि श्रुतेरा-चच्रते च तिहदः॥॥ पराभिध्यानात्तु तिरोहितं तता ह्यस्य बन्धविपर्यया॥५॥ देह्योगाद्दा सीऽपि॥६॥ स्त्रम्।

> हतीयाध्यायस्य दितीयपादे प्रथमाधिकरणमारचयति।

मत्या मिय्याऽयवा खन्नसृष्टिः? मत्या, श्रुतीरणात्। जाग्रदेशाविशिष्टलादीयरेणैव निर्मिता॥ देशकालाद्यनीचित्यात् वाधितलाच मा स्वषा। श्रभावे।कोर्देतमाचमाम्याच्जीवानुवादतः॥ १॥

तदभावा नाडीषु तच्छुतेरातानि च ॥ ७॥ खतः प्रवाधाऽसात्॥ ८॥ स्चम्।

हतीयाध्यायस्य दितीयपादे दितीयाधिकरणमारचयति।

नाडीपुरीतद्वह्याणि विकल्यन्ते सुषुप्तये।
समुचितानि \*वैकार्थात् विकल्यन्ते यवादिवत्॥
समुचितानि नाडीभिरूपस्य पुरीतित।
इतस्यत्रह्मणि यास्यैक्यं, विकल्पे लष्टदोषता॥ २॥

<sup>\*</sup> वा ? + ऐकार्थादिति पदच्छेदः।

स एव तु कर्मानुसृतिण्ब्दविधियः॥ ६॥ स्त्रज्ञम्। त्वीयाध्यायस्य दितीयपादे त्वीयाधिकरणमारचयति।

यः कोऽप्यनियमेनात्र बुध्यते सुप्त एव वा?।

उद्दिन्दुरिवाभक्तेर्नियन्तुं कोऽपि बुध्यते ॥

कर्माविद्यापरिच्छेदादुदिबन्दुविन्तवणः।

'स एव बुध्यते' भास्तात्तदुपाधेः पुनर्भवात्॥ ३॥

मुम्धेऽर्द्धसम्पन्तिः परिभ्रेषात्॥ १०॥ स्त्रत्रम्।

ढतीयाध्यायस्य दितीयपादे

चतुर्थाधिकरणमारचयति।

किंमू चेंका जाग्रदादी किं वाऽवस्थान्तरी भवेत्?। श्रन्यावस्था न प्रसिद्धा तेनेका जाग्रदादिषु॥ न जाग्रत्वप्रयोगेका, दैताभानात्र सुप्तता। मुखादिविद्यते सोनावस्थाऽन्या लोकसमाता॥॥॥

न स्थानतोऽपि परस्थाभयिन इं सर्वच हि॥ ११॥ न भेदादिति चेत्र प्रत्येतमतद्वचनात्॥१२॥ च्यपि चेवमेत्रे॥१३॥ च्यरूपवदेव हि तत्यधानत्वात्॥१८॥ प्रकाणवचावयर्थात्॥१५॥ च्याह च तन्मानं ॥१६॥ दर्णयति चायो च्यपि स्मर्थते॥१०॥ च्यत एव चे।पमा सूर्य-कादिवत्॥१८॥ च्यन्वदग्रहणात् तु न तथात्वं॥१८॥ द्विज्ञास-भाक्षमन्तर्भावादुभयसामञ्जस्थादेवं॥२०॥ दर्णनाच्च॥२१॥ स्नत्रम्।

> हतीयाध्यायस्य दितीयपादे पच्चमाधिकरणमारचयति।

त्रह्मा निक्षि वाऽक्षि भवेत्रीक्षमेव वा?। दिविधशुतिमद्भावाद्वह्मा खादुभयात्मकं॥ नीरूपमेव वेदान्तैः प्रतिपाद्यमपूर्वतः। रूपं लनूद्यते भान्तमुभयलं विरुध्यते ॥ ५ ॥

प्रकृतितावन्तं हि प्रतिषेधित तता व्रवीति च भूयः ॥ २२ ॥ तदयतमाह हि ॥ २३ ॥ च्यपि संराधने प्रयद्यानुमानाभ्यां ॥ २४ ॥ प्रकाप्रादिवचाविष्रेष्ठां प्रकाण्य कर्मग्राभ्यासात् ॥ २५ ॥ च्यते। उनन्तेन तथा
हि लिङ्गं ॥ २६ ॥ उभययपदेशान्त्विषुग्राङ्गवत् ॥ २० ॥ प्रकाण्ययवद्या तेजस्वात् ॥ २० ॥ पूर्ववद्या ॥ २६ ॥ प्रतिषेधाच ॥ ३० ॥
सूत्रम्।

हतीयाथायस्य दितीयपादे षष्ठमधिकरणमारचयति।

ब्रह्माऽपि 'नेति नेतो'ति निषिद्धमथवा निहि?। दिरुत्या ब्रह्मजगती निषिधेते उभे श्रपि।। वीपोयमितिशब्दोत्ता पर्वदृश्यनिषिद्धये। श्रनिदं मत्यसत्यञ्च ब्रह्मोकं शिखतेऽविधः॥ ६॥

परमतः सेतून्मानसम्बन्धभेदयपदेश्रेभ्यः ॥ ३१ ॥ सामान्यात् तु ॥ ३२ ॥ बुद्धार्थः पादवत् ॥ ३३ ॥ स्थानिवश्रेषात् प्रकाशादिवत् ॥ ३४ ॥ उपपत्तेः ॥ ३५ ॥ तथान्यप्रतिषेधात् ॥ ३६ ॥ स्वनेन सर्वेगतत्वमाया- शब्दादिभ्यः ॥ ३० ॥ सूचम्।

हतीयाथ्यायस्य दितीयपारे सप्तमाधिकरणमारचयति।

त्रस्त्वस्त्रह्मणे ने वा विद्यते? ब्रह्मणेऽधिकं। मेतुलेक्मानवत्ताच मम्बन्धाद्गेदवत्त्वतः।। धारणात् मेतुतेक्मानमुपास्त्वे भेदसङ्गती। उपाध्यद्भवनामाभां नान्यदन्यनिषेधतः॥ ७॥ पालमत उपपत्तेः ॥ ३८ ॥ श्रुतलास्त्र ॥ ३८ ॥ धर्मं जैमिनिरत एव ॥ ४० ॥ पूर्वं तु वादरायणा हेतुचपदेशात् ॥ ४१ ॥ सूत्रम्।

इति हतीयाध्यायस्य दितीयः पादः ॥ Ж ॥

हतीयाध्यायस्य दितीयपादे अष्टमाधिकरणमारचयति।

कर्मेव फलदं यदा कर्माबाधित ई.यरः।

त्रपूर्वावान्तरदारा कर्मणः फलदाहता।।

त्रचेतनात् फलास्रतेः शास्त्रीयात् पूजितेश्वरात्।

कालान्तरे फलोत्पत्तर्नापूर्वपरिकल्पना।। ८।।

दिति हतीयाध्यायस्य दितीयः पादः॥ ॥।

सर्ववेदान्तप्रत्ययं चादनाद्यविश्रेषात्॥१॥ भेदान्नेति चेन्नेकस्यामि॥१॥ स्वाध्यायस्य तथात्वेन हि समाचारेऽधिकाराच सरवच तिन-यमः॥३॥ दर्शयति च॥४॥ स्त्रम्।

> हतीयाध्यायस्य हतीयपादे प्रथमाधिकरणमारचयति।

मर्ववेदे व्यनेकलमुपास्तेर घवैकता?।
श्रनेकलं, कै। घुमादिनामधर्मविभेदतः।।
विधिष्कपफलैकलादेकलं नाम न श्रुतं।
शिरोत्रताख्यधर्मसु स्वाध्याये स्वान्न वेदने।। १।।
उपसंद्वारेऽधीभेदादिधिशेषवत् समाने च ॥ ५॥ स्वनम्।

हतीयाध्यायस्य हतीयपादे दितीयाधिकरणमारचयति।

एकोपास्तावनाहार्था श्राहार्था वा गुणाः श्रुतै।। श्रुत्तलादनाहार्था उपकारः श्रुतेर्गुणैः।। श्रुतलादन्यशाखायामाहार्था श्रुशिहोत्रवत्। विशिष्टविद्योपकारः खशाखोत्तरुणैः समः॥ २॥

चान्ययात्वं शब्दादिति चेन्नाविशेषात्॥ ६॥ नवा प्रकरणभेदात् परावरीयस्वादिवत्॥ ७॥ संज्ञातस्वेत् तदुक्तमस्ति तु तदिष ॥ ८॥ सूत्रम्।

> हतीयाध्यायस्य हतीयपादे हतीयाधिकरणमारचयति।

एका भिन्नाऽयवाद्गीयविद्या छन्दोग्यकाखयाः?।

एका खान्नाममामान्यात् संग्रामादिममलतः।।

उद्गीयावयवाद्भार उद्गातेखुभयार्भिदा।

वेद्यभेदेऽर्घवादादिसाम्यमाचाप्रयोजकं॥ ३॥

वाप्तेस समझसं ॥ ६ ॥ स्त्रम्।
हतीयाध्यायस्य हतीयपादे
चतुर्थाधिकरणमारचयति।

किमधासीऽघवा बाध ऐकां वाऽघ विशेखता?।
श्रवरस्थात्र नास्यैकां नियतं देलभावतः॥
वेदेषु व्याप्त श्रोद्धार उद्गीधेन विशिखते।
श्रधासादी फलं कर्ण्यं सिन्छष्टांश्रजचणा॥ ४॥
सर्वाभेदादन्यत्रेमे॥ १०॥ स्त्रत्रम्।

हतीयाध्यायस्य हतीयपादे पञ्चमाधिकरगामारचयति।

विशिष्ठलाद्यनाहार्यमाहार्यं \*वैविभित्यतः।
जनस्वैव परामग्रादनाहार्यमनुतितः॥
प्राणदारेण बुद्धिस्थं विशिष्ठलादि नेतरत्।
'एवं'शब्दपरामग्रयोग्यमाहार्यमिखते॥ ५॥

आनन्दादयः प्रधानस्य ॥११॥ प्रियशिरस्वाद्यप्राप्तिरूपचयापचया चि भेदे ॥१२॥ इतरे त्वर्थसामान्यात्॥१३॥ स्त्रचम्।

> हतीयाध्यायस्य हतीयपादे षषाधिकरणमारचयति।

नाऽ हार्या उत वा हार्या श्रानन्दाद्या श्रनाहितः। वामनीमत्यकामादेरिवैतेषां व्यवस्थितेः॥ विधीयमानधर्मणां व्यवस्था स्वाद् यथाविधि। प्रतिपत्तिफलानान्तु मर्वशाखासु महितः॥६॥ स्थायानाय प्रयोजनाभावात्॥१४॥ स्वात्मास्यस्य ॥१५॥ स्वर्षे।

> हतीयाध्यायस्य हतीयपादे सप्तमाधिकरणमारचयति।

मर्वा परम्पराऽत्तादे र्ज्ञीया पुरुष एव वा।

ज्ञोया, सर्वाश्रुतलेन वाक्यानि स्वर्वह्ननि हि॥

पुमर्थः पुरुषज्ञानं तत्प्रयत्नः श्रुतौा महान्।

तद्वोधाय श्रुतोऽत्तादिर्वैद्य एकः पुमांस्ततः॥ ७॥

ए ही तिरितरवदत्तरात ॥ १६॥ अन्वयादिति चेत स्थादव

श्वातागृहीतिरितरवदुत्तरात्॥ १६॥ श्रम्यादिति चेत् स्थादव-धारणात्॥ १०॥ सूत्रम्।

<sup>\*</sup> वा ? + 'एदम्' इत्यत इति पद्चेदः।

हतीयाध्यायस्य हतीयपादे अष्टमाधिकरणमारचयति।

'श्रात्मा वा ददम्' दत्यच विराट् खादयवेश्वरः? । भूतासृष्टेर्नेश्वरः खात्, गवाद्यानयनादिराट्॥ भूतापमंहतेरीशः खाददैतावधारणात्। श्रयवादो गवाद्युक्तिर्ब्रह्मात्मत्नं विविच्चतं॥ प्र॥ कार्याखानादपूर्वं॥ १८॥ सूचम्। हतीयाधायस्य हतीयपादे नवमाधिकरणमारचयति।

दयोर्वस्वन्यदेकं वा काण्वकान्देग्ग्यषष्ठयोः?।
उभयत्र प्रथम्बस्त, सदात्मभ्यामुपक्रमात्॥
साधारणेऽयं सच्चव्दः 'स श्रात्मा तत्त्वम्' दत्यतः।
वाक्यभेषादात्मवाची तस्मादस्वेकमेतयोः॥ ६॥

समान रवश्वाभेदात्॥ १६॥ सूत्रम्।

हतीयाध्यायस्य हतीयपादे

दश्माधिकरणमारचयति।

त्रमम्बद्धात्तमने विधेये बुद्धिरेव वा?। उमे त्रिप विधेयेते, दयारच श्रुतत्वतः॥ स्रातेराचमनं प्राप्तं, प्रायत्यर्थमनूय तत्। त्रमम्बद्धात्मतः प्राणविदेाऽपूर्वा विधीयते॥ १०॥

सम्बन्धादेवमन्थवापि॥ २०॥ न वा विशेषात्॥ २१॥ दर्शयति च ॥ २२॥ सूचम्। हतीयाध्यायस्य हतीयपादे रकादभाधिकरणमारचयति।

प्राण्डिखाविद्याकाण्वानां दिविधैकविधाऽयवा?। दिस्कोरेकप्राखायां दैविध्यमिति गम्यते॥ एका मनोमयलादिप्रत्यभिज्ञानता भवेत्। विद्याया विधिरेकच स्थादन्यच गुणे विधिः॥ ९१॥

सम्भृतियुवास्यपि चातः॥ २३॥ स्वम्।

हतीयाध्यायस्य हतीयपादे दादशाधिकरणमारचयति।

मंद्दारः खाद्यावस्था वा नाम्नोर्द्दरहस्तित?। विद्यैकलेन मंद्दारः स्थाद,ऽध्यात्माधिदैवयोः॥ 'तस्थापनिषद्' द्रत्येवंभिन्नस्थानलकीर्त्तनात्। स्थितामीनगुरूपास्थारिव नाम्नोर्थवस्थितिः॥१२॥

पुरुषविद्यायामिव चेतरेषामनाम्नानात्॥ २४॥ सूत्रम्।

हतीयाध्यायस्य हतीयपादे चयोदशाधिकरणमारचयति।

श्राहायां वा नवा तत्र मंसत्यादिविभृतयः?।
श्राहायां, ब्रह्मधर्मलात् श्राण्डिल्यादाववार्णात्।।
श्रमाधार्णधर्माणां प्रत्यभिज्ञाऽत्र नास्यतः।
श्रनाहायां ब्रह्ममात्रमन्थाऽतिप्रमञ्जकः ॥ १३॥

वेधाद्यधभेदात्॥ २५ ॥ स्वम्।

हतीयाध्यायस्य हतीयपादे चतुर्दशाधिकरणमारचयति।

पुं विद्येका विभिन्ना वा तैत्तिरीयकता खिने।:?।

मरणावस्य वादिमाम्यादेकेति गम्यते।।

बद्धना रूपभेदेन किञ्चित् माम्यस्य वाधनात्।

न विद्येक्यं, तैत्तिरीये ब्रह्मविद्याप्रशंमनात्॥ ९४॥

हाना तूपायनग्रब्दग्रेघलात् कुग्राच्छन्दः सुत्युपगानवत् तदुक्तं ॥ २६॥ स्त्रचम्।

हतीयाध्यायस्य हतीयपादे पञ्चदशाधिकरणमारचयति।

वेद्यमन्त्रप्रवर्गादि विद्याङ्गमथवा नतु?।
विद्यामित्रिधिपाठेन विद्याङ्गे मन्त्रकर्मणी।।
लिङ्गेनान्यत्र मन्त्राणां वाक्येनापि च कर्मणां।
विनियोगात् मित्रिधिस्तु बाध्ये।ऽता नाङ्गता तयोः॥१५॥

साम्पराये तर्तवाभावात् तथा ह्यन्ये॥ २०॥ इन्दत उभवाविरा-धात्॥ २८॥ स्त्रम्।

> हतीयाध्यायस्य हतीयपादें बाडमाधिकरणमारचयति।

उपायनमनाहायं हानाव् त्राह्मियतेऽयवा?। त्रत्रुतलादनाचेपादियाभेदाच नाहृतिः॥ विद्याभेदेऽयर्थवाद त्राहार्यः स्तृतिमाम्यतः। हानस्य प्रत्यभिज्ञानादेकविंग्रादिवादवत्॥ १६॥ हतीयाध्यायस्य हतीयपादे वाडणाधिकरणस्य दितीयवर्णकमाच्।

विधूननं चालनं खाद्धानं वा चालनं भवेत्?।
'दे धूयन्ते ध्वजायाणी'त्यादी चालनदर्भनात्॥
हानमेव भवेदाक्यभेषेऽन्यापायनश्रवात्।
कर्त्ता न ह्यपरित्यक्तमन्यं खीकर्त्तुमर्हति॥ १६॥

हतीयाध्यायस्य हतीयपादे वाडमाधिकरणस्य हतीयवर्णकमाच ।

कर्मत्यागे मार्गमध्ये यदि वा मर्णात्पुरा। उत्तीर्य विरजां त्यागम्? तथा केषितिकिश्रुतेः॥ कर्मप्राप्यफलाभावात् मध्ये साधनवर्ज्जनात्। ताण्डिश्रुतेः पुरा त्यागाः, बाध्यः केषितिकिक्रमः॥१६॥

गतेरर्थवन्त्वमुभयथाऽन्यथा हि विरोधः ॥ २८ ॥ उपपन्नस्तत्त्वचाणा-र्थापन्नस्त्रेनीकवत्॥ ३०॥ स्त्रचम्।

> हतीयाध्यायस्य हतीयपादे सप्तदशाधिकरणमारचयति।

उपास्तिवेषध्योभार्गः समो यदा व्यवस्थितः?। सम एवे त्तरो मार्ग एतथेः कर्महानवत्॥ देशान्तरफलप्राष्ट्री युक्तो मार्ग उपास्तिषु। श्रारोग्यवद्वोधफलं तेन मार्गा व्यवस्थितः॥१०॥

'खनियमः सर्वासामविरोधः शब्दानुमानाभ्यां ॥ ३१ ॥ स्त्रम्।

हतीयाथायस्य हतीयपादे चराविंगाधिकरणमारचयति।

मार्गः श्रुतस्थले स्वेव सर्वे पासिषु वा भवेत्?।
श्रुते स्वेव प्रकरणात्, दिः पाठे ।ऽस्य दृया ऽन्यया।।
प्रे को विद्यान्तरे मार्गा 'ये चेम' दति वाक्यतः।
तेन बाधं प्रकरणं, दिः पाठिश्वन्तनाय हि॥ ९८॥

यावद्धिकारमवस्थितिराधिकारिकायां॥ ३२॥ स्चम्।

हतीयाध्यायस्य हतीयपादे जनविंगाधिकरणमारचयति।

ब्रह्मतत्त्विदि मुक्तिः पाचिकी नियताऽथवा?। पाचिक्य,ऽपान्तरतमप्रस्तेर्जन्मकीर्त्तनात्॥ नानादेहेापभाक्तव्यमीश्रोपास्तिफलं बुधाः। मुक्ताधिकारपुरुषा मुख्यन्ते नियता ततः॥ १८॥

षद्धारियां त्वरोधः सामान्यतङ्गावाभ्यामीपसद्वत् तदुक्तम् ॥ ३३ ॥ सूत्रम्।

हतीयाध्यायस्य हतीयपादे विंग्राधिकरणमारचयति।

इयदामनन त्॥ ३४ ॥ सूत्रम्।

निषेधानामसंहारः संहारो वा? न संहृति: । श्रानन्दादिवदात्मलं नैषां सम्भाव्यते यतः ॥ श्रुतानामश्रुतानाञ्च निषेधानां समा यतः । श्रात्माचचणता तस्माद् दाळीयास्त्रपसंहृति:॥ १०॥। वतीयाध्यायस्य हतीयपादे रकविंगाधिकरणमारचयति ।

'पिबन्ती दा सुपर्णे'ति दे विद्ये त्रयवैकधीः?। भाकारी, भाक्तभाकाराविति विद्ये उसे दमे॥ पिवन्ती भाक्तभाकारावित्युकं हि समन्वये। दयता प्रत्यभिज्ञानात् विद्येका मन्त्रयोर्दयोः॥ २१॥

चनारा भूतग्रामवत् खात्मनः॥ ३५॥ चन्यया भेदानुपपत्तिरिति चेन्नापदेशान्तरवत्॥ ३६॥ सूचम्।

> हतीयाध्यायस्य हतीयपादे दाविंग्राधिकरणमारचयति।

विद्याभेदोऽय विद्यैक्यं खादुषस्तक हो लयाः?।
समानस्य दिरामानादिद्याभेदः प्रतीयते।
सर्वान्तरत्वमुभयोर्नास्ति विद्यैकता ततः।
प्रद्याविभेषनुत्यै दिःपाठम् 'तत्वममो'तिवत्॥ २२॥

यतिहारा विशिषिति हीत्रवत्॥ ३०॥ स्त्रम्।

हतीयाध्यायस्य हतीयपादे चयोविंग्राधिकरणमारचयति।

चितिहारे खात्मरचारेकधा धीरत दिधा। वस्तैचारेकधेचास दार्छाय चितिहारगी:॥ ऐक्छेऽपि चितिहारोत्चा धीर्दिधेशस जीवता। युक्तोपास्यै वाचिनको मूर्त्तिवद्दार्छमार्थिकं॥ २३॥ दे मत्यविद्ये एका वा यचर्त्यादिवाक्ययाः?।
फलभेदादुभे लोकजयात् पापहतेः पृथक्।।
प्रकृताकर्षणादेका पापघाताऽङ्गधीफलं।
प्रश्रवादोऽथवा मुख्ये युक्तोऽधिकृतिकल्पकः॥२४॥

कामादीतरच तच चायतगादिभ्यः ॥ ३६ ॥ सूचम्।

हतीयाध्यायस्य हयीयपादे पञ्चविंग्राधिकरणमारचयति।

त्रमंहितः मंहितवी वोक्तिर्दहरहार्दयोः?।

उपास्त्रीयभेदेन तहुणानाममंहितः ॥

उपास्त्री कचिदन्यच स्तृतये वाऽस्तु मंहितः।

दहराकाण त्रात्मैव हृदाकाणोऽपि नेतरः॥ २५॥

चादरादलापः॥ ४०॥ उपस्थितेऽतत्तत्तद्वनात्॥ ४१॥ सूत्रम्।

हतीयाध्यायस्य हतीयपारे घड्विंग्राधिकरणमारचयति ।

न लुप्यते लुप्यते वा प्राणाइतिरभाजने।
न लुप्यते,ऽतियेः पूर्वं भुद्धीतेत्यादरीकितः।।
भुज्यर्थान्ने।पजीविलात्तक्षापे लीप द्यते।
भुक्तिपचे पूर्वभुकावादरीऽप्युपपद्यते॥ २६॥

ति विधारणानियमक्त हुयेः एथा घ्यपितिबन्धः पालं ॥ ४२ ॥ सूत्रम्।

ढतीयाध्यायस्य हतीयपादे सप्तविंगाधिकरणमारचयति ।

नित्या श्रङ्गावबद्धाः स्युः कर्मस्वनियता उत?।
पर्णवत् कतुमस्वन्धा वान्यान्तित्यास्तता मताः॥
पृथक्षक्षश्रुतेनैता नित्या गादो इनादिवत्।
'उभी कुरुत' दत्युनां कर्मीपास्वनुपामिनोः॥ २०॥

प्रदानवदेव तदुक्तम् ॥ ४३ ॥ सूत्रम् । हतीयाध्यायस्य हतीयपादे अष्टाविंशाधिकरणमारचयति ।

एकी कत्य पृथग् वा खाद् वायुप्राणानु चिन्तनं?।
तत्त्वाभेदात्त्रयोरेकी करणेनानु चिन्तनं॥
श्रवस्थाभेदते ।
प्रयोगभेदे । राजादिगुणकेन्द्रप्रदानवत्॥ २८॥

लिङ्गभूयस्वात् तिद्धं बलीयस्तदिष ॥ ४८ ॥ पूर्विविकल्पः प्रकरणात् स्वात् किया मानसवत् ॥ ४५ ॥ चितिदेशाच ॥ ४६ ॥ विद्येव तु निर्धा-रणात् ॥ ४० ॥ दर्शनाच ॥ ४८ ॥ श्रुत्वादिबलीयस्वाच न बाधः ॥ ४८ ॥ चनुबन्धादिभ्यः प्रचान्तरप्रकावत् दृष्ठःच तदुक्तं ॥ ५० ॥ न सामान्या-द्ष्युपल्छेर्म् त्युवत् न हि लेकापित्तः ॥ ५१ ॥ परेण च शब्दस्य तादिधं भूयस्वात्वनुबन्धः ॥ ५२ ॥ स्त्रम् ।

> हतीयाध्यायस्य हतीयपादे एकोनचिंशाधिकरणमारचयति।

कर्मश्रेषाः खतन्त्रा वा मनश्चित्रमुखाग्नयः। कर्मश्रेषाः, प्रकर्णात् जिङ्गन्वन्यार्थदर्शनं॥ उन्नेयं विधिगासिङ्गादेव श्रुत्या च वाक्यतः। बाध्यं प्रकर्णं तस्मात् स्वतन्त्रं विक्विन्तनं॥ २८॥

एक चातानः प्ररोरे भावात्॥ ५३॥ यतिरेकस्तद्भावाभावितात्र तूपलब्धिवत्॥ ५८॥ सूचम्।

> हतीयाध्यायस्य हतीयपादे चिंग्राधिकरणमारचयति।

त्रात्मा देहसदन्या वा? चैतन्यं मद्यक्तिवत्। भ्रतमेलनजं देहे नान्यचात्मा वपुस्ततः॥ भ्रतोपलस्थिर्भ्रतेभ्या विभिन्नाविषयिलतः। सैवात्मा भातिकाद्देहादन्याऽमा परलाकभाक्॥ ३०॥

चक्कावबद्धाः ज्ञाखास हि प्रतिवेदम्॥५५॥ मन्त्रादिवद्वाऽवि-रोधः॥५६॥ स्चम्।

> हतीयाध्यायस्य हतीयपादे रकचिंग्राधिकरणमारचयति।

उक्यादिधीः खगाखाङ्गेष्वेवान्यचापि वा भवेत्?। मान्निध्यात् खखगाखाङ्गेष्वेवामा व्यवतिष्ठते। उक्योद्गीयादिमामान्यं तत्तच्छब्दैः प्रतीयते। श्रूत्या च मनिधेर्वाधस्तते।ऽन्यचापि यात्यमा ॥ ३१॥

भू झः क्रतुवत् च्यायस्वं तथा हि दर्शयति ॥ ५० ॥ स्त्रम्।

हतीयाध्यायस्य हतीयपादे दाचिंग्राधिकरणमारचयति। खेया वैद्यानरांगोऽपि खातयः क्रत्स एव वा?।
श्रङ्गेषूपास्तिफलयोक्तेरस्यंग्रधीरपि॥
उपक्रमावसानाभ्यां समस्तस्वैव चिन्तनं।
श्रङ्गोपास्तिफले सुत्यै प्रत्येकोपास्तिनिन्दनात्॥ ३२॥

नानाशब्दादिभेदात्॥ ५८॥ सूचम्।

हतीयाध्यायस्य हतीयपादे चयस्त्रंगाधिकरणमारचयति।

न भिना उत भियनो शाण्डिख्यद्दराद्यः?।
समस्तापासनश्रेष्ठ्यात् ब्रह्मीच्यादप्यभिन्नता ॥
क्रात्द्रापास्तरश्रक्यताद् गुणैर्बह्मपृथक्ततः।
दद्दरादीनि भियनो पृथक् पृथगुपक्रमात्॥ ३३॥

विकल्पे। दिशिष्टपाललात्॥ ५६॥ सूत्रम्।

त्तीयाध्यायस्य त्तीयपादे चतुस्त्रंशाधिकरणमारचयति।

श्रहंग्रहेव्वनियमे। विकल्पे नियमे। श्रयवा। नियामकस्याभावेन याथाकाम्यं प्रतीयतां॥ देशमाचा क्वतेव्वेकविद्ययेव प्रमिद्धितः। श्रयानर्थकाविचेपे। विकल्पस्य नियामकै।॥ ३४॥

काम्यास्तु यथाकामं समुचीयेरत्र वा पूर्वहेलभावात्॥६०॥ सूत्रं।
हतीयाध्यायस्य हतीयपादे
पञ्चित्रंशाधिकरणमारचयति।

प्रतीकेषु विकल्पः स्वाद् याथाकास्थेन वा मितिः?।
श्रहं यहे स्विवेतेषु साचात्क्रत्ये विकल्पनं॥
'देवा स्वे'तिवन्नाच काचित् साचात्कते। मितिः।
याथाकास्यमताऽमीषां समुचयविकल्पयाः॥ ३५॥

चाङ्गिषु यथाश्रयभावः॥ ६१॥ शिष्ठेस ॥ ६२॥ समाहारात्॥ ६३॥ गुणसाधारणाश्रुतेस ॥ ६४॥ ग वा तत् सहभावाश्रुतेः ॥ ६५॥ दर्भगास ॥ ६६॥ स्रमम्।

इति हतीयाध्यायस्य हतीयपादः ॥ 💥 ॥

हतीयाध्यायस्य हतीयपादे षट्चिंग्राधिकरणमारचयति।

ममुचयोऽज्ञबद्धेषु याथाकाम्येन वा मितिः?।
ममुचितलादङ्गानां तद्वद्धेषु ममुचयः॥
'यदं यदीला स्ताचस्थारमा' दत्यादिवन्नहि ।
श्रूयते महमावाऽच याथाकाम्यं तता भवेत्॥ ३६॥

दति हतीयाधायस हतीयपादः ॥ %॥

पुरुषार्थीऽतः ग्रब्दादिति वादरायणः ॥ १ ॥ ग्रेषत्वात् पुरुषार्थवा-दे। यथाऽन्येखिति जैमिनिः ॥ २ ॥ खाचारदर्गनात् ॥ ३ ॥ तच्छतेः ॥ ४ ॥ समन्वारम्भणात् ॥ ५ ॥ तद्वते। विधानात् ॥ ६ ॥ नियमाच ॥ ७ ॥ चिथिनोपदेशानु वादरायणस्यैवं तद्ग्रनात् ॥ ८ ॥ तुस्यन्तु दर्भनं ॥ ८ ॥ च्यसार्विचनो ॥ १० ॥ विभागः ग्रतवत् ॥ ११ ॥ च्यध्यय-नमाचवतः ॥ १२ ॥ नाविश्रेषात् ॥ १३ ॥ स्तुतयेऽनुमतिर्वा ॥ १४ ॥ कामकारेण चैके ॥ १५ ॥ उपमई च ॥ १६ ॥ उर्छरेतः स च प्रब्दे हि ॥ १७ ॥ सृचम्।

हतीयाध्यायस्य चतुर्धपादे प्रथमाधिकरणमारचयति।

क्रवर्थमात्मविज्ञानं खतन्तं वा?ऽऽत्मनो यतः। देहातिरेकमज्ञावा न कुर्यात् क्रतुगं ततः॥ नाद्वैतधोः कर्महेतुर्हन्ति प्रत्युत कर्म मा। श्राचारो लोकमंग्राही खतन्त्रा ब्रह्मधीस्ततः॥१॥

परामर्भ जैमिनिरचादना चापवदित च्वि॥ १८॥ चनुरुयं वाद-रायगः साम्यश्रुतेः॥ १८॥ विधिवी धारणवत्॥ २०॥ सूचम्।

तृतीयाध्यायस्य चतुर्घपादे वितीयाधिकरणमारचयति ।

नास्त्रूईरेताः किं वास्ति? नास्यमाविधानतः। वीरघाते विधेः क्नुप्तावन्धपाङ्घादिगा स्मृतिः॥ त्राख्यपूर्वविधेः क्नुप्तिवीरहाऽनिम्नको ग्रही। त्रन्थादेः पृथगुक्तलात् खस्थानां त्रूयते विधिः॥२॥

> तृतीयाध्यायस्य चतुर्धपादे दितीयाधिकरणस्य दितीयं वर्णकमारचयति।

लोककाम्याश्रमी ब्रह्मानिष्ठामईति वा नवा?।
यथावकाग्रं ब्रह्मीव ज्ञातमईत्यवारणात्॥
श्रानन्यचित्तता ब्रह्मानिष्ठाउसी कर्मठे कथं।
कर्मत्यागी तता ब्रह्मानिष्ठामईति नेतरः॥२॥

स्तुतिमात्रमुपादानादिति चेन्नापूर्वत्वात्॥२१॥ भावण्रब्दाच ॥२२॥ सूत्रम्।

> हतीयाध्यायस्य चतुर्धपादे हतीयाधिकरणमारचयति।

स्ते चं रसतमलादि ध्येयं वा गुणवर्णनात्?।
'जुह्ररादित्य' दत्यादाविव कर्माङ्गसंक्कृतिः॥
भिन्नप्रकरणस्थलानाङ्गविध्येकवान्यता।
'उपासीतेति' विध्युक्तेर्ध्येयं रसतमादिकं॥३॥

पारिश्ववार्था इति चेन्न विशेषितत्वात्॥ २३ ॥ तथा चैनवाक्यतेष-बन्धात्॥ २४ ॥ स्त्रचं।

> हतीयाध्यायस्य चतुर्थपादे चतुर्थाधिकरणमारचयति।

पारि त्यवार्थमाख्यानं किं वा विद्यास्तृतिः? स्तृतेः ।
ज्यायोऽनुष्ठानग्रेषलं तेन पारि त्यवार्थता ॥
'मनुर्वेवस्तृतो राजे'त्येवं तत्र विग्रेषणात् ।
त्रत्र विद्येकवाक्यलभावादिद्यास्तृतिभवत् ॥ ४ ॥
च्यत एव चामीन्यनाद्यनपेद्या ॥ २५ ॥ सूत्रम् ।
तृतीयाथ्यायस्य चतुर्थपादे
पञ्चमाधिकरणमारचयति ।

श्रातमबोधः फले कर्मापेचो नो वा ह्यपेचते?।
श्रिङ्गिगेऽङ्गेष्यपेचायाः प्रयाजादिषु दर्भनात्॥
श्रिविद्यातमसोर्ध्यसी दृष्टं हि ज्ञानदीपयोः।
नैरपेच्यं तते।ऽत्रापि विद्या कर्मानपेचिणो॥ ५॥

सर्वापेचा च यचादिश्रुतेरश्ववत् ॥ २६ ॥ श्रमदमायुपेतः स्थात्त-थापि तु तिद्विधेस्तदङ्गतया तैषामवश्यानुष्ठेयत्वात् ॥ २० ॥ सूत्रम् ।

तृतीयाध्यायस्य चतुर्धपादे वस्ताधिकरणमारचयति।

उत्पत्तावनपेचेयमुत कर्माण्यपेचते?।

फाले यथाऽनपेचेवमुत्पत्तावनपेचता॥

यज्ञशान्यादिसापेचं विद्याजन्म श्रुतिदयात्।

इलेऽनपेचिते।ऽष्यशे रथे यददपेच्यते॥ ६॥

सर्वाज्ञानुमृतिस्व प्राणात्यये तद्शीनात्॥ २८॥ स्वाधात्व॥ २८॥ स्विम्। स्वम्।

हतीयाध्यायस्य चतुर्थपादे सप्तमाधित्ररणमारचयति

सर्वामनविधिः प्राणिवदे। उनुज्ञा उथवा ऽऽपिद ?।
श्रपुर्वत्नेन सर्वात्मभुतिर्धातुर्विधीयते॥
श्राचनभोजनामकोः भाष्त्राच भोज्यवार्णं।
श्रापिद प्राणर्चार्थमेवानुज्ञायते ऽखिलं॥ ७॥

विचित्तत्वाचात्रमनर्मापि ॥ ३२ ॥ सहकारित्वेन च ॥ ३३ ॥ सर्व-यापि त रवेशभयत्विङ्गात् ॥ ३४ ॥ धनभिभवच्च दर्भयति ॥ ३५ ॥ सूचम्।

> हतीयाध्यायस्य चतुर्घपादे चयरमाधिकरणमारचयति

विद्यार्थमात्रमार्थच्च दिः प्रयोगेऽयवा मकत्?। प्रयोजनविभेदेन प्रयोगेऽपि विभिद्यते॥ श्राद्धान्यभुत्या तृतिः खादिदार्थेनाश्रमस्त्या। श्रनित्यनित्यसंयोग उत्तिभ्यां खादिरे मतः ॥ ८॥

चनारा चापि तु तहुष्टेः ॥ ३६ ॥ चापि च सार्यते ॥ ३० ॥ विशे-घानुग्रह्स ॥ ३८ ॥ चातस्वितरञ्चायो लिङ्गाच ॥ ३८ ॥ सूत्रं।

> त्वतीयाध्यायस्य चतुर्थपादे नवमाधिकरणमारचयति

नास्यनाश्रमिणा ज्ञानमस्ति वा ? नैव विद्यते । धीग्रुड्यार्थाश्रमिलस्य ज्ञानहेतारभावतः ॥ श्रस्त्येव, सर्वमन्धिजपादेश्वित्तग्रुद्धितः । श्रुता हि विद्या रैकादेराश्रमे वितिग्रुद्धता ॥ ८ ॥

तद्भूतस्य तु नातद्भावा जैमिनेरिप नियमात्तद्र्याभावेभ्यः ॥ ४० ॥ सूत्रम्।

तृतीयाध्यायस्य चतुर्घपादे दशमाधिकरणमारचयति ।

त्रवरोचे। उत्थात्रिमणां नवा ? रागात्, स विद्यते। पुर्वधर्मश्रद्धया वा यथारे। इस्तथे च्छिकः ॥ रागस्यातिनिषद्धवादि हितस्यैव धर्मतः। त्रारो हिनयमे। त्रारो हिनयमे। त्रारो हिनयमे। त्रारो हि। उत्थास्ततः ॥ १०॥

न चाधिकारिकमपि पतनानुमानात्तदयोगात्॥ ४१ ॥ उपपूर्वमिष त्वेको भावमण्णनवत्तद्वतां॥ ४२ ॥ सूत्रम्।

> तृतीयाध्यायस्य चतुर्थपादे रकादशाधिकरणमारचयति।

भिष्टे हित्से। नास्ति प्रायिश्वत्तमथास्ति वा?।
श्रदर्भनोक्तेर्नास्त्येव व्रतिने। गईभः पश्रः।।
उपपातकमेवैतत् व्रतिने। मधुमांसवत्।
प्रायिश्वत्ताच संस्तारात् श्रुद्धिर्यत्नपरं वचः॥११॥
बिच्लूभयथापि स्मृतेराचाराच ॥ ४३॥ सूत्रम्।

तृतीयाध्यायस्य चतुर्थपादे दादशाधिकरणमारचयति।

गुद्धः शिष्टैरुपादेयस्थाच्या वा देषहानितः?। उपादेयोऽन्यया गुद्धः प्रायिश्वत्तकता वृथा।। त्रामुभिके च गुद्धिः स्थात्ततः शिष्टास्थजन्ति तं। प्रायिश्वत्तादृष्टिवास्थादगुद्धिस्वैहिकीय्यते॥१२॥

खामिनः पालश्रुतेरिवाचेयः ॥ ४४ ॥ व्यार्त्विच्यमिव्याडुलोमिस्तस्ये हि परिक्रीयते ॥ ४५ ॥ श्रुतेस्र ॥ ४६ ॥ स्त्रुम्।

तृतीयाध्यायस्य चतुर्घपादे चयोदशाधिकरणमारचयति ।

श्रद्गधानं याजमानमार्त्ति चें वा? यतः फलं। धातुरेव श्रुतं, तस्माद् याजमानमुपासनं।। 'ब्रूयादेवंविदुग्दाते'त्यार्विच्यतं स्फुष्टं श्रुतं। क्रीतलादृ लिजस्तेन कृतं स्वामिकतं भवेत्।। १३।।

सहकार्यन्तरिविधः पद्योग नृतीयं तद्दतो विध्यादिवत्॥ ४०॥ छ-त्स्तभावात् तु ग्रिचियापसंद्वारः॥ ४०॥ मीनविद्तरेषामप्युपदेशात्॥ ४६॥ स्त्रम्। ततीयाथ्यायस्य चतुर्घपादे चतुर्दशाधिकरणमारचयति।

त्रविधेयं विधेयं वा सीनं? तन्न विधीयते। प्राप्तं पाण्डित्यते। सीनं, ज्ञनदाच्युभयं यतः॥ निरन्तरज्ञाननिष्ठा मीनं पाण्डित्यतः पृथक्। विधेयं तद्भेददृष्टिप्राबस्थे तन्निवृत्तये॥ ९४॥

खनाविष्क्तवंद्गन्वयात् ॥ ५०॥ सूचम् ।

तृतीयाध्यायस्य चतुर्धपादे

पञ्चदश्राधिकरणमारचयति ।

बान्सं वयः कामचारे। धीक्कुद्धिर्वाः प्रमिद्धितः । वयस्वस्माविधेयले कामचारे। उस्तु नेतरत् ।। मननस्मेषप्युक्तवाङ्कावक्कुद्धिर्विविचिता । श्रायनानुषयागिलादिक्द्भवाच न दयं॥ १५॥

रे चिकमप्यप्रस्तुतप्रतिबन्धे तद्दर्भगत्॥ ५१॥ स्त्रचम्। तृतीयाध्यायसा चृतुर्घपादे घाडणाधिकरणमारचयति।

द्हैव नियतं ज्ञानं पाचिकं वा? नियम्यते । तथाभिषम्थेर्यज्ञादिः चीणा विविदिषाजनी ॥ श्रमति प्रतिबन्धेऽच ज्ञानं जन्मान्तरेऽन्यथा। 'श्रवणाये'त्यादिशास्त्राद्वामदेवाद्मवादिष ॥ १६ ॥

एवं मुक्तिपाना नियम नदवस्थाव छते नत्वस्थाव छते ।। पूर ॥ सूत्रं।

तृतीयाध्यायस्य चतुर्घपादे सप्तदशाधिकरणमारचयति।

मुक्तिः मातिश्रया ने। वा? फललाद्वस्त्राले। कवत्। खर्गवत् फलभेदेन मुक्तिः मातिश्रयेव हि॥ ब्रह्मीव मुक्तिनं ब्रह्म कचित् मातिश्रयं श्रुतं। श्रुत एकविधा मुक्तिवेधियो मनुजस्य वा॥ १७॥

द्रित हतीयाधायस चतुर्घपादः ॥ 🛞 ॥

खारित्सस्तद्वपदेशात्॥१॥ तिङ्गाच॥२॥ स्त्रम्। चतुर्थाध्यायस्य प्रथमपादे प्रथमाधिकरणमारचयति।

श्रवणाद्याः सक्तलार्था त्रावर्त्या वा? सक्तर्, यतः । श्राक्तार्थस्नावता सिध्येत् प्रयाजादी सक्तत्कते ॥ श्रावर्त्या दर्भनान्तास्ते तण्डुलान्नावघातवत् । दृष्टेऽच सस्भवत्यर्थे नादृष्टं कल्प्यते वृधेः ॥ १ ॥ खात्मेति तूपगच्छन्ति याह्यन्ति च ॥ ३ ॥ स्वम्।

> चतुर्थाध्यायस्य प्रथमपादे दितीयाधिकरणमारचयति।

ज्ञाचा खात्मतया ब्रह्म याह्यमात्मतयाऽयवाः।
श्रम्यत्नेन विजानीयादुःख्यदुः खिविरोधतः॥
श्रीपाधिको विरोधोऽत श्रात्मत्नेनेव ग्रह्मतां।
ग्रह्मत्येव महावाक्यैः खिश्रिष्यान् ग्राह्मयन्ति च॥ २॥

प्रतीकेऽइन्दृष्टिरस्ति न वा । ब्रह्माविभेदतः । जीवप्रतीकयोर्बह्मद्वाराइन्दृष्टिरिय्यते ॥ प्रतीकलोपामकलहानिर्बह्मीकावीचणे । प्रवीचणे तु भिन्नलानास्यइन्दृष्टियोग्यता॥ ३॥

> ब्रह्मटिकित्वर्षात्॥ ५ ॥ स्वम्। चतुर्थाध्यायस्य प्रथमपादे चतुर्थाधिकरणमारचयति।

किमन्यधीर्त्रह्मणि स्थादन्यसिन् ब्रह्मधीरत ?।
श्रन्यदृष्ट्योपामनीयं ब्रह्मात्र फलदलतः॥
जल्कर्षेतिपरलाभ्यां ब्रह्मदृष्ट्याऽन्यचिन्तनं।
श्रन्योपास्या फलंदत्ते ब्रह्म तिय्याद्युपास्तिवत्॥ ॥
व्यादियादिमतयसाङ्ग उपपत्तेस्च॥ ६॥ स्वम्।

चतुर्थाध्यायस्य प्रथमपादे पञ्चमाधिकरणमारचयति।

श्रादित्यादावङ्गदृष्टिरङ्गे रव्यादिधीरत?। नेत्निषी ब्रह्मजलेन द्योसोनैच्छिकी मतिः॥ श्रादित्यादिधियाऽङ्गानां संस्कारे कर्मणः फले। युज्यतेऽतिश्रयस्तसादङ्गेस्वर्कादिदृष्टयः॥५॥ चासीनः सम्भवात्॥०॥ ध्यानाच॥८॥ खचलत्वद्यापेद्यं॥८॥ सम्दिन्त च॥१०॥ सूत्रम्।

चतुर्घाध्यायस्य प्रथमपादे षष्ठाधिकरणमारचयति ।

नास्त्यासनस्य नियम उपास्तानुत विद्यते?।
न देहस्त्रितसापेचं मनाऽता नियमा न हि॥
प्रयनात्यानगमनैर्विचेपस्यानिवारणात्।
धीसमाधानहेतुलात् परिशिष्यत स्रासनं॥ ६॥

यज्ञैकाग्रता तजाविशेषात्॥ ११॥ स्त्रजम्।

चतुर्थाथ्यायस्य प्रथमपादे

सप्तमाधिकरणमारचयति।

दिग्देशकालनियमे। विद्यते ऽय न विद्यते ?। विद्यते, वैदिकलेन कर्मस्रेतस्य दर्शनात्॥ एकाग्रस्याविशेषेण दिगादिनं नियम्यते। 'मने।ऽनुकूल' दत्युक्तेर्दृष्टार्थं देशभाषणं॥ ७॥

चाप्रयाणात्तवापि हि दृष्टं ॥ १२ ॥ सूत्रम् । चतुर्थाध्यायस्य प्रथमपादे चारुमाधिकरणमारचयति ।

उपास्तीनां यावदिक्कमाद्यत्तिः स्वादुताऽऽस्ति ?। उपास्त्वर्याभिनिष्यत्तेर्यावदिक्कं न त्रपरि॥ श्रन्यप्रत्ययता जना भाव्यतस्तत्प्रसिद्धये। श्रास्त्यावर्त्तनं न्यायं सदा तद्भाववाक्यतः॥ ५॥ तदभिगम उत्तरपूर्वाघयोरक्षेषविनाणा तद्यपरेणात् ॥ १३ ॥ सूत्रं।

चतुर्थाध्यायस्य प्रथमपादे नवमाधिकरणमारचयति।

ज्ञानिनः पापलेपोऽस्ति नास्ति वाऽनुपभागतः?।
'त्रानाम्ग' दति भास्तेषु घोषास्रोपोऽस्य विद्यते॥
त्रक्रजीत्मधिया वस्तुमहिस्तैव न लिप्यते।
त्रस्रेषनाभावपुकावक्ने घोषस्तु सार्थकः॥ ८॥

इतरसाखेवमसंक्षेषः पाते तु ॥ १८ ॥ स्त्रचम्। चतुर्थार्थायस्य प्रथमपादे दश्माधिकरणमारचयति।

पुष्णेन लिप्यते ने। वा ? लिप्यते, ऽस्य श्रुतत्वतः । न हि श्रीतेन पुष्णेन श्रीतं ज्ञानं विरुध्यते ॥ श्रुलेपा वस्तुसामर्थात् समानः पुष्णपापयाः। श्रुतं पुष्णं पापतया तर्णञ्च समं श्रुतं ॥ १०॥

चारस्वारे एव तु पूर्व तदवधेः ॥ १५॥ सूचम्।

चतुर्थाध्यायस्य प्रथमपादे रकादशाधिकरणमारचयति।

त्रारक्षे नश्वता ना वा ? मिश्चते दव नश्वतः । उभयचाणकर्दलतद्वाधी महुशी खलु ॥ त्रादेहपातं मंगारश्रुतेरनुभवादिप । द्रषुचकादिदृष्टान्तात् नैवारक्षे विनश्वतः ॥ १९ ॥ चिमिन्नोद्यादि तु तत्कार्यायैव तद्दर्भनात्॥ १६॥ चाते। उत्यापि ह्येके-षामुभयोः॥ १७॥ सूचम्।

चतुर्थाध्यायस्य प्रथमपादे दादशाधिकरणमारचयति ।

न खेनोवाऽग्निहोत्रादि नित्धं कर्म ? विनयति,। यतोऽयं वस्तुमहिमा न कचित् प्रतिहन्यते॥ त्रनुषत्तफालांशस्य नाशोऽप्यन्था न नस्यति। विद्यायामुपयुक्तलाङ्गास्त्रसेषस्त काम्यवत्॥ ९२॥

यदेव विद्ययेति हि॥ १८॥ सूत्रम्।

चतुर्थाध्यायस्य प्रथमपादे

त्रयोदशाधिकरणमारचयति।

किमक्नोपास्तिमंयुक्तमेव विद्योपयागुत ?। केवलच्च प्रशस्त्रवात् मापास्त्येवापयुज्यते।। 'केवलं वीर्यविदिद्यामंयुक्तं वीर्यवक्तरं'। दति स्रुतेस्तारतम्यादुभयं ज्ञानमाधनं॥ १३॥

भागेन लितरे चपित्वा सम्पद्यते ॥ १६ ॥ स्वम्। इति चतुर्थाध्यायस्य प्रथमपादः ॥ ※ ॥

> चतुर्घाध्यायस्य प्रथमपादे चतुर्दभाधिकरणमारचयति ।

वज्ञन्मप्रदारअयुकानां नास्तुतास्ति मुक्?। विद्यालीपे कृतं कर्म फलदं, तेन नास्ति मुक्॥ त्रारखं भाजयेदेव न तु विद्यां विलापयेत्। सप्तबुद्धवदक्षेणतादवस्थात् कुता न मुक्॥ ९४॥ दति चतुर्थाधायस्य प्रथमपादः॥ %॥

वाङ्मनिस दर्भनाच्छब्दाच ॥१॥ घतरव च सर्वाख्यनु ॥२॥ सूत्रं।

चतुर्थाध्यायस्य दितीयपादे प्रथमाधिकरणमारचयति।

वागादीनां खरूपेण दत्या वा मानमे लयः। श्रुति 'वाञ्चनमी' त्या इ खरूपे विलयस्ताः॥ न लीयते ऽनुपादाने कार्यं दित्त सु लीयते। विक्रियतेर्जले शानोर्वाक्षब्दे। दित्त लचकः॥१॥

तन्मनः प्राण उत्तरात् ॥ ३॥ स्त्रचम्।
चतुर्थाध्यायस्य दितीयपादे
दितीयाधिकरणमारचयति।

मनः प्राणे खयं दृत्या वा लीयेत खयं ततः?।
कारणान्नोदकदारा प्राणो हेतुर्मनः प्रति॥
याचात् खहेती लीयेत कार्यं प्राणादिके न तु।
गै।णः प्राणादिको हेतुस्तता दृत्तिलयो धियः॥ १॥

साऽध्यचे तदुपगमादिभ्यः॥ ४॥ भूतेषु तच्छुतेः॥ ५॥ नैकस्मिन् दर्णयतो चि॥ ६॥ स्त्रम्।

श्रक्षे र्भितेषु जीवे वा लया ? भूतेषु, तच्छुते: ।
'म प्राणक्षेजमी'त्या इन तु जीव दित कि चित्।।
'एवमेवेममात्मानं प्राणा यन्ती'ति च श्रुते: ।
जीवे लीला महैतेन पुनर्भतेषु लीयते॥ ३॥

समाना चा ख्युपक्रमादसतलञ्चानुपे थि॥ ७॥ स्त्रम्।

चतुर्थाध्यायस्य दितीयपादे चतुर्थाधिकरणमारचयति।

ज्ञान्यज्ञोत्कृान्तिर्ममा ममा वा ? नहि मा ममा।
मोच्यंमार्रूपस्य फलस्य विषमलतः ॥
श्रामृत्यूपत्रमं जन्म वर्त्तमानमतः समा।
पञ्चानु फलवेषम्याद्ममोत्कृान्तिरेतयोः॥ ४॥

तदापीतेः संसारयपदेशात्॥ = ॥ सूचां प्रमाणच्च तथापलळेः ॥ ६ ॥ ने । प्रमर्देनातः ॥ १०॥ च्यस्यैव चीपपत्तेरेष उथा ॥ ११ ॥ सूचं।

> चतुर्घाध्यायस्य दितीयपादे पञ्चदशाधिकरणमारचयति।

स्क्पेणाथ वृत्या वा भृतानां विलयः परे ?।
स्क्पेण लये। युक्तः स्वीपादाने परातानि॥
श्राताज्ञस्य तथालेऽपि वृत्यैवान्यस्य तज्ञयः।
न देत् कस्यापि जीवस्य न स्याज्जन्मान्तरं किचित्॥५॥
प्रतिषेधादिति चेन्न शारीरात्॥१२॥ स्पष्टी ह्येकेषां॥१३॥ स्पर्यते
च ॥१४॥ स्त्रम्।

चतुर्थाथायस्य दितीयपादे षराधिकरणमारचयति। किं जीवाद थवा दे हात् प्राणे त्कृ निर्वार्थते ?। जीवानिवारणं युक्तं, जीवेदे हे ाऽन्यथा मदा।। तप्तामाजलवदे हे प्राणानां विलयः स्रतः। उच्छ यत्यव दे हे ाऽते। दे हात् मा विनिवार्यते ॥ ६॥

तानि परे तथाह्या ह ॥ १५ ॥ सूत्रम्।

चतुर्थाध्यायस्य दितीयपादे सप्तदशाधिकरणमारचयति।

ज्ञस्य वागादयः स्वस्वहेता लोनाः परेऽयवा ?।
'गताः कला' दति शुत्या स्वस्वहेतुषु तस्तयः॥
नद्यश्चिलयमाम्योक्तेर्विद्वहृष्या लयः परे।
श्रन्यदृष्टिपरं शास्तं गता दत्यासुदाहृतं॥ ७॥

चितिभागो वचनात्॥ १६॥ सूचम्। चतुर्घाध्यायस्य दितीयपादे चयुमाधिकरणमारचयति।

तस्यः मिक्रमेषेण निः भेषेणायवाऽऽत्मनि ?।
मिक्रमेषेण युक्तोऽमावज्ञानिस्वेतदीचणात्॥
नामरूपविभेदोक्तेनिः भेषेणैव मंचयः।
अजे जन्मान्तरार्थन्तु मिक्रमेष्विस्थिते॥ ८॥

तदोकोऽग्रज्वलनं तत्रकाशितदारी विद्यासामर्थात् तच्छेषगतानुस्नृ-तियोगाच हार्दानुग्रहीतः शताधिकया ॥ १० ॥ सूत्रम्।

> चतुर्पाध्यायस्य दितीयपादे नवमाधिकरसमारचयति।

त्रविशेषो विशेषो वा खादुत्कृ निर्पासितः?।

हत्प्रद्यातनमाम्यात्तेरविशेषोऽन्यनिर्गमात्।।

मूर्द्वन्ययैव नाद्याऽमा वजेनाडीविचिन्तनात्।

विद्यामार्म्यतस्रापि विशेषोऽस्थन्यदर्शनात्॥ ६॥

रप्रम्यनुसारी॥१८॥ निश्चि नेति चेन्न सम्बन्धस्य यावदे हमावित्वात दर्भयति च॥१९॥ सूचम्।

> चतुर्थाध्यायस्य दितीयपादे दशमाधिकरणमारचयति।

श्रहन्येव स्तो रिश्सं याति निश्चिपवा निश्चि?।
सर्यराभेरभावेन स्तोऽहन्येव याति तं ॥
यावदेहं रिश्चना छो युक्तो ग्रीभे चपा खिप ।
देहदाहात् श्रूतला च रासी निश्चिप यात्य में।॥ १०॥

खतस्रायनेऽपि दिचारो ॥ २०॥ योशिनः प्रति च सार्वते सार्ते चैते ॥ २१ ॥ स्त्रम्।

इति चतुर्थाध्यायस्य दितीयपादः॥ \*॥

चतुर्थाध्यायस्य दितीयपादे एकादग्राधिकरणमारचयति।

श्रयने दिचिणे मृता घोफलं नैत्ययैति वा?। नैत्युत्तरायणाध्वीकोभीयस्थापि प्रतीचणात्॥ श्रातिवाहिकदेवाकोर्वरस्थात्यै प्रतीचणात्। फलैकान्याच विद्यायाः फलं प्राप्तात्युपासकः॥ ११॥ दति चतुर्थाधायस्य दितीयः पादः॥ ॥॥ च्चिरादिना तत्प्रियतेः ॥ १ ॥ सूत्रम्। चतुर्थाध्यायस्य त्वीयपादे प्रथमाधिकरणमारचयति ।

नानाविधे ब्रह्मलेकमार्गे यदार्चिरादिकः ?।
नानाविधः खादिद्यासु वर्णनादन्यथान्यथा ॥
एक एवार्चिरादिः खान्नानाश्रुत्युक्तपूर्वकः ।
यतः पञ्चामिविद्यायां विद्यान्तर्वतां श्रुतः ॥ १ ॥

वायुमब्दादविशेषविशेषाभ्यां ॥ २ ॥ सूत्रम् । चतुर्थाध्यायस्य वृतीयपादे दितीयाधिकरणमारचयति ।

मिनवेशियतुं वायुरचाशकोऽय शकाते?।

न शको वायुलोकस्य शुतक्रमिववर्जनात्॥

वायुष्किद्रादिनिष्कृम्य म श्रादित्यं वजेदिति।

श्रुतेर्र्वाग्रवेवायुर्देवलोकस्ततोऽप्यधः॥ २॥

वर्णादेः मिन्नवेशे नासि तत्राय विद्यते ?।
नासि, वायोरिवैतस्य व्यवस्थात्रुत्यभावतः ॥
विद्युत्सम्बन्धिष्टिष्यनीरस्याधिपतिलतः ।
वर्णो विद्युतस्द्रद्धं तत दन्द्रप्रजापती ॥ ३॥

चातिवाचित्रस्ति झात्॥ ४॥ उभयवामा चात् तिसद्धेः॥ ५॥ वैद्युतेनैव ततस्त च्छुतेः॥ ६॥ सूचम्।

चतुर्थाध्यायस्य त्वतीयपादे चतुर्थाधिकरणमारचयति।

मार्गिक्तं भागभूवा नेतारा वार्चिरादयः ?।
श्राची खातां, मार्गिक्तमा ख्याक्षा कमञ्दतः।
'श्रन्ते गमयती' त्युक्तेर्नेतार खेषु चेदृशः।
निर्देशिऽ खात्र को का खा तिवासि जनान् प्रति॥ ४॥

कार्यं वादरिरस्य गत्युपपत्तेः॥०॥ विशेषितत्वाच ॥०॥ सामी-प्यात्त तद्यपदेशः॥९॥ कार्यात्यये तदथ्यच्येण सहातः परमिधानात् ॥१०॥ स्मृतेच्य॥११॥ परं जैमिनिर्मुख्यतात्॥१२॥ दर्शनाच॥१३॥ न च कार्ये प्रतिप्रचामिसन्धः॥१४॥ सूचम्।

> चतुर्थाध्यायस्य हतीयपादे पच्चमाधिकरणमारचयति।

परं ब्रह्माय वा कार्यमुद द्वार्गेण गम्यते।
मुख्यलाद स्ततेला को गम्यते पर मेव तत्।।
कार्यं स्थात्, गतियोग्यलात् परिसंस्तद सम्भवात्।
सामीयाद्व ह्या ब्रह्मो तिरस्ततं क्रमाङ्गवेत्।। ५।।

च्यप्रतीकालम्बनान्नयतीति वादरायण उभयथाऽदेषात् तत्कतु ख ॥ १५ ॥ विशेषच दर्शयति ॥ १६ ॥ सृचम्।

इति चतुर्थाध्यायस्य ततीयः पादः॥ 💥 ॥

चतुर्घाध्यायस्य हतीयपादे वसाधिकरणमारचयति।

प्रतीकोपासकान् ब्रह्माचीकं नयति वा नवा। श्रविशेषश्रुतेरेतान् ब्रह्मीपासकवन्नयेत्।। बह्यक्रतोरभावेन प्रतीकाईफ खश्रवात्। न तन्नयति पञ्चाग्निविदेश नयति तच्क्रुतेः॥ ६॥ दति चतुर्थाधायस्य त्रतीयपादः॥ ॥॥

सम्पाद्याविभावः खेनशब्दात्॥१॥ मृतः प्रतिचानात्॥२॥ खा-त्मा प्रकरणात्॥३॥ सूचम्।

> चतुर्थाध्यायस्य चतुर्थपादे प्रथमाधिकरणमारचयति।

नाकवन्नृतनं मुक्तिरूपं यदा पुरातनं ?।

श्रीभिनिषात्तिवचनात् फललादिपि नूतनं ॥

'स्रोन रूपेणेति' वाक्ये स्वश्रव्दात्तत् पुरातनं ।

श्राविभावा ऽभिनिष्यत्तिः फलञ्चाञ्चानहानितः ॥१॥

खिनागेन दछलात्॥ ४॥ सूत्रम्। चतुर्घाध्यायस्य चतुर्घपादे दितीयाधिकरणमारचयति।

मुक्तरूपाद्वज्ञ भिन्नमिनं वाऽय भिद्यते?।
'मम्पद्य च्यातिरि'त्येवं कर्मकर्दिभिदाक्तितः॥
श्रिभिनिष्यन्नरूपस्य 'म उत्तमः पुमानिति'।
ब्रह्मानेकिरिभनं तद् भेदोकिर्पचारतः॥ २॥

ब्रास्मेग जैमिनिरपन्यासादिभ्यः ॥ ५ ॥ चिति तन्मात्रेग तदात्मक-वादित्याडु नोमिः ॥ ६ ॥ रवमप्यपन्यासात् पूर्वभावादविरोधं वादरा-यगः॥ ७ ॥ सूत्रम्। चतुर्थाध्यायस्य चतुर्थपादे हतीयाधिकरणमारचयति ।

क्रमेण युगपदाऽस्य मिविशेषाविशेषकी ?। विरुद्धतात् कालभेदाद्यवस्था श्रुतयोस्तयोः॥ मृकामुक्तदृशोभेदाद्यवस्था सम्भवे मित । श्रविरुद्धं योगपद्यसश्रुतं क्रमकस्पनं॥ ३॥

सङ्कल्यादेव तु तच्छुतेः॥ ८॥ स्थत रव चानन्याधिपतिः॥ ८॥ सूत्रम्।

> चतुर्थाध्यायस्य चदुर्थपादे चतुर्थाधिकरणमारचयति ।

भाग्यसृष्टावस्ति बाह्या हेतुः संङ्कल्प एव वा ?। त्रामामादकवैषम्याद्धेतुर्बाह्याऽस्ति लोकवत् ॥ 'संङ्कल्पादेव पितर' दति श्रुत्यावधारणात्। संङ्कल्प एव हेतुः स्वादैषम्याञ्चानुचिन्तनात्॥ ४॥

श्वभावं वादरिराष्ट्र ह्येवं ॥ १० ॥ भावं जैमिनिर्विकल्पामननात् ॥ ११ ॥ दादशाह्वदुभयविधं वादरायणेऽतः ॥ १२ ॥ तन्वभावे स-स्थवदुपपद्यते ॥ १३ ॥ भावे जाग्रदत् ॥ १८ ॥ सूत्रम् ।

> चतुर्थाध्यायस्य चतुर्थपादे पञ्चमाधिकरणमारचयति।

यवस्थितावैच्छिको वा भावाभावी तने।र्थतः ?। विरुद्धी तेन पुंभेदादुभी स्थातां यवस्थिती ॥ एकसिन्नपि पुंस्थेतावैच्छिकी कालभेदतः । श्रविरोधात् स्वप्नजायद्वीगवद् युज्यते दिधा ॥ ५ ॥ प्रदीपवदावेशस्त्रधाहि दर्शयति॥१५॥ खाष्ययसंपच्ये।रन्यतरा-पेच्यमाविष्कृतं हि॥१६॥ सूचम्।

> चतुर्थाध्यायस्य चतुर्थपादे षषाधिकरणमारघयति।

निरात्मनाऽनेकदे हाः सात्मका वा ? निरात्मकाः । श्रभेदादात्ममनसे रिकस्मिनेव वर्त्तनात् ॥ एकसान्मनसे ।ऽन्यानि मनांसि खुः प्रदीपवत् । श्रात्मभिस्तदवच्छिनेः सात्मकाः खुस्तिधेत्यतः ॥ ६॥

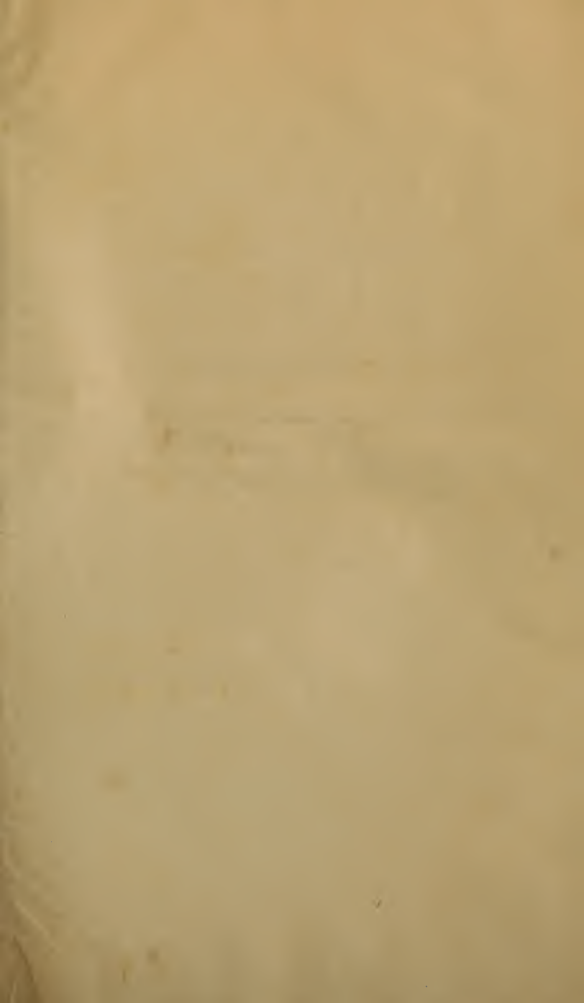
जगद्यापारवर्जं प्रकरणादसिविहितलाच ॥ १० ॥ प्रत्यचोपदेशादि-ति चेन्नाधिकारिकमण्डलस्थोक्तेः ॥ १० ॥ विकारावर्त्ति च तथाहि स्थितिमाह ॥ १८ ॥ दर्शयतस्वैवं प्रत्यचानुमाने ॥ १० ॥ भेगमान साम्यिकिङ्गाच ॥ २१ ॥ स्थनावित्तः शब्दादनावित्तः शब्दात्॥ २२ ॥ सूत्रम्।

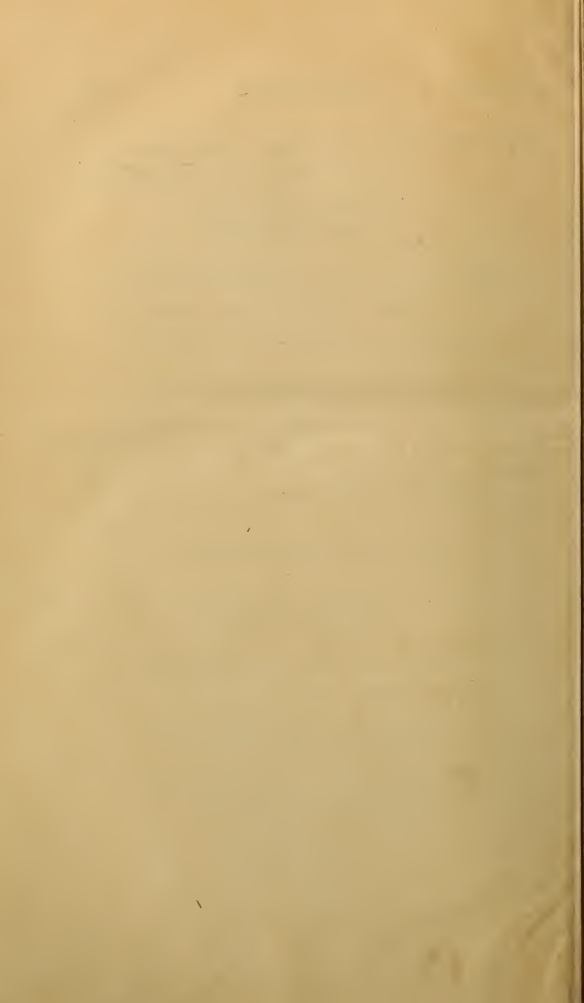
इति चतुर्घाध्यायस्य चतुर्घपादः ॥ 💥 ॥

चतुर्घाध्यायस्य चतुर्घपादे सप्तमाधिकरणमारचयति।

जगत्स्रष्टृत्वमस्येषां योगिनामय नास्ति वा ?।
'ऋस्ति खाराज्यमाप्नाती' त्युक्तैयर्थानवयद्वात् ॥
स्मृष्टावप्रकृतत्वेन स्रष्टृता नास्ति योगिनां।
खाराज्यमीग्रो भागाय ददे मुक्तिच्च विद्यया ॥ ७॥
दित चतुर्थाध्यायस्य चतुर्थपादे ॥ \*॥

चतुर्थाध्यायः समाप्तः। समाप्तस्थायं ग्रञ्जः।









B 132 1863 v.2

Bedarayana Brahmasutram nama Veda-V3B2 ntadarsanam



PLEASE DO NOT REMOVE CARDS OR SLIPS FROM THIS POCKET

UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY

